
 

Universidade de Brasília – UnB 

Faculdade de Educação Física – FEF 

Licenciatura em Educação Física 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Registros, histórias e autobiografia de uma mulher Kariri-Xocó 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Jaíne Suira Geri 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Brasília, DF 

2025



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Professora Doutora Rozana Reigota Naves 

Reitora da Universidade de Brasília 
 

Professor Doutor Márcio Muniz 
Vice-Reitor da Universidade de Brasília 

 
Professor Doutor Tiago Araújo Coelho de Souza 

Decano de Ensino de Graduação 
 

Professor Doutor Martim Francisco Bottaro Marques 
Diretor da Faculdade de Educação Física 

 
Professor Doutor Leonardo Lamas Leandro Ribeiro 

Coordenador de Graduação – Licenciatura 
 

Professor Doutor Américo Pierangeli Costa 
Coordenador de Graduação a Distância – Licenciatura 

 
Professor Doutor Jonatas Maia da Costa 
Coordenador de Estágio – Licenciatura 



JAÍNE SUIRA GERI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Registros, histórias e autobiografia de uma mulher Kariri-Xocó 

 
 
 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 
como requisito parcial à obtenção do título de 
Licenciatura em Educação Física pela Faculdade 
de Educação Física da Universidade de Brasília. 

Orientadora: Profa. Dra. Alice Maria Corrêa Medina. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Brasília, DF 

2025



Universidade de Brasília – UnB 

Faculdade de Educação Física – FEF 

Licenciatura em Educação Física 
 

 

JAÍNE SUIRA GERI 
 

 

 

Registros, histórias e autobiografia de uma mulher Kariri-Xocó 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 
como requisito parcial à obtenção do título de 
Licenciatura em Educação Física pela Faculdade 
de Educação Física da Universidade de Brasília. 

 

 

Banca Examinadora: 

 

_______________________________________________________________ 

Profa. Dra. Alice Maria Corrêa Medina – Orientadora 

FEF/UnB 
 

_______________________________________________________________ 

Profa.  Dra. Jessica Serafim Frasson – Membro Interno 

FEF/UnB 
 

_______________________________________________________________ 

Profa. Dra. Claudia Regina Nunes dos Santos – Membro Externo 
 

_______________________________________________________________ 

Prof. Dr. __________________ – Membro Suplente 

FEF/UnB 
 

 

 

Brasília, DF, ________ de ________________ de 2025.



AGRADECIMENTOS 

 

Chegar até aqui foi um percurso repleto de desafios, aprendizados e 

crescimento. A realização das linhas que se seguem simboliza não apenas o fim de 

uma etapa acadêmica, mas também o início de um novo ciclo em minha vida.  

Primeiramente, agradeço a Deus e meu sagrado Ouricuri, por me sustentar nos 

momentos de incerteza e me ofertar forças para seguir, mesmo quando tudo parecia 

difícil. 

Aos meus filhos, Alana Rita e Iveson Vinícios, minha maior inspiração, pois 

cada esforço teve vocês como motivação. Obrigada por entenderem minha ausência 

em alguns momentos. 

Ao meu esposo, Alan Deivid, por acreditar em mim, mesmo nos momentos em 

que eu mesma duvidei. 

Aos meus pais, pelo amor incondicional, pelo apoio constante e pelos valores 

que me transmitiram. 

Aos meus amigos, Dine Layne, Lilian Pechar, Camila Rosal, Ana Angélica 

Lopes  e Marquinho Truka. Obrigado pela escuta, pelo apoio e pelo incentivo, quando 

o cansaço parecia maior que a vontade de continuar. Minha eterna gratidão. 

Também quero deixar meu profundo agradecimento à coordenação indígena 

(coquei), especialmente para a melhor assistente social do mundo, Jessica Gillian de 

Almeida.  

À minha professora orientadora, Dra. Alice Maria Corrêa Medina, pela sua 

paciência e pelo conhecimento compartilhado, pela orientação atenta e por me ajudar 

a transformar ideias em realização, também quero agradecer a banca Dra. Jessica 

Serafim Frasson e Dra. Claudia Regina Nunes dos Santos pela leitura atentar a esse 

trabalho.  

A todos os professores, colegas e amigos que, direta ou indiretamente, fizeram 

parte dessa trajetória, meu muito obrigada. 

Tem-se aqui o resultado de muitos sacrifícios, mas também de muito amor. A 

cada um de vocês, meu eterno carinho e gratidão. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A força que o indígena tem é porque ele é a 
semente da própria terra”. 

Pajé Francisco Queiroz Suira



RESUMO 

 

 O presente estudo abordou a rica história e a resistência cultural dos povos indígenas, 
com foco na etnia Kariri-Xocó e sua luta pela defesa de seus territórios sagrados. O 
objetivo do trabalho foi realizar uma breve apresentação das histórias dos povos 
indígenas do Brasil e investigar, de maneira mais específica, a comunidade Kariri-
Xocó relacionada aos saberes, aos costumes, memórias e culturas transmitidas 
oralmente, incluso as experiências pessoais como uma mulher Kariri-Xocó. Fazendo 
uso de metodologia de revisão bibliográfica, destacou-se a importância dos saberes 
tradicionais e como as tradições dessa etnia são mantidas vivas, apesar dos desafios 
contemporâneos. Foram analisados elementos centrais da cultura Kariri-Xocó, tais 
como: ritual sagrado do Ouricuri; pintura corporal; canto; dança; conhecimento 
medicinal; e, retomada da língua ancestral Dzubukuá. A empreitada também incluiu o 
relato pessoal da autora, mulher Kariri-Xocó, que compartilhou sua trajetória de vida, 
sua relação com o território, com a cultura e os enfrentamentos identitários vividos 
dentro e fora da aldeia. Concluiu-se enfatizando a necessidade de reconhecimento e 
valorização dos saberes tradicionais transmitidos de geração em geração pelos povos 
indígenas.  
 

Palavras-chave: Povos indígenas. Kariri-Xocó. Saberes tradicionais. Resistência 
cultural. Território sagrado. 
 

 



ABSTRACT 

 

 
 
The present study addressed the rich history and cultural resistance of Indigenous 
peoples, focusing on the Kariri-Xocó ethnicity and their struggle to defend their sacred 
territories. The aim of the work was to provide a brief presentation of the histories of 
the Indigenous peoples of Brazil and to investigate, more specifically, the Kariri-Xocó 
community in relation to the knowledge, customs, memories, and orally transmitted 
cultures, including personal experiences as a Kariri-Xocó woman. Using a 
bibliographic review methodology, the study highlighted the importance of traditional 
knowledge and how the traditions of this ethnic group are kept alive despite 
contemporary challenges. Central elements of Kariri-Xocó culture were analyzed, such 
as the sacred Ouricuri ritual; body painting; chanting; dancing; medicinal knowledge; 
and the revitalization of the ancestral Dzubukuá language. The endeavor also included 
the author's personal account, a Kariri-Xocó woman who shared her life journey, her 
relationship with the territory and the culture, and the identity struggles experienced 
both inside and outside the village. The study concluded by emphasizing the need for 
recognition and appreciation of the traditional knowledge passed down through 
generations by Indigenous peoples. 
 
 

 

Keywords: Indigenous peoples. Kariri-Xocó. Traditional knowledge. Cultural 
resistance. Sacred territory. 

 

 



LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Tinta de jenipapo em preparo.......................................................... 25 

Figura 2 – Toar…………………………………………………………………… 25 

Figura 3 – Pintura masculina Kariri-Xocó......................................................... 26 

Figura 4 – Pintura feminina Kariri-Xocó........................................................... 26 

Figura 5 – Ouricuri sagrado do Povo Kariri-Xocó............................................. 28 

Figura 6 – 

Figura 7 –  

Figura 8 –                       

Portal do ritual sagrado .................................................................. 

toré kariri-xocó, .............................................................................. 

Rojão kariri-xocó, ...........................................................................  

28  

31 

32 

Figura 9 – Louças em processo de preparação............................................... 33 

Figura 10– Louças em processo de secagem................................................... 34 

Figura 11 – Forno……………………………………………………………………. 35 

Figura 12 – Processo de retirada do forno......................................................... 35 

Figura 13 – Louças finalizadas.......................................................................... 36 

 

 

 



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

APIB - Articulação dos Povos Indígenas do Brasil 

APOINME - Articulação dos Povos e Organizações Indígenas do Nordeste, 

Minas Gerais e Espírito Santo 

ARPINSUL - Articulação dos Povos Indígenas da Região Sul 

art. - artigo 

ATL - Acampamento Terra Livre 

CAPES - Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

CD - Câmara dos Deputados 

CF - Constituição Federal 

CGY - Comissão Guarani Yvyrupa 

COIAB - Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira 

Dr. - Doutor 

Dra. - Doutora 

FEF - Faculdade de Educação Física 

FUNAI - Fundação Nacional dos Povos Indígenas 

IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

ISA - Instituto Socioambiental 

MUPOIBA - Movimento Unido dos Povos e Organizações Indígenas da Bahia 

nº - número 

OIP - Organização Indígena Potiguara 

PL - Projeto de Lei 

Prof. - Professor 

Profa. - Professora 

SF - Senado Federal 

STF - Supremo Tribunal Federal 

TCC - Trabalho de Conclusão de Curso 

UF - Unidade da Federação 

UnB - Universidade de Brasília 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 11 

1.1 PROBLEMAS DE PESQUISA ............................................................................. 12 

1.2 OBJETIVOS ........................................................................................................ 12 

1.2.1 Objetivo geral .......................................................................................... 12 

1.2.2 Objetivos específicos ............................................................................. 13 

1.3 JUSTIFICATIVA .................................................................................................. 13 

2 FUNDAMENTAÇÃO  TEÓRICA ............................................................................ 15 

2.1 BREVES RELATOS: A HISTÓRIA DOS POVOS INDÍGENAS NO BRASIL ......... 15 

2.2 SABERES CULTURAIS INDÍGENAS .................................................................. 17 

2.3 ALGUMAS ETNIAS: SABERES CULTURAIS E PRÁTICAS ................................ 18 

2.3.1 Povo Tucano ............................................................................................ 18 

2.3.1.1 Saberes medicinais ............................................................................ 18 

2.3.1.2 Pintura corporal .................................................................................. 18 

2.3.1.3 Ritual .................................................................................................. 19 

2.3.2 Povo Xikrin (Kayapó) .............................................................................. 19 

2.3.2.1 Saberes medicinais ............................................................................ 19 

2.3.2.2 Pintura corporal .................................................................................. 20 

2.3.2.3 Ritual .................................................................................................. 20 

2.3.3 Povo Pankararu ....................................................................................... 21 

2.3.3.1 Saberes medicinais ............................................................................ 21 

2.3.3.2 Pintura corporal .................................................................................. 21 

2.3.3.3 Ritual .................................................................................................. 22 

2.4 REGISTROS E DOCUMENTOS REFERENTES À ETNIA KARIRI XOCÓ .......... 22 

2.4.1 Saberes medicinais ................................................................................. 24 

2.4.2 Pintura corporal....................................................................................... 24 

2.4.3 Ritual ........................................................................................................ 27 

2.4.4 Resgate da língua .................................................................................... 29 

2.4.5 Canto e dança .......................................................................................... 30 

2.4.5 Louceira ................................................................................................... 32 

2.5 AUTOBIOGRAFIA: MEMÓRIAS E HISTÓRIAS DE UMA MULHER KARIRI-XOCÓ

 .................................................................................................................................. 36 

3 METODOLOGIA .................................................................................................... 39 



4 DISCUSSÃO .......................................................................................................... 40 

5 CONCLUSÃO ........................................................................................................ 42 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 43 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 
11 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

O presente Trabalho de Conclusão de Curso (TCC) teve por base uma 

pesquisa bibliográfica e em documentos relacionados às histórias, aos contos e às 

narrativas da etnia indígena Kariri-Xocó. Conhecer tais histórias dos povos originários 

é imprescindível para a formação e o autoconhecimento da identidade do povo 

brasileiro, bem como para o conhecimento relativo às lutas que enfrentaram e ainda 

enfrentam no interior de seus territórios. Os povos indígenas são os verdadeiros 

protagonistas da história do Brasil, sendo originários e continuando a lutar pelo devido 

espaço e pela devida preservação de suas culturas e tradições até os dias atuais. 

Desde 1500, conforme observado por Ribeiro (1995), os povos indígenas 

enfrentam um contínuo confronto com a sociedade nacional brasileira. Tal resistência 

persiste até os dias atuais, com os indígenas lutando bravamente pela defesa de 

territórios, costumes, línguas e tradições próprias. 

Assim, o presente estudo empreendeu uma pesquisa sobre os saberes 

culturais indígenas, transmitidos de geração em geração pelos anciãos de cada 

comunidade. Tais conhecimentos são guardados com zelo e respeito, envolvendo, 

muitas vezes, rituais mantidos em segredo. Dessa feita, mostra-se fundamental que a 

sociedade brasileira reconheça e valorize a riqueza desses saberes, sendo parte 

integral da história pátria multicultural e diversa. 

No âmbito da empreitada foram pesquisados registros e documentos 

específicos do povo indígena Kariri-Xocó – do qual faço parte. Embora os estudos 

sobre o referido povo ainda sejam limitados, é inegável a riqueza cultural e a sabedoria 

ancestral que os povos originários preservam há séculos. 

Em relação aos rituais dos Kariri-Xocó, estes se dão em um local sagrado 

conhecido como Ouricuri, preservado na mata fechada, onde ocorrem regularmente a 

cada 15 dias, com períodos estendidos durante o mês de janeiro, marcado por uma 

grande festa. 

Segundo Mata (1989), o Ouricuri dos Kariri-Xocó desempenha um papel central 

na organização grupal e na transmissão dos conhecimentos sagrados, representando 

um espaço de profundo significado espiritual que não foi apropriado pela sociedade 

nacional. 

 

 



 
12 

 

Na parte final das linhas que se seguem, compartilho, de modo breve, um pouco 

de minha história como mulher indígena Kariri-Xocó, fundamentada nos saberes 

tradicionais e culturais de minha comunidade. Tais histórias não apenas refletem 

minhas vivências pessoais, mas também destacam a relevância desses 

conhecimentos para a identidade cultural e a preservação da história do povo Kariri-

Xocó. 

Ante o exposto, tem-se aqui o viés de contribuir para o fortalecimento e 

reconhecimento das culturas indígenas, destacando a grande importância de 

preservar e valorizar os conhecimentos transmitidos ao longo dos séculos pelos povos 

originários do Brasil, com foco na etnia Kariri-Xocó, baseado no meu senso de 

pertencimento e identidade como mulher indígena. 

 

1.1 PROBLEMAS DE PESQUISA 

 

Por que as etnias indígenas brasileiras necessitam de uma autoafirmação 

frente às entidades políticas e sociais relativas à cultura, à identidade e aos saberes 

próprios? 

Quais são as histórias contadas e quais aquelas que são nascidas, 

efetivamente, da etnia Kariri-Xocó? 

Quais as histórias e experiências incorporadas, por mim, como uma mulher 

Kariri-Xocó? 

 

1.2 OBJETIVOS 

 

1.2.1 Objetivo geral 

 

Investigar sobre as histórias dos povos indígenas do Brasil, com foco na 

comunidade Kariri-Xocó, relativas aos saberes, aos costumes, às culturas tradicionais 

e às memórias transmitidas oralmente, bem como às narrativas pessoais e histórias 

orais, incluso, as experiências pessoais como uma mulher Kariri-Xocó.  

 

 

 

 



 
13 

 

1.2.2 Objetivos específicos 

 

● Pesquisar sobre a visão de mundo e a cosmovisão da etnia Kariri-Xocó e sobre 

a preservação das suas tradições ao longo do tempo; 

● Investigar sobre relatos históricos de algumas etnias indígenas brasileiras; 

● Analisar o valor das histórias e tradições dos povos originários do Brasil; 

● Pesquisar e difundir a cultura e os saberes específicos da etnia Kariri-Xocó; e 

● Apresentar uma narrativa autobiográfica que reflita a experiência de vida de 

uma mulher Kariri-Xocó. 

 

1.3 JUSTIFICATIVA 

 

Em resposta às frequentes indagações sobre minha identidade indígena e à 

persistente dúvida quanto à existência de povos indígenas no Nordeste, é imperativo 

esclarecer que, de fato, as comunidades indígenas dessa região não apenas 

subsistem, mas também carregam uma riqueza cultural profunda que transcende os 

estereótipos impostos pela sociedade. Assim, o presente estudo teve por norte 

destacar a notável herança cultural do povo Kariri-Xocó. Dessa feita: “Os indígenas 

são frequentemente reduzidos a um estereótipo que remonta a uma imagem do 

passado, ignorando as complexas realidades sociais e políticas contemporâneas das 

comunidades indígenas” (Dantas, 2001, p. 45). 

Por conseguinte, demonstro como nossas tradições são mantidas vivas ao 

longo do tempo, apesar das adversidades e contestações sobre nossa existência. 

Assim, minha biografia servirá como um relato pessoal e autêntico dessa contínua 

resistência, ofertando uma perspectiva íntima sobre a identidade e preservação 

cultural dos Kariri-Xocó. 

De fato, segundo Ribeiro (1995, p. 134): “A cultura indígena é uma parte 

essencial do mosaico cultural brasileiro e estudar suas tradições e modos de vida é 

fundamental para compreender a verdadeira complexidade e riqueza do país”. Desse 

modo, a importância do presente estudo se justifica pela escassez de pesquisas sobre 

a temática, em especial, aquelas realizadas por indígenas. Ao trazer uma perspectiva 

de uma pesquisadora indígena para o espaço de estudo, busca-se preencher lacunas 

significativas na literatura existente e proporcionar uma visão autêntica e rica sobre o 

assunto. Tal abordagem não somente amplia a compreensão do tema, mas também 



 
14 

 

valoriza o conhecimento tradicional indígena. Além disso, as linhas que se seguem 

contribuirão significativamente para preservação do meu povo e de demais povos 

indígenas. 

 

  



 
15 

 

2 FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 

 

2.1 BREVES RELATOS: A HISTÓRIA DOS POVOS INDÍGENAS NO BRASIL 

 

Os povos indígenas no Brasil possuem uma história milenar marcada por uma 

notável força e resistência. Os primeiros europeus depararam-se com uma 

diversidade impressionante de povos nativos, cada um com sua própria singularidade 

cultural. Dessa feita, os povos originários continuam a resistir e lutar por seus espaços 

até os dias atuais, buscando preservar e manter seus costumes e culturas desde a 

invasão dos europeus no Brasil. Segundo Ribeiro (1995), o processo de resistência 

desses povos não se iniciou em 1500, como registrado pelas crônicas coloniais. 

Copiosamente, essa guerra sem quartel de europeus armados de canhões e 

arcabuzes contra indígenas que contavam unicamente com tacapes, zarabatanas, 

arcos e flechas, foi algo marcante na história do Brasil (Ribeiro,1995). 

Os povos indígenas em comento enfrentaram tentativas persistentes de 

extinção ao longo de sua história. Conforme Ribeiro (1995), jesuítas e colonos se 

esforçaram para suprimir a cultura indígena: os jesuítas buscavam apagar a história 

dos povos para convertê-los, enquanto os colonos viam os indígenas como selvagens 

e gado, desrespeitando seu direito à liberdade cultural. 

De fato, a história dos povos indígenas é extensa em diversas variedades 

culturais, onde cada povo detém culturas específicas, que já existiam muito antes da 

chegada dos colonizadores europeus. Antes da vinda dos europeus, os povos 

indígenas já ocupavam as Américas há milhares de anos, vivendo com seus idiomas 

e modos de vida próprios. Como aponta Galeano (2010), os povos indígenas foram 

os primeiros a encontrar a América e os últimos a serem encontrados pelos europeus, 

e são os últimos a ter suas histórias ouvidas. 

De acordo com Zinn (1980), o contato com os europeus em 1492, trouxe uma 

mudança drástica para os povos indígenas. Tal encontro resultou na introdução de 

doenças (sarampo, varíola etc.) que mataram muitos povos indígenas; e ainda, a 

colonização promoveu violências e exploração. Com isso, os povos indígenas 

cravaram uma luta constante, acarretando força e resistência, para manter e preservar 

sua cultura até os dias atuais. 

No Brasil, no decorrer de tantas lutas e resistências, somente em 1988, a 

Constituição Federal (CF) (Brasil, 1988) reconheceu os direitos dos povos indígenas. 



 
16 

 

A Constituição Federal de 1988 representou um avanço significativo para os 
povos indígenas no Brasil, garantindo não apenas o reconhecimento de seus 
direitos, mas também a demarcação das terras indígenas como um direito 
fundamental (Silva, 2011, p. 97). 

 

Assim, apesar dos séculos de lutas e sofrimentos, os povos indígenas 

persistiram, ao passo que, atualmente, o Brasil reconhece 391 povos indígenas, 

embora poucos tenham territórios demarcados, em inobservância ao art. 231 da CF 

de 1988 (Brasil, 1988), que garante aos indígenas o direito sobre suas terras 

tradicionais. Segundo o autor Ailton Krenak em uns dos seus discursos na Assembleia 

Constituinte de 1987: 

Assegurar para as populações indígenas o reconhecimento aos seus 
direitos originários às terras que habitam — e atentem bem para o que digo: 
não estamos reivindicando nem reclamando qualquer parte de nada que 
não nos cabe legitimamente. (Krenak ,1987). 

 

O autor Ailton Krenak aponta a importância da demarcação das terras dos 

povos originários, reforçando os direitos garantidos na constituição sobre a 

demarcação, necessitando a defesa jurídica e política diante da invasão e das 

pressões econômicas. 

Cada grupo indígena tem sua própria história e experiências únicas, sendo 

fundamental ouvir e aprender suas vozes. A sociedade deve, nesse viés, proteger e 

respeitar o meio ambiente, reconhecendo os povos indígenas como protagonistas na 

preservação das florestas e no combate à crise climática. Logo, a demarcação de 

territórios indígenas é crucial não apenas para seu bem-estar, mas também para o 

futuro coletivo da sociedade.  

Atualmente, os povos indígenas habitam os mesmos territórios de seus 

antepassados em todo o Brasil, ocupando 13,9% do território nacional, conforme o 

censo do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) de 2022 (IBGE, 2023), 

sendo a população indígena estimada em 1.694.836 indivíduos, distribuídos em 761 

terras indígenas, em diferentes estágios de demarcação. 

É preocupante que ainda são poucas as terras indígenas demarcadas – o que 

resulta em muitos povos enfrentando dificuldades e resistências para manter suas 

culturas e seus costumes vivos. 

Hoje em dia, os povos indígenas contam com uma das maiores articulações do 

Brasil: a Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (APIB), criada em 2005, junto ao 

evento anual Acampamento Terra Livre (ATL), realizado na capital federal. Este 



 
17 

 

evento reúne representantes de todo o país para debater questões importantes para 

os povos originários. 

Segundo a APIB (2024), tal articulação é fundamentada no apoio de 

associações e organizações em todas as Unidades da Federação (UFs). Assim, na 

Região Nordeste, no Espírito Santo e em Minas Gerais, tem-se a Articulação dos 

Povos e Organizações Indígenas do Nordeste, Minas Gerais e Espírito Santo 

(APOINME), fundada em 1990; na Bahia, tem-se a Movimento Unido dos Povos e 

Organizações Indígenas da Bahia (MUPOIBA); e, na Paraíba, a Organização Indígena 

Potiguara (OIP). Na Amazônia, destaca-se a Coordenação das Organizações 

Indígenas da Amazônia Brasileira (COIAB), estabelecida em 1989, com 

representação nas seguintes UFs: Acre; Amapá; Maranhão; Mato Grosso; Pará; 

Rondônia; Roraima; e, Tocantins. Nas Regiões Sul e Sudeste, tem-se a Comissão 

Guarani Yvyrupa (CGY), formada em 2007. Em Mato Grosso, tem-se o Conselho 

Terena, criado em 2012. Por fim, vale destacar a Articulação dos Povos Indígenas da 

Região Sul (ARPINSUL). 

As delegações, em suma, trabalham colaborativamente para defender e 

reivindicar os direitos dos povos indígenas, fazendo uso de debates e manifestações 

durante o ATL como vias de atuação conjunta e resistência. 

 

2.2 SABERES CULTURAIS INDÍGENAS 

 

Segundo o Censo Demográfico do IBGE de 2022 (IBGE, 2023), atualmente, 

existem mais de 391 povos indígenas no Brasil, extremamente ricos em cultura e 

saberes (medicinas tradicionais, línguas, pinturas, artesanatos, saberes culinários, 

rituais, subsistências, danças e cantos). 

Conforme o Instituto Socioambiental (ISA), há mais de 160 línguas faladas 

pelos indígenas, abrangendo mais de 25.000 pessoas falantes, distribuídas em dois 

grandes troncos linguísticos: 1) Tupi; e, 2) Macro Jê. O tronco linguístico diferencia-se 

das línguas individuais, sendo um conjunto de línguas mais antigas com a mesma 

origem, enquanto as línguas constituem esses troncos linguísticos (Línguas, [s. d.]). 

Aquele Instituto também destaca 19 famílias linguísticas que não apresentam 

semelhanças significativas para serem agrupadas em troncos, além de famílias que 

possuem línguas singulares, conhecidas como “línguas isoladas”, por não se 

assemelharem a nenhuma outra língua conhecida (Línguas, [s. d.]). 



 
18 

 

De fato, os povos originários possuem um conhecimento profundo sobre 

plantas medicinais, amplamente integradas ao cotidiano, utilizadas para chás, banhos, 

rituais, tratamento de enfermidades e proteção espiritual.  Foram selecionados três 

povos, com quais tive contato na universidade.  

 

 

2.3 ALGUMAS ETNIAS: SABERES CULTURAIS E PRÁTICAS 

 

2.3.1 Povo Tucano 

 

2.3.1.1 Saberes medicinais 

 

O Povo Tukano, autodenominado Ye'pá Mahsã, está localizado no noroeste do 

Estado do Amazonas. Segundo Reichel-Dolmatoff (1978), uma das plantas medicinais 

utilizadas por esse povo é o caapi – extraído de um cipó encontrado na região, com 

propriedades alucinógenas. 

Na comunidade Tukano, apenas os homens têm permissão para preparar essa 

substância, feita com água fria e deixada de molho para consumo durante rituais. Ao 

ingerirem o caapi durante esses rituais, os homens experimentam visões 

alucinatórias, através das quais seus antepassados supostamente transmitem 

conhecimentos sobre remédios e cura de doenças. 

 

2.3.1.2 Pintura corporal 

 

Os povos indígenas possuem uma riqueza cultural expressa em diversas 

formas de pintura corporal, cada uma carregando seus próprios significados. No caso 

dos Tukano, conforme o ISA, a pintura corporal é feita a partir de um cipó chamado 

carajuru, encontrado na região (Tukano, [s. d.] – cipó que fornece folhas que são 

transformadas em pó vermelho, utilizado tanto para a pintura corporal quanto para a 

decoração de artesanatos e do banco Tukano, usado em rituais. 

 

 

 



 
19 

 

2.3.1.3 Ritual 

 

De acordo com Azevedo (2022), há uma prática ancestral entre os Tukano que 

envolve o uso do Pátu – uma substância derivada do processamento das folhas de 

coca. Segundo aquele autor, o processo inclui o tostamento das folhas no forno, a 

maceração com pilão, a mistura com cinzas das folhas de embaúba e a pulverização 

em um tubo de madeira longo. 

 

 

Ao consumir o Pátu, são ativados conhecimentos tradicionais presentes nas 

narrativas míticas e nos conjuntos de agenciamentos, cantos e danças transmitidos 

pelos especialistas Tukano, conhecidos como ye'pamahsʉ. Azevedo (2022) afirma 

que aqueles que consomem o Pátu experimentam um fortalecimento físico, mental e 

espiritual. 

Tal substância é considerada o fundamento central dos rituais de grandes 

festas, sendo também valorizada na vida cotidiana como um alimento que enriquece 

não apenas a dimensão física, mas também as dimensões social e espiritual dos 

especialistas Tukano (Azevedo, 2022). 

 

2.3.2 Povo Xikrin (Kayapó) 

 

2.3.2.1 Saberes medicinais 

 

O povo Xikrin (Kayapó) está localizado no estado do Pará e possui um vasto 

conhecimento em plantas medicinais, semelhante a outras comunidades indígenas. 

Segundo Coelho-Ferreira e López-Garcés (2020), os principais curandeiros da 

comunidade são o pajé e o benzedeiro ou raizeiro. Para os benzedeiros, o 

aprendizado dos conhecimentos medicinais começa na infância, transmitido pelos 

mais velhos, havendo raizeiros especializados para diferentes enfermidades (picadas 

de cobra etc.). 

Além disso, o pajé e os raizeiros trabalham em colaboração, ou seja, os pajés 

atuam como médicos, enquanto os raizeiros desempenham o papel de farmacêuticos, 

trabalhando juntos para curar os males da comunidade. Foram identificadas 120 

plantas medicinais, cujos nomes são restritos à comunidade, mas sabe-se que são 



 
20 

 

derivadas de raízes, cipós, cascas, resinas, galhos e folhas (Coelho-Ferreira; López-

Garcés, 2020), 

 

2.3.2.2 Pintura corporal 

 

Segundo Rotermund (2016), a pintura corporal do povo Kayapó é caracterizada 

por uma variedade de traços retos. Para eles, a pintura é essencial como uma forma 

de vestimenta, sendo que apenas através dela podem ser considerados "seres 

humanos”. Tal prática é exclusiva das mulheres Kayapó, que têm como 

responsabilidade diária pintar todos os membros da comunidade. Durante o processo, 

as mulheres utilizam a mão direita ou pincéis feitos de lasca de palmeira para aplicar 

tinta de jenipapo. Os desenhos representam uma linguagem visual, variando conforme 

a idade, o gênero e a ocasião. 

Além do jenipapo, o povo Kayapó também faz uso de tinta de urucum, 

principalmente em rituais ou em períodos de enfermidade, resguardo ou luto. Os 

homens usam uma pintura de carvão e resina antes das caçadas e guerras. Em rituais 

importantes, como, por exemplo, a nomeação de recém-nascidos, iniciações, 

casamentos e funerais, são utilizadas máscaras feitas com pó de casca de ovo de 

azulão. 

 

2.3.2.3 Ritual 

 

De acordo com Giannini (1988), um dos rituais praticados pelos Xikrin é o ritual 

do Sete de Setembro, que ocorre a cada três anos, com preparativos realizados no 

intervalo entre eles. Este tem início ao amanhecer, quando todos são convocados a 

se dirigir ao centro da aldeia, onde são estendidas duas esteiras contendo as 

bandeiras do Brasil e da Fundação Nacional dos Povos Indígenas (FUNAI). Os 

rapazes mais jovens são organizados em fileiras e entoam o Hino Nacional, após, o 

qual, o líder espiritual recita uma passagem bíblica traduzida para a língua Kayapó. 

No decorrer do ritual, os homens são divididos em categorias de idade: os Mebegnêt 

(homens maduros ou velhos) e os Mekramt (homens com mais de quatro filhos) 

supervisionam, enquanto os Menoronu (jovens iniciados que dormem na casa dos 

homens) são instruídos a formar duas fileiras paralelas. Esses jovens representam 

dois grupos distintos usando uniformes de times de futebol das aldeias Djudje-Kô e 



 
21 

 

Putkarot. Em seguida, os dois grupos dançam em direção à Casa dos Homens, onde 

enfrentam diversos desafios para serem reconhecidos como homens adultos. Estes 

desafios incluem: escarificações nas coxas com dentes de aruanã, realizadas pelos 

mais velhos para aumentar a força; enfrentar um ninho de marimbondos, simbolizando 

uma aldeia inimiga; corridas e escarificações nas pernas, para aumentar a agilidade; 

duelos com espadas pesadas etc. 

Tal processo funciona como um ritual de passagem para os rapazes se 

tornarem homens adultos. Ao final, as famílias oferecem comidas típicas à 

comunidade em celebração ao término do ritual. 

 

2.3.3 Povo Pankararu 

 

2.3.3.1 Saberes medicinais 

 

Os Pankararu estão localizados entre os municípios de Petrolândia, Itaparica e 

Tacaratu, no sertão do Estado de Pernambuco, ocupando uma terra de 

aproximadamente 14.294 hectares, abundantemente frutífera, com destaque para o 

umbu – uma das principais fontes de subsistência através da agricultura. Segundo o 

ISA, tal etnia possui um vasto conhecimento em plantas medicinais, com um total de 

67 espécies utilizadas para tratar diversas doenças, extraídas da mata (Pankararu, [s. 

d.]). 

Conforme Dario (2018), os Pankararu priorizam o uso de ervas medicinais 

antes de recorrer às farmácias, sendo o alecrim-de-caboclo, utilizado em defumações 

e banhos rituais, uma das plantas mais importantes; o junco, empregado nos banhos 

do pajé antes de iniciar os rituais; e, a umburana-de-cheiro é combinada com alecrim-

de-caboclo e fumo, e colocada em cachimbos para limpeza espiritual prévia aos 

trabalhos espirituais. 

 

2.3.3.2 Pintura corporal 

 

Conforme Timóteo e Vasconcelos (2024), o povo Pankararu, assim como 

outras comunidades indígenas da Região Nordeste, teve suas tradições modificadas 

pela influência da Igreja Católica. Uma das tradições principais dos Pankararu era a 

prática da pintura corporal. Apesar das mudanças impostas, alguns jovens da 



 
22 

 

comunidade estão resgatando as antigas técnicas de pintura. Como exemplo têm-se 

os dois círculos que simbolizam um escudo, representando a proteção da mente, os 

quais foram substituídos pela Igreja Católica por uma cruz, simbolizando Jesus e o 

perdão dos pecados. Hoje em dia, é possível observar entre os Pankararu a utilização 

de ambas as formas de pintura, sendo a cruz usada como pintura facial. No processo 

de preparação da pintura, é utilizado o toar – uma argila branca extraída dos territórios 

dos Pankararu. 

 

 

 

2.3.3.3 Ritual 

 

Segundo o ISA, os Pankararu estabelecem conexões com o mundo espiritual 

por meio de rituais, com destaque para a tradição religiosa dos Praiá – entidades 

espirituais protetoras da aldeia, que se vestem com saias e casacos feitos de croá 

(palmeira nativa do Brasil, encontrada de Pernambuco até o sul da Bahia), além de 

adornos de penas (obtidas de aves) sobre suas cabeças (Pankararu, [s. d.]). 

Cada Praiá é supervisionado por um responsável conhecido como pai, que 

cuida e zela por eles. Cada entidade Praiá possui um dom específico e pode 

incorporar um indígena homem durante os rituais, permitindo que eles sintam a 

presença de espíritos. O pai do Praiá faz uso desse conhecimento para auxiliar os 

+membros da comunidade que buscam cura, orientados pelos espíritos encantados - 

“[...] índios vivos que se encantaram” (Pankararu, [s. d.]), voluntária ou 

involuntariamente; e, por isso, o culto a eles, como insistem os Pankararu, não pode 

ser confundido com o culto aos mortos. Para aquele povo, os encantados são vistos 

como portais que conectam o mundo físico ao mundo espiritual. 

 

2.4 REGISTROS E DOCUMENTOS REFERENTES À ETNIA KARIRI XOCÓ 

 

A aldeia Kariri-Xocó, à qual o pertenço, está localizada as margens do rio São 

Francisco, entre os municípios de Porto Real do Colégio e São Brás, Estado de 

Alagoas. De acordo com a FUNAI, aproximadamente 1.240 famílias vivem na 

comunidade (Conheça [...], 2023). 



 
23 

 

Os Kariri-Xocó são uma junção de dois povos que resistiram desde o século 

XVII durante os aldeamentos dos povos indígenas. Os Kariris habitavam uma rua 

conhecida como rua dos cabocos, atualmente rua São Vicente, no município de Porto 

Real do Colégio (Kariri-Xocó, [s. d.]). De acordo com Ferrari (1957), há indícios de que 

os Kariri dominaram grande parte da Região Nordeste antes de se estabelecerem em 

Porto Real do Colégio. 

Os Xocós residiam na Ilha do São Pedro, no Estado de Sergipe, até que suas 

terras foram violentamente ocupadas pela família do coronel João Fernando de Brito 

em 1897. Segundo Dantas e Dallari, (1980), os autores nesse ano as terras dos Xócos 

foram ocupadas. Nesse contexto, os Xocós buscaram abrigo junto aos Kariri de Porto 

Real do Colégio, sendo acolhidos e unindo-se a eles em 1978 (Mata, 1989) – mesmo 

ano da retomada da Fazenda Modelo, atualmente conhecida como aldeia Kariri-Xocó, 

localizada aproximadamente um quilômetro da cidade de Porto Real do Colégio. 

Segundo a FUNAI, atualmente, os Kariri-Xocó residem em uma área de 700 

hectares, embora o processo de demarcação tenha iniciado em 2005, sendo 

finalmente homologado em 2023, pelo presidente Luiz Inácio Lula da Silva, 

abrangendo aproximadamente 4,6 mil hectares (Conheça [...], 2023). Tal demarcação 

foi um marco importante, garantindo ao povo Kariri-Xocó viver em seu próprio 

território, onde podem praticar suas tradições e proteger o ritual sagrado conhecido 

como Ouricuri. 

Antes da retomada, o território da Fazenda Modelo já era sagrado para os 

Kariri-Xocó há milhares de anos, onde já realizavam o ritual do Ouricuri. Os líderes 

principais da aldeia são o pajé e o cacique, sendo que o pajé conduz os rituais do 

Ouricuri e o cacique lidera a comunidade como um todo. Desde a infância (curumim), 

os Kariri-Xocó são ensinados a respeitar suas lideranças e os demais membros da 

comunidade. 

Além disso, tem-se um chefe de posto encarregado de lidar com questões 

burocráticas da comunidade. Todas as lideranças trabalham em colaboração dentro 

das comunidades. Essas lideranças são transmitidas de pai para filho, começando 

desde a infância, quando as crianças são ensinadas e doutrinadas por seus 

antecessores. 

Os Kariri-Xocó são um povo culturalmente rico, como todos os povos indígenas, 

destacando-se por seus rituais (por exemplo, o Ouricuri), sua língua Dzubukuá, além 

de cantos, danças, pinturas, artesanatos e cerâmicas próprias. 



 
24 

 

Ademais, todas as lideranças trabalham de modo conjunto nas comunidades. 

Hoje em dia, a comunidade tem uma escola, posto de saúde e uma creche – estruturas 

conquistadas com muita luta. 

 

2.4.1 Saberes medicinais 

 

A etnia Kariri-Xocó, à qual pertenço, possui um vasto conhecimento sobre uma 

ampla variedade de plantas, algumas das quais são exclusivamente utilizadas e 

manipuladas pelo meu povo, que guarda esses segredos com zelo. Dentro desse 

conhecimento estão incluídas plantas medicinais, rezas e cantos, que podem ser 

compartilhados tanto por indígenas quanto por não-indígenas. No entanto, existem 

outras plantas de uso particular dos Kariri-Xocó e, por isso, são mantidas em sigilo, 

encontradas apenas na mata do Ouricuri. Entre essas plantas têm-se aquelas 

conhecidas e utilizadas para casos simples e outras específicas para enfermidades 

mais graves, que são restritas ao uso exclusivo de curandeiros e rezadores. Tal 

conhecimento é transmitido de geração em geração há milhares de anos e 

considerado um presente concedido por Uanagidzé (Pai Eterno). 

 

2.4.2 Pintura corporal 

 

A pintura do povo Kariri-Xocó se dá fazendo uso de jenipapo e toá. O jenipapo 

é uma fruta típica do Nordeste e, o toá, é uma argila da região. Para preparar a pintura, 

o fruto do jenipapo é retirado ainda verde e ralado em um ralo de zinco. Em seguida, 

tem-se a adição de água, mel e carvão, para a tinta ficar mais concentrada. A pintura 

de jenipapo pode durar até 15 dias na pele. Já o toá é diluído com água, ficando no 

formato de uma pasta; o toá deve sair da pele no mesmo dia diferente do jenipapo. 

A pintura, para os Kariri-Xocó, é entendida como um escudo, utilizada para 

guerrear e apresentar o Toré. A pintura das mulheres é diferente da pintura dos 

homens, pois, nas mulheres, faz-se uso de um formato de círculo, com a jenipapo e, 

no meio, o toá; já os homens, a pintura encontra-se nos braços, nas penas e no peito, 

sempre o preto por dentro e o branco por fora. A pintura branca do toá representa os 

Xocós. Já a pintura preta do jenipapo, representa os Kariris e, assim, tem-se a junção 

formando somente uma pintura, de um só povo: o Kariri-Xocó. O Toré é entoado pelos 

homens e respondido pelas mulheres muitas vezes, serve como meio de sustento, 



 
25 

 

quando os Kariri-Xocó viajam para outros estados para levar sua cultura ao mundo e 

garantir o sustento de suas famílias. 

 

Figura 1 – Tinta de jenipapo em preparo 

 

Fonte: Elaboração própria. 

 

Figura 2 – Toar 

 

Fonte: Elaboração própria. 

 



 
26 

 

 

 

 

Figura 3 – Pintura masculina Kariri-Xocó 

 

 

Fonte: Elaboração própria. 

 

Figura 4 – Pintura feminina Kariri-Xocó 

 

Fonte: Elaboração própria. 



 
27 

 

 

 

2.4.3 Ritual 

 

O Ouricuri está localizado a 6 quilômetros da cidade de Porto Real do Colégio, 

ocupando uma área de 56 hectares (Mata, 1989). Este é um ritual sagrado mantido 

em segredo há centenas de anos, acessível apenas a alguns povos, incluso, os 

Karapotó Plak-ô, Aconas, Tingui-Botó, de Alagoas, e o Fulni-ô, de Pernambuco. 

Além disso, os Kariri-Xocó carregam e protegem o sagrado Ouricuri há séculos. 

É o local mais importante depois do Uanagidzé (Pai Eterno). O ritual se dá a cada 15 

dias, em uma mata fechada, onde se reuni como um só coração. É nesse espaço que 

se recorda a identidade própria, validando o fortalecimento do povo. É nessa mata 

que o referido povo passa grande parte da vida. O período mais significativo são os 

15 dias que ocorrem anualmente no mês de janeiro, quando se tem a preparação para 

a grande festa (Mata, 1989). As festividades duram 15 dias e se dão uma vez ao ano, 

entre os últimos dias de janeiro e os primeiros dias de fevereiro, onde uma semana 

fica a cargo dos Kariri e outra de responsabilidade dos Xocó. 

Durante os preparativos do ritual, homens e mulheres se abstêm de 

relacionamentos românticos e sexuais por três dias antes de ingressar no local 

sagrado. No local sagrado, homens e mulheres permanecem separados, sendo que 

os homens somente transitam entre as mulheres durante o dia. As mulheres não 

entram no “limpo”, onde boa parte dos segredos do Ouricuri são guardados e não 

podem ser compartilhados com elas. 

Para o povo Kariri-Xocó, não basta apenas nascer Kariri-Xocó; é necessário 

frequentar o sagrado e conhecer a ciência que lhe é própria. Por isso, aqueles que 

não conhecem a ciência são chamados de “cabeça seca” (não indígenas). 

Se um Kariri-Xocó constituir uma família com uma “cabeça seca”, somente seus 

filhos(as) Kariri-Xocó terão permissão para participar do ritual. Essas crianças devem 

ter seu primeiro contato até os cinco anos de idade. Do contrário, perderão o direito 

de frequentar o ritual. Tal procedimento visa proteger e preservar os segredos 

concernentes, assegurando a continuidade da missão confiada. 

 

 

 



 
28 

 

 

 

 

Figura 5 – Ouricuri sagrado do Povo Kariri-Xocó 

 

Fonte: Google Earth® (2024). 
 

Figura 6 – Portal do ritual sagrado 

 

Fonte: Elaboração própria. 



 
29 

 

 

 

 

2.4.4 Resgate da língua 

 

O povo Kariri-Xocó tem como línguas originárias o Dzubukuá e o Kipeá, 

pertencentes ao tronco linguístico Macro Jê. Segundo Kariri-Xocó et al. (2020), a 

língua materna do povo Kariri-Xocó foi silenciada pelos missionários e jesuítas na 

tentativa de afastá-los de sua cultura, durante o período da colonização, resultando 

na extinção da língua por muitos anos. Nas palavras do guardião do povo, Nhenety: 

 

Nós tínhamos a nossa própria religião, a nossa própria cultura, a nossa 
língua. E quando os jesuítas chegaram, os capuchinhos, eles introduziram 
outra religião, outra língua. Desestruturou a nossa organização social […], a 
aldeia era redonda, em círculo [e atualmente] é linear, de ruas. [Além disso], 
a gente no passado morava em casas coletivas, malocas grandes, [sendo 
que os jesuítas ao chegarem em Porto Real do Colégio ordenaram] cada 
casal uma casa. Então foi mudando tudo (Kariri-Xocó et al., 2020, p. 31). 

  

Somente em 1995, após muitos ensinamentos transmitidos pelo Ancião, bem 

como outros estudos, um indígena da comunidade chamado Nhenety (Guardião da 

Tradição) iniciou o resgate da língua. Em 2018, um casal indígena, Idiane Cruz da 

Silva e seu marido Kawrã Florêncio, juntamente com Nhenety, fundaram a escola 

Subatekié Nhunú Kariri-Xocó, que atende jovens e crianças da comunidade, onde 

aprendem a língua de forma pedagógica, fazendo uso de rodas de conversas, vídeos 

etc. Além da escola, o conteúdo é repassado para a comunidade via Facebook e em 

um grupo de WhatsApp identificado como OKAX, onde são divulgados os vídeos de 

toré (cantos) na língua materna e dicionários com frases, reforçando cada vez mais a 

aprendizagem. Conforme Kariri-Xocó et al. (2020), o léxico contém cerca de 2300 

palavras publicadas, além de 500 palavras de uso exclusivo da comunidade, utilizadas 

no ritual sagrado Ouricuri. Na escola atual como docentes professores indígenas. 

 

Mexer com nossa língua é afirmar nossa identidade, e colocar em perspectiva 
nossa história, e reapropriar-se de nosso jeito de ser. Nossa língua nos traz 
autonomia, liberdade, potência, orgulho, pertinência, identificação, nos 
ancora em nosso povo, nos reafirma com nossa cultura (Kariri-Xocó et al., 
2020, p. 12). 

 



 
30 

 

Para os Kariri-Xocó, o resgate da língua é fundamental não apenas para 

fortalecer a cultura própria, mas também para preservar o segredo do ritual sagrado 

Ouricuri. Com a língua revitalizada, a comunicação se torna mais reservada, 

permitindo discutir assuntos rituais sem que os não indígenas (cabeças secas) 

compreendam plenamente. 

 

2.4.5 Canto e dança 

 

O povo Kariri-Xocó possui dois tipos de cantos, quais sejam: 1) Toré; e, 2) 

Rojão (cantos sagrados). Ambos são entoados em diferentes ocasiões, sendo o Toré 

dançado e cantado ao som de maracás, assobios e ao ritmo dos passos dos pés. É 

entoado tanto em português quanto na língua dos Kariri-Xocó nos momentos bons e 

ruins da comunidade (Suzart, 2019). 

 

O termo na língua xocó (com raiz Tupi): “TO”, quer dizer “SOM” e “RÉ”, 
significa “SAGRADO”, então significa: “Som Sagrado”; no dialeto Kipeá (um 
dos quatro que compõem a língua kariri-xocó) a tradução quer dizer, 
“Sussurro silencioso”. A forma do povo Kariri, considerado um povo calado, 
pelos portugueses e outras etnias, vem fazer jus a este termo (Suzart. 2019, 
p. 50). 

 

O Toré é entoado pelos homens e respondido pelas mulheres. Além disso, 

muitas vezes, serve como meio de sustento, quando os Kariri-Xocó viajam para outros 

Estados para levar sua cultura ao mundo e garantir o sustento de suas famílias. 

Existem Torés para diversas ocasiões, como, por exemplo, um específico para luto 

(quando do falecimento de alguém da comunidade). Conforme elencados pelo 

guardião Nhenety na pesquisa de Suzart (2019), vale destacar dois cantos narrados 

e seus significados: 1) Toré no pé cruzeiro Jurema, entoado quando um jesuíta 

zombou da crença na bebida sagrada chamada jurema, tentando substituir o símbolo 

da árvore da jurema pelo símbolo cristão da cruz; e, 2) Nhinho nu Wonhé (índio quer 

cantar), criado em momentos de conflito quando as vozes dos Kariri-Xocó, muitas 

vezes, eram silenciadas. Abaixo vídeo referente ao Toré. 

 

 

 

 



 
31 

 

 

 

 

Figura 7 – Toré - Kariri-Xocó 

 

 

Fonte:Instagram@instituto_kariri_xoco,2025 

 

 

O Rojão é um conjunto de perguntas e respostas cantadas, onde são utilizadas 

apenas as vozes dos participantes, ao contrário do Toré, que envolve canto e dança. 

Os Kariri-Xocó entoam o Rojão durante mutirões nas plantações, colheitas de roças, 

pesca e na construção de suas casas. Tanto homens quanto mulheres podem liderar 

o Rojão. A seguir, têm-se alguns exemplos de Rojões segundo minha etnia:  

 

  

O MEU PASSARINHO VERDE 
O meu passarinho verde 
Onde é que você mora? 
Eu vou beber 
Na flor da jurubeba. 
 
OLHA A ONÇA 
Aia olhe a onça 
Na ponta da areia 
A onça de pega 
Te arranca as orelhas. 
 
Foi a barra das lagoas, 
Pelegueei e não puder entra ieô 
Minha gente me ajude 
E não me deixe morrer só ieô  
Só basta me ajudar  
Com a lua ajuda o sol ieô. 
Eu assubir de serra a cima eiô 
Com dois coriscos na mão eiô  
Esse ano eu vou a festa eiô 
Com uma roupa de algodão ieô. 

 



 
32 

 

Os cantos e as danças do povo Kariri-Xocó estão profundamente enraizados 

em práticas ancestrais que conectam essa comunidade às tradições e história. Os 

cantos representam uma maneira vital de preservar e transmitir a identidade cultural 

do povo, reforçando suas raízes e fortalecendo o sentimento de pertencimentos 

cultural e espiritual. Abaixo o canto ao rojão. 

 

Figura: 8 – Rojão – Título - Fui a barra da lagoa 

 

 

Fonte: Fulkaxó; IDAYRÃ RODRIGO, KARIRI-XOCÓ, grupo (2023). 

 

2.4.5 Louceira 

 

As louças de barro foram, por muitos anos, o meio de sustento do povo Kariri-

Xocó. Feitas pelas mulheres da comunidade, são produzidas em um processo 

colaborativo, onde os homens contribuem apenas na etapa da queima no forno. Todas 

as mulheres que produzem essas louças são chamadas de louceiras. Entre as peças 

feitas, têm-se potes, panelas, tachos, cuscuzeiras etc. 

Tais práticas são passadas de mãe para filha. Desde muito pequena, ouvi 

minha avó dizer que criou seus filhos no barro. Como muitas mulheres Kariri-Xocó, 

ela se levantava cedo para buscar o barro. As louceiras utilizam dois tipos de barro, a 

saber: 1) Verde, utilizado para a produção dos potes; e, 2) Vermelho, utilizado para a 

produção de panelas, tachos e cuscuzeiras. Assim, minha avó nos ensinou a 

identificar cada tipo de barro. 

 

De modo particular, saliento que a ida aos barreiros se dava pela manhã ou à 

tarde. Sempre que iam, levavam lenços, bacias, balaios e uma enxada de cabo curto, 

que facilitava a escavação. Era necessário cavar bem fundo para obter um barro de 



 
33 

 

boa qualidade. As mulheres carregavam o máximo que conseguiam, apoiando o peso 

com um pano na cabeça. 

Ao chegar em casa, quebravam todo o barro, molhavam com água e cobriam 

com plástico, para que amolecesse, até atingir a consistência ideal para amassar. 

Depois de bem amassado, minha avó reunia todas as filhas para a fabricação das 

louças. A produção era um trabalho de formiguinha, em que cada etapa – da coleta 

do barro até a ida ao forno – seguia um ritmo específico: molhar o barro, traçar, colocar 

no sol, tirar, e assim por diante. 

Minha avó fazia potes e panelas grandes, enquanto ensinava a moldar as 

panelinhas e os potinhos pequenos. Era muito divertido. Eu ficava ansiosa para que 

as peças ficassem prontas, para poder brincar com elas. Além de brincar, eu fazia uso 

dos potes para carregar água durante o período do Ouricuri. 

Depois que as louças estavam prontas, eram levadas para o comércio. As 

louceiras se organizavam em grupos para solicitar o transporte da prefeitura, saindo 

juntas para vender suas louças nas cidades vizinhas e áreas rurais. Esse período de 

vendas coincidia com a grande festa, quando passávamos 15 dias no Ouricuri. Os 

mais velhos diziam que era a época de arrumar uma "caranha" (alimentos) para levar 

ao Ouricuri. Assim, as louças eram trocadas por alimentos (galinhas, farinha e feijão 

– o que estivesse disponível). Quem terminava primeiro, ajudava as outras, e era 

dessa forma que garantiam o sustento de suas famílias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
34 

 

Figura 9 – Louças em processo de preparação 

 

Fonte: Elaboração própria. 

 

 

 

Figura 10– Louças em processo de secagem 

 

Fonte: Elaboração própria. 

 

 



 
35 

 

Figura 11- Forno 

                                       

Fonte: Elaboração própria. 

 

 

 

 

 

Figura 12 – Processo de retirada do forno 

 

 

Fonte: Elaboração própria. 

 



 
36 

 

Figura 13 – Louças finalizadas 

   

Fonte: Elaboração própria. 

 

 

 

 

2.5 AUTOBIOGRAFIA: MEMÓRIAS E HISTÓRIAS DE UMA MULHER KARIRI-

XOCÓ 

 

Meu nome é Jaíne Suira Geri, sou filha de Rita de Cássia Santos Suira e Jailton 

Geri – minhas bases –, nascida e criada no território Kariri-Xocó, povo do qual tenho 

muito orgulho. Cresci rodeada pela sabedoria de meus avós, Maria José Santos Suira, 

Cícero Miguel Santos Suira e Jacira Alcântara, que, junto aos meus pais, me 

educaram dentro da referida cultura indígena. Sou casada com um não indígena, com 

quem tenho dois filhos: Alana Rita Suira Santos e Iveson Vínicos Suira Santos. 

O início do meu casamento foi desafiador, sobretudo, pela dificuldade em meus 

pais aceitarem um esposo não indígena; e, sim, tentei me relacionar com um indígena, 

mais o destino trouxe meu esposo não indígena. No entanto, ele sempre respeitou 

minha cultura e me apoiou, sem questioná-la.  

Minha infância foi marcada por momentos simples e alegres, como, por 

exemplo, as manhãs na casa da minha avó materna, onde íamos pescar camarão nas 

águas mornas dos rios da nossa terra. Na casa da minha avó paterna, adorava 



 
37 

 

participar da preparação das louças. Também recordo das roças, onde, enquanto 

meus pais trabalhavam, minha irmã e eu ficávamos dentro de um buraco que minha 

mãe cavava para poder trabalhar; ali brincávamos com bonecas feitas de milho e nos 

protegíamos da chuva com plásticos ou folhas. Além da roça, pescava com meus tios, 

pais e parentes nas lagoas e nos rios, sempre acompanhado de muitos cantos do meu 

povo e sempre em grupos, pois era muito divertido quando alguém pescava um peixe 

– os homens com cuvu e jerere (objeto feito a mão, com madeira extraída da mata, 

utilizado na pesca) e as mulheres e crianças com o jerere. 

As brincadeiras variavam entre a aldeia e o Ouricuri. Ali, além de outras 

diversões, adorávamos preparar doces, como, por exemplo, o "puxa-puxa", e nos 

divertir com plantas comestíveis da mata. Com o tempo, a escola se tornou uma parte 

importante da minha vida. Estudei até o quinto ano na Escola Estadual Pajé Francisco 

Queiroz Suira, na aldeia. Quando fui para a cidade continuar meus estudos, enfrentei 

alguns desafios, tais como: falta de transporte; distância; racismo; e, dificuldade de 

conciliar minha cultura com o sistema de ensino. Mesmo assim, nunca desisti. Durante 

esse período, engravidei da minha filha Alana e contei com o apoio de minha mãe 

para concluir o Ensino Médio. 

Em 2012, formei-me no Ensino Médio na Escola Estadual Joana de Freitas 

Barbosa, no Magistério de Educação Básica; mas não me senti realizada. Trabalhei 

em diversas áreas (artesã, cabeleireira, manicure e revenda de cosméticos), mas 

sempre sentia um vazio. Em 2016, tive meu segundo filho, Ivenson, e continuei em 

busca de meu propósito. Em 2019, tentei vestibular para o curso de Nutrição, mas não 

passei. Com o tempo, percebi que aquele não era o momento certo. 

Em 2020, fui aprovada no vestibular específico para indígenas na Universidade 

de Brasília (UnB), para o curso de Educação Física, mas somente comecei a estudar 

em fevereiro de 2021, devido à pandemia do novo Coronavírus. As aulas eram virtuais 

e, apesar das dificuldades com a internet e a adaptação ao formato remoto, continuei 

dedicada. No início, enfrentei desafios de integração com os colegas, mas sempre 

evidenciei minha identidade indígena e busquei fazer os trabalhos antecipadamente, 

a fim de não perder os rituais do Ouricuri. 

A partir do segundo semestre daquele ano, passei a estudar presencialmente 

em Brasília – o que trouxe novos desafios (adaptação à cidade, aluguel de imóvel e 

transporte). Contudo, fui acompanhada pela minha amiga irmã de coração, Dine 

Layne, que cursa Enfermagem na mesma Instituição, onde, juntas, nos apoiávamos 



 
38 

 

para nos adaptar. Por conseguinte, decidi trazer minha família para morar comigo, 

onde Dine me apoiou, ao passo que enfrentei muitas inseguranças e 

questionamentos, tais como: “O que estou fazendo aqui? Aqui não é meu lugar! Por 

que eu trouxe meus filhos para esse lugar?” Além disso, meus filhos me questionavam 

manifestando o desejo de irem embora e que não gostavam daqui. Eu respirava, 

mesmo sem saber as respostas de tais questionamentos, explicando aos meus filhos 

que precisávamos passar pelas dificuldades para colher as vitórias juntos. Todos os 

anos, uma vez por ano, meus filhos, minha amiga e eu, nos organizávamos para voltar 

à minha comunidade de origem e participar do ritual. A cada ida e volta era um choro 

após o outro. Passávamos o ano todo esperando o tão sonhado mês de janeiro, paa 

poder partir para a comunidade. Somente assim, voltávamos fortes para continuar 

nossa caminhada. 

Ao longo de minha trajetória acadêmica, enfrentei vários desafios, sendo um 

dos principais a dificuldade de interagir com a turma. Como meu ingresso na 

graduação se deu durante o período pandêmico supracitado, senti-me, em diversos 

momentos, diferente dos demais colegas — seja na forma de compreender a teologia, 

no modo de me comunicar, no meu sotaque ou em outros aspectos culturais. 

A sensação que me acompanhava era a de estar em um universo distinto. Tudo 

me parecia assustador e desconhecido. Enquanto muitos colegas demonstravam 

tranquilidade, para mim, o processo de adaptação não foi fácil. Sentia-me deslocada, 

como se tudo à minha volta fosse estranho. 

Entretanto, com o passar do tempo, percebi que tinha muito a contribuir. 

Compreendi que meus colegas não eram mais ou menos capazes do que eu e que a 

vivência acadêmica consistia, essencialmente, em uma troca de saberes. A partir 

dessa compreensão, consegui vencer a timidez e encarar os desafios com mais 

segurança e determinação. 

Sempre me esforcei para cumprir todas as atividades que me foram atribuídas, 

fazendo questão de levar um pouco da minha cultura para o ambiente acadêmico. Tal 

atitude me fortaleceu e me proporcionou maior confiança para realizar as tarefas 

propostas ao longo do curso. 

Hoje, meu objetivo é concluir minha graduação e aplicar todo o conhecimento 

adquirido em minha comunidade, desenvolvendo uma didática voltada para os povos 

indígenas. Também almejo me tornar pesquisadora, contribuindo para o 

fortalecimento da cultura e identidade dos Kariri-Xocó. 



 
39 

 

3 METODOLOGIA 

 

O presente estudo consistiu em uma revisão da literatura, por meio de 

pesquisa, artigos e documentos, com base em uma análise crítica e interpretativa, 

além de observações e registros por meio de um diário de campo e de imagens 

ambientais e do acervo étnico; e ainda, procederam-se as abordagens qualitativa e 

interpretativa (Bauer; Gaskell, 2008; Denzin; Lincoln, 2006). 

As pesquisas autobiográficas, segundo Abrahão (2024), estão relacionadas à 

história e à identidade do pesquisador, que revela para os outros sua história de 

trajetória de vida. 

Para a presente pesquisa foram utilizadas as seguintes palavras-chave: etnia 

Kariri-Xocó; cultura indígena; plantas medicinais; e, rituais sagrados. Por conseguinte, 

empreendeu-se uma busca online, fazendo uso do Google Acadêmico e de Periódicos 

da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). Assim, 

com base na leitura dos resumos pesquisados, foram selecionados artigos e 

documentos mais relevantes para a empreitada. Também foi produzido um trabalho 

autobiográfico relacionado à minha história de vida, como uma mulher do povo da 

etnia Kariri-Xocó. 

 

  



 
40 

 

4 DISCUSSÃO 

 

No decorrer da pesquisa, foi possível perceber que, há séculos, os povos 

indígenas vêm sofrendo vários atentados e perseguições ao tentar proteger seus 

territórios sagrados. Assim como os demais povos indígenas, o povo Kariri-xocó vem 

enfrentando vários desafios, com destaque para a preservação de seu ritual sagrado: 

o Ouricuri. 

Há muitos anos, os Kariri-Xocó vêm lutando pelo processo de demarcação de 

suas terras, no momento, em tramitação (Kariri-Xocó, [s. d.]). 

De acordo com Grünewald (2003), a demarcação de terras é uns dos maiores 

problemas enfrentados pelos povos indígenas da Região Nordeste; mas somente a 

demarcação não garante a posse total da terra para os povos indígenas. Segundo a 

APIB ([2023]), o Projeto de Lei (PL) nº 490, 2007, que atualmente tramita no Senado 

Federal (SF) como PL nº 2903, de 2023, representa mais uma ameaça às terras dos 

povos indígenas, pois, se tal PL for aprovado, mesmo que as terras estejam 

demarcadas, qualquer pessoa poderá ter acesso a esses territórios, abrindo caminho 

para grilagem das terras. Mesmo o Supremo Tribunal Federal (STF) manifestando a 

inconstitucionalidade de tal ditame, o PL ainda tramita na Câmara dos Deputados 

(CD): “Por esse motivo, não basta sabermos que a Lei 14.701 é inconstitucional, e 

não basta que o STF já tenha julgado que o marco temporal é inconstitucional: é 

preciso, agora, que a Corte declare que a Lei, em si, é inconstitucional” (Marco [...], 

2024). 

Conforme a APIB (2024), estas terras são marcadas por violações, pelo 

racismo genocídio, configurando séculos de tentativas de subjugação de povos, de 

culturas e de territórios. 

Outro desafio enfrentado pelos os Kariri-Xocó e os demais povos da Região 

Nordeste são os estereótipos. Para muitos cabeças-secas (não indígena), o indígena 

tem que parecer indígena, ou seja, ter cabelo liso e olho puxados, pois, aqueles que 

não atendem e não se enquadram no padrão criado pelos colonizadores tem sua 

identidade questionada a todo momento (Venancio, 2018). Como aponta Mata (1989, 

p.42), “[...] o berço do índio genético”. Tem-se aí um dos maiores desafios enfrentados 

não somente pelos Kariri-Xocó, mas também por todos povos indígenas daquela 

Região do Brasil. 



 
41 

 

Em geral, os povos indígenas sofrem vários preceitos impostos pela sociedade, 

a começar pelas escolas, onde se tem o ensino, desde cedo, de uma figura dos povos 

indígenas. 

Segundo Collet, Paladino e Russo (2014), desde a infância, nas escolas, a 

sociedade define o padrão dos indígenas como alguém que vive nas florestas, sem 

veste e ensoados, ao passo que aqueles que não atendem à percepção sobre o 

padrão é considerado indígena genérico, preguiçoso etc., desrespeitando a 

diversidade dos originários – respingo da colonização, sendo necessário descolonizar. 

“As iniciativas governamentais para a formação continuada de professores nas 

temáticas relativas às culturas afro-brasileiras e indígenas ainda são insuficientes” 

(Collet; Paladino; Russo, 2014, p. 7). Esse tipo de ação somente romantiza ainda mais 

a imagem do indígena genético, aumentando o preconceito. 

Outro preconceito comum enfrentado pelos indígenas não somente nas 

escolas, mas também nas universidades e na sociedade em geral, é a questão dos 

termos “índio” e “tribo”. Sabe-se que tais termos foram utilizados pelos colonizadores 

quando chegaram ao Brasil, achando que tinham chegado à Índia. Os termos certo 

são “indígena”, e não índio; “povo” ou “etnia indígena”, e não tribo (Collet; Paladino; 

Russo, 2014). Para tentar amenizar tais preconceitos, faz-se importante mais 

investimentos em cursos, palestras, projetos e campanhas para os professores de 

bases e para a edição de livros para a sociedade como toda. 



 
42 

 

5 CONCLUSÃO 

 

Os povos indígenas brasileiros necessitam de uma autoafirmação frente às 

entidades políticas e sociais por diversas razões, que envolvem a preservação de sua 

cultura, identidade e saberes – o que inclui a luta pela demarcação de terras e a 

preservação culturas e seus modos vidas, seu reconhecimento e seus territórios, 

correndo os riscos de ameaças por interesses externos. 

As histórias contadas e nascidas do Povo Kariri-Xocó carregam muita 

resistência e segredos, que são marcadas pela colonização e luta pela terra, com 

histórias passadas de geração em geração, reforçando a importância da luta por 

direitos e reconhecimento. 

Como mulher Kariri-Xocó, são muitas histórias e experiências únicas que estão 

profundamente ligadas à minha identidade cultural e às tradições de meu povo e ao 

contexto social em que eu vivo como mulher indígena, ensinadas por minha mãe, 

minhas avós e minhas tias, sobre as tradições e práticas culturais. Tais histórias de 

aprendizagem e transmissão de conhecimento são essenciais para a continuidade da 

preservação cultural Kariri-Xocó. 

 



 
43 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABRAHÃO, Maria Helena Menna Barreto. Pesquisa (auto)biográfica no Brasil: da 
aventura à insubordinação. Revista Brasileira de Pesquisa (Auto)Biográfica, 

Salvador, 2024, v. 9, n. 24, p. 1-12, 2024. DOI: https://doi.org/10.31892/rbpab2525-
426X.2024.v9.n24.e1153. Disponível em: 
https://www.revistas.uneb.br/index.php/rbpab/article/view/20502/13748. Acesso em: 
16 abr. 2025. 
 
ARTICULAÇÃO DOS POVOS INDÍGENAS DO BRASIL (APIB). [S. l.], 2024. 
Disponível em: https://apiboficial.org/. Acesso em: 2 jul. 2024. 
 
ARTICULAÇÃO DOS POVOS INDÍGENAS DO BRASIL (APIB). Não ao marco 
temporal!: cartilha sobre o julgamento decisivo para o futuro dos povos indígenas 
do Brasil e o enfrentamento da crise climática. [S. l.]: [s. n.], [2023]. Disponível em: 
https://apiboficial.org/files/2023/09/marcotemporal_cartilha_v10_tela.pdf. Acesso em: 
16 abr. 2025. 
 
AZEVEDO, Dagoberto Lima. Pátu: ye´pamasa ná oãʉ´Pʉri: Pátu: pó da memória e 
do conhecimento Tukano. Orientador: Gilton Mendes dos Santos. 2022. Tese 
(Doutorado em Antropologia Social) - Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
Social, Instituto de Filosofia, Ciências Humanas e Sociais, Universidade Federal do 
Amazonas, Manaus, 2022.  
 
BAUER, Martin W.; GASKELL, George (Eds.). Pesquisa qualitativa com texto, 
imagem e som: um manual prático. Tradução: Pedrinho A. Guareschi. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2008. Título original: Qualitative Researching with Text, Image and 
Sound: a Practical Handbook. ISBN 9788532627278. 
 
BRASIL. Presidência da República. Casa Civil. Subchefia para Assuntos Jurídicos. 
Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF, 1988. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. 
Acesso em: 27 maio 2024. 
 
COELHO-FERREIRA, Marília; LÓPEZ-GARCÉS, Cláudia (Orgs.). Mebêngôkre nhõ 
pidj’y: remédios tradicionais Mebêngôkre-Kayapó: pesquisas colaborativas sobre 
plantas medicinais nas aldeias Las Casas (TI Las Casas) e Moikarakô (TI Kayapó) – 
PA. Belém: MPEG, 2020. 122 p. ISBN 9786588888001. 
 
COLLET, Célia; PALADINO, Mariana; RUSSO, Kelly. Quebrando preconceitos: 
subsídios para o ensino das culturas e histórias dos povos indígenas. Rio de 
Janeiro: Contra Capa, 2014. 110 p. (Coleção Traçados, n. 3). ISBN 9788577401529. 
 
CONHEÇA detalhes das terras indígenas homologadas nesta sexta pelo presidente 
Lula: assinatura dos decretos ocorreu no encerramento do Acampamento Terra 
Livre (ATL), principal encontro de indígenas do Brasil. Brasil, Presidência da 
República, Brasília, 28 abr. 2023. Disponível em: https://www.gov.br/planalto/pt-
br/acompanhe-o-planalto/noticias/2023/04/conheca-detalhes-das-terras-indigenas-
homologadas-nesta-sexta-pelo-presidente-lula. Acesso em: 31 maio 2024. 



 
44 

 

DANTAS, Beatriz Góis; DALLARI, Dalmo de Abreu. Terra dos índios Xocó. São 
Paulo: Comissão Pró-Índio, 1980. 
 
DANTAS, João Maurício. O que é indígena. São Paulo: Brasiliense, 2001. 
 
DARLO, Fabio Rossano. Uso de plantas da Caatinga pelo povo indígena Pankararu 
no Estado de Pernambuco, Brasil. Geotemas, Pau dos Ferros, RS, v. 8, n. 1, p. 60-
76, jan./jun. 2018. ISSN: 2236-255X. Disponível em: 
https://periodicos.apps.uern.br/index.php/GEOTemas/article/view/863/773. Acesso 
em: 27 maio 2024. 
 
DENZIN, Norman K.; LINCOLN, Yvonna S. (Orgs.). O planejamento da pesquisa 
qualitativa: teorias e abordagens. 2. ed. Tradução: Sandra Netz. Porto Alegre: 
Artmed, 2006. 432 p. 
 
FERRARI, Alfonso Trujillo. Os Kariri: o crepúsculo de um povo sem história. 
Sociologia, São Paulo, n. 3, 1957. Disponível em: 
https://etnolinguistica.wdfiles.com/local--files/biblio%3Aferrari-1957-
kariri/Ferrari_1957_OsKariri.pdf. Acesso em: 27 maio 2024. 

FULKAXÓ; IDAYRÃ RODRIGO; KARIRI-XOCÓ, grupo. Cuibá da Lagoa [vídeo]. 
YouTube, 5 jan.2023 Disponível 
em:https://www.youtube.com/watch?v=KII8CjGS2EQ. Acesso em: 4 set. 2025 

 
GALEANO, Eduardo. As veias abertas da América Latina. Tradução: Sergio 
Faraco. São Paulo: L&PM, 2010. 392 p. ISBN 9788525420695. 
 
GIANNINI, Isabelle Vidal. Análise de uma situação de intervenção social. Revista 
Poematropic: Pobreza e Meio Ambiente no Trópico Úmido, [s. l.], n. 2, p. 44-49, 
jul./dez. 1998. Disponível em: https://pt.slideshare.net/slideshow/poematropic-
n2/124297610. Acesso em: 27 maio 2024. 
 
GOOGLE EARTH. Ouricuri sagrado Kariri-Xocó, São Brás-AL. [S. l.], 2024. 
Disponível em: https://earth.google.com/web/. Acesso em: 27 maio 2024. 
 
GRÜNEWALD, Rodrigo de Azevedo. Etnodesenvolvimento indígena no Nordeste (e 
Leste): aspectos gerais e específicos. Revista ANTHROPOLÓGICAS, [s. l.], a. 7, v. 
14, p. 47-71, 2003. Disponível em: 
https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaanthropologicas/article/view/2359
8/19253. Acesso em: 27 maio 2024. 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Censo 
Demográfico 2022: indígena – primeiro resultado do universo. Rio de Janeiro: 
IBGE, 2023. 193 p. (Coleção Ibgeana). 
 
INSTITUTO INDÍGENA ALÉM DO TEMPO KARIRI XOCÓ. Toré: expressão espiritual 

e identidade do povo Kariri-Xocó. Instagram, 27 jun. 2025. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DIoYF6ZJSOE/. Acesso em: 1 jul. 2025. 



 
45 

 

 
KARIRI-Xocó. ISA, Povos Indígenas no Brasil, [s. l.], [s. d.]. Disponível em: 
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Kariri-Xok%C3%B3. Acesso em: 26 nov. 2023. 
 
KARIRI-XOCÓ, Idiane; KARIRI-XOCÓ, Nhenety; NELSON, Diane; PITMAN, Thea. A 
retomada da língua Kariri-Xocó. Cadernos de Linguística, [s. l.], v. 1, n. 3, p. 1-13, 
2020. DOI: https://doi.org/10.25189/2675-4916.2020.V1.N3.ID254. ISSN 2675-4916. 
Disponível em: https://cadernos.abralin.org/index.php/cadernos/article/view/254/243. 
Acesso em: 18 jun. 2024. 
 
KRENAK, Ailton. Discurso na Assembleia Nacional Constituinte. Brasília, 04 set. 
1987. Transcrição disponível em: 
https://mooc.campusvirtual.fiocruz.br/rea/introducao-
sus/assets/docs/vd6_transcription.pdf. Acesso em: 20 nov. 2025. 
 
LÍNGUAS. ISA, Povos Indígenas no Brasil, [s. l.], [s. d.]. Disponível em: 
https://pib.socioambiental.org/pt/L%C3%ADnguas. Acesso em: 16 jun. 2024. 
 
MARCO temporal, ainda? Por que a tese segue ameaçando os povos? CIMI, [s. l.], 
15 abr. 2024. Disponível em: https://cimi.org.br/2024/04/marco-temporal-ainda/. 
Acesso em: 16 abr. 2025. 
 
MATA, Vera Lúcia Calheiros. O ritual do Ouricuri: identidade, tradição e segredo. In: 
MATA, Vera Lúcia Calheiros. Sementes da terra: identidade e conquista territorial 
por um grupo indígena integrado. Rio de Janeiro: Uirapuru, 1989. p. 42. 
 
PANKARARU. ISA, Povos Indígenas no Brasil, [s. l.], [s. d.]. Disponível em: 
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Pankaru. Acesso em: 27 maio 2024. 
 
REICHEL-DOLMATOFF, G. O contexto cultural de um alucinógeno aborígene: 
Banisteriopsis Caapi. In: COELHO, Vera Penteado (Org.). Os alucinógenos e o 
mundo simbólico: o uso dos alucinógenos entre os índios da América do Sul. São 
Paulo: EPU; Ed. da Universidade de São Paulo, 1976. p. 59-104. 
 
RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1995. 
 
ROTERMUND, Susanne. O grafismo indígena, suas formas e cores: relato de um 
trabalho pedagógico-terapeutico. Curitiba: Associação Ita Wegman, 2016. 
 
SILVA, K. L. M. da. Constituição e povos indígenas: avanços e desafios. Rio de 
Janeiro: Pallas, 2011. 
 
SUZART, Elizabete Costa. Toré: um fenômeno da tradição do Povo Kariri-Xocó. 
Grau Zero – Revista de Crítica Cultural, [s. l.], v. 7, n. 2, p. 37-53, 2019. DOI: 
https://doi.org/10.30620/gz.v7n2.p37. Disponível em: 
https://revistas.uneb.br/index.php/grauzero/article/view/9010/5974. Acesso em: 2 jul. 
2024. 
 



 
46 

 

TIMÓTEO, Andayra França; VASCONCELOS, Camila Brito de. Na superfície da 
pele, cultura brasileira: pinturas corporais indígenas das etnias pernambucanas. 910-
932. In: CONGRESSO INTERNACIONAL DE DESIGN DA INFORMAÇÃO, 11; 
CONGRESSO NACIONAL DE INICIAÇÃO CIENTÍFICA EM DESIGN, 11; 2023, São 
Paulo. Anais [...]. São Paulo: Blucher, v. 12, n. 1, p. 910-932, 2024. ISSN 2318-
6968. DOI: https://doi.org/10.5151/cidiconcic2023-60_650230. 
 
TUKANO. ISA, Povos Indígenas no Brasil, [s. l.], [s. d.]. Disponível em: 
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Tukano. Acesso em: 16 jun. 2024. 
 
VENANCIO, Manuela Machado Ribeiro. Os Kariri-Xocó do Baixo São Francisco: 
organização social, variações culturais e retomada das terras do território de 
ocupação tradicional. Orientadora: Eliane Cantarino O’Dwyer. 2018. 237 f. Tese 
(Doutorado) – Programa de Pós-Graduação em Antropologia, Universidade Federal 
Fluminense, Niterói, RJ, 2018. 
 
ZINN, Howard. A história do povo brasileiro. Tradução: Maria do Carmo L. de 
Andrade. São Paulo: Brasiliense, 1980. 
 
 
 


