
 

 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

   

  

SAMUEL ARAÚJO DA LUZ DE AZEVEDO   

 

 

AS REPRESENTAÇÕES SOBRE OS POVOS INDÍGENAS NO 

CURRÍCULO EM MOVIMENTO DO DISTRITO FEDERAL 

 

 

 

   

 

 

 

  

 

  

 

 

 

Brasília/DF 

2025 



 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO   

  

 

SAMUEL ARAÚJO DA LUZ DE AZEVEDO 

 

 

AS REPRESENTAÇÕES SOBRE OS POVOS INDÍGENAS DO NO 

CURRÍCULO EM MOVIMENTO DO DISTRITO FEDERAL 

  

Trabalho de conclusão de curso obrigatório no 

curso de Licenciatura em Pedagogia, da 
Faculdade de Educação da Universidade de 
Brasília, sob a orientação da Prof.ª Doutora 

Catarina de Almeida Santos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília/DF  

2025 

 

  



 

 

SAMUEL ARAÚJO DA LUZ DE AZEVEDO 

   

AS REPRESENTAÇÕES SOBRE OS POVOS INDÍGENAS NO 

CURRÍCULO EM MOVIMENTO DO DISTRITO FEDERAL 

 

  

 

Folha de Aprovação  

 

  

 

 

 

Banca 

CATARINA DE ALMEIDA SANTOS – Faculdade de Educação- Orientadora  

Profa. Dra. Andréia Mello Lacé – Faculdade de Educação- Membro  

Profa. Dra. Lucimara Gomes Oliveira de Morais – Membro  

Profa. Dra. Danielle Xabregas Pamplona Nogueira – Faculdade de Educação - Suplente  

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

RESUMO 

Este artigo tem como objetivo analisar a abordagem da história e cultura indígena no Currículo 

em Movimento do Distrito Federal, com ênfase nos anos iniciais e finais do ensino fundamental, 
à luz da Lei nº 11.645/2008. A pesquisa examina como as diretrizes curriculares refletem a 

construção histórica das representações sobre os povos indígenas e o impacto dessas visões na 
sociedade. O estudo busca contribuir para o debate sobre a educação intercultural e antirracista, 
promovendo práticas pedagógicas mais inclusivas e sensíveis à diversidade étnico-cultural 

brasileira. 

 

Palavras-Chave: Educação étnico-cultural; Currículo em Movimento; Educação Indígena  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 
 

BNCC - Base Nacional Comum Curricular 

DF - Distrito Federal  

ONU - Organização das Nações Unidas 

UnB - Universidade de Brasília 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

RESUMO ................................................................................................................................ 4 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS ........................................................................... 5 

1. INTRODUÇÃO .................................................................................................................. 7 

2. NARRATIVAS SOBRE POVOS INDIGENAS AO LONGO DA HISTÓRIA E SUAS 

IMPLICAÇÕES...................................................................................................................... 8 

3. CURRÍCULO EM MOVIMENTO ................................................................................ 14 

4. A PERSPECTIVA DA EDUCAÇÃO INDÍGINA NO CURRICULO EM 

MOVIMENTO ..................................................................................................................... 15 



 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS .......................................................................................... 22 

6. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ........................................................................... 23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Memorial 

 

Até o dia em que cheguei a este mundo, minha mãe ainda não sabia qual nome me 

chamaria. Em minha família, nomear não é apenas um gesto, mas um compromisso coletivo, 

um ritual que atravessa gerações e conecta almas. No entanto, a distância entre minha mãe e 

sua terra de origem fez com que, sozinha, ela me chamasse Samuel. Mas o nome que carrego 

no papel não é o mesmo que habita minha essência. Foi meu avô, ao me tomar nos braços ainda 

bebê, quem realmente deu forma à minha identidade. Ao se perder na imensid ão escura dos 

meus olhos, ele me nomeou Azulão. 



 

Azulão não é meu nome, mas o apelido que carrega minha essência. Como o pássaro 

que, por muitas vezes, solitário, tem um canto que ecoa longe e penas tão escuras que oscilam 

entre o preto e o azul, minha jornada de vida – e dentro da Pedagogia – também se revelou. 

Alcei voo carregando as cores da minha ancestralidade e o canto dos saberes que fui aprendendo 

ao longo dos anos. 

Nascido em 1997, indígena, filho do povo Guajajara. 

Minha infância foi profundamente marcada pela presença da natureza, pelos rios 

sinuosos e pelo ritmo do mundo natural, que ensinava o tempo através do movimento das águas, 

do canto das árvores e do ciclo constante do sol, que nascia e se punha no horizonte. Cresci em 

uma pequena comunidade no interior do Maranhão, na cidade de Barra do Corda, em uma 

família humilde e de poucos recursos. Filhos de uma mãe solo semianalfabeta, as desigualdades 

sempre fizeram parte da minha realidade. No entanto, foi nesse cenário, repleto de beleza 

natural, que se formou a minha identidade, uma base que até hoje carrego. No entanto, minha 

trajetória escolar logo me levou para além daquele ambiente. Para continuar meus estudos nos 

anos iniciais, precisei me deslocar para a cidade, um movimento que, paradoxalmente, marcou 

o início do meu senso de liberdade. Tornei-me aluno bolsista em um colégio católico, onde, 

desde muito cedo, pude perceber as desigualdades sociais que eu enfrentava. No entanto, driblei 

as adversidades ao demonstrar uma notável facilidade no domínio das linguagens. Aprendi a 

ler e escrever com rapidez, o que não só favoreceu meu desempenho acadêmico, mas também 

facilitou minha inserção social e o convívio com outras crianças. 

A partir da segunda metade do ensino fundamental, minha trajetória acadêmica 

seguiu em escolas públicas, onde me deparei com uma realidade educacional significativamente 

distinta daquela vivenciada no colégio católico. Esse novo contexto, entretanto, aproximava-se 

de forma sutil e intrínseca da minha vivência física e social. Foi nesse ambiente que minha 

paixão pelo aprendizado começou a florescer, especialmente nas disciplinas de Língua 

Portuguesa e Línguas Estrangeiras, que despertaram meu interesse pelo poder da linguagem e 

da comunicação. Sempre fui uma criança reservada, muitas vezes solitária e tímida. Contudo, 

havia em mim uma coragem silenciosa que me impulsionava a participar de atividades que 

exigiam a exposição pública, seja em apresentações orais, seja em dinâmicas em sala de aula. 

Essa facilidade com a comunicação, que parecia contradizer minha natureza introspectiva, 

tornou-se uma marca que carrego até hoje. É ela que, de forma delicada e persistente, me 

conecta à paixão pela docência, permitindo que minha voz, outrora tímida, encontre eco no 

compartilhar de saberes. 

O período do ensino médio foi marcado por intensas dificuldades e incertezas, 

refletindo o contexto político conturbado que assolava o sistema educacional no Maranhão. A 



 

precarização da educação se manifestava na falta de professores, na ausência de infraestrutura 

adequada e na desvalorização do ambiente escolar, fatores que comprometiam não apenas a 

qualidade do ensino, mas também a construção de uma visão sobre o futuro acadêmico.  Em 

meio a esse cenário desolador, a única certeza que emergia era a de que o estudo, outrora uma 

esperança, acabaria relegado ao segundo plano. A urgência das necessidades cotidianas, como 

a fome e a obrigatoriedade de trabalhar para contribuir com o sustento, tornavam-se prioridades 

inescapáveis. Assim, entre as muitas incertezas que permeavam aquele período, a luta pela 

sobrevivência impunha-se como a realidade mais imediata, silenciando, temporariamente, os 

sonhos acadêmicos que ainda insistiam em germinar. 

No último ano do ensino médio na modalidade noturna em escola pública, surgiu a 

oportunidade de ingressar em um Instituto Federal, uma chance grandiosa e bastante concorrida. 

A seletiva atraía candidatos de várias cidades, e, além da disputa pela vaga, havia a 

possibilidade de conquistar bolsas de estudo e pesquisa, o que me oferecia a chance de 

finalmente realizar o sonho de estudar de forma adequada, com professores e estrutura 

educacional de qualidade e sem o desgaste de trabalhar ao longo do dia e chegar na escola 

completamente exausto. Apesar da insegurança que surgia com a ideia de cursar novamente o 

ensino médio, agora junto ao técnico, decidi enfrentar o processo seletivo sem grandes 

expectativas. A sensação de que meu futuro já estava, de certa forma, traçado me envolvia, 

mesmo assim, busquei essa oportunidade com a esperança silenciosa de que algo poderia 

mudar. 

Acredito que o IFMA foi de extreme importância para a minha trajetória 

educacional, ampliação da minha visão de mundo e das possibilidades de existência e 

resistência, lá eu pude me envolver com o NEABI – Núcleo de estudos afro-brasileiros e 

indígenas, o qual a noção de que a minha identidade racial também era uma identidade política 

pode ser firmada. Assim, me aproximei dos movimentos secundaristas e pude fazer as minhas 

primeiras viagens para fora da minha cidade, assim pude conhecer pessoas de outras cultuaras, 

realidades, visões e falas. Esse período foi fundamental para que eu pudesse olhar para a minha 

existência no mundo acadêmico e me mostrasse que eu poderia mudar a minha realidade de 

vida através da educação, e assim, consequentemente podendo transformar a vida de outras 

pessoas. 

Acredito que a escolha pelo curso de Pedagogia na Universidade de Brasília está, 

de forma indissociável, ligada à minha busca por transformações sociais. Não é possível 

dissociar a ideia de que um filho de uma mulher analfabeta, hoje, pode através da educação, 

não só mudar sua própria realidade, mas também impactar a vida de outras pessoas. Além disso, 

outra motivação que me conduziu à UnB foi o compromisso da universidade com programas 



 

de assistência estudantil e o acolhimento de estudantes indígenas oriundos de diferentes estados, 

que não apenas viabilizam o ingresso na graduação, mas também asseguram as condições 

necessárias para a permanência, permitindo que sonhos e possibilidades se materializem. 

A trajetória de uma pessoa indígena na educação superior, muitas vezes, é marcada 

por uma solidão que vai além da vivência individual. Quando não se é o primeiro a estar 

percorrendo esses ambientes, é comum ser o único.  

Ao longo da minha graduação, essa perspectiva esteve presente em minha 

caminhada. Meu processo de adaptação à realidade do Distrito Federal foi árduo e desafiador, 

pois, embora a universidade me proporcionasse a oportunidade de estudar e me manter, as 

desigualdades sociais e a necessidade de ajudar minha família no Maranhão se faziam 

constantes. Essas condições geraram, por vezes, uma sensação de perda de identidade, que se 

intensificava ao longo da graduação. No entanto, uma das forças que me salvou nesse processo 

foi a construção de vínculos afetivos com meus colegas de curso e com outros estudantes dos 

programas de assistência estudantil, que compartilhavam uma realidade semelhante à minha. O 

apoio de professores que acreditaram em meu potencial e me acolheram também se revelou 

fundamental na construção do meu pertencimento ao ambiente acadêmico. Ter pessoas que te 

impulsionam e acreditam na sua capacidade é um fator que possibilita, de fato, a expansão do 

ser, ampliando horizontes e fortalecendo a trajetória acadêmica. 

Durante minha graduação, meus estudos se voltaram para as áreas sociais e 

humanas da pedagogia, com um olhar atento para as expressões da arte, corporeidade e 

musicalidade. A partir dessas áreas e da minha própria vivência, refleti sobre a maneira como 

fui recebido e como minha presença e identidade eram encaradas no ambiente acadêmico. Foi 

então que decidi escrever a partir de uma perspectiva distinta daquelas comumente presentes. 

Afastei-me da visão do indígena como objeto de estudo, rompendo com a ideia de ser observado 

e estudado. Passei a questionar como nós, povos indígenas, somos ensinados para não 

indígenas, como nossa cultura, nossa existência e nossas narrativas são tratadas, passadas e 

interpretadas. Esse olhar foi essencial para compreender as raízes das desigualdades e das 

disputas pelas narrativas que nos representam. 

 Meu objetivo, enquanto educador, é traçar caminhos para que a educação 

antirracista seja genuinamente efetiva, onde as narrativas não sejam apenas construídas pelos 

que detêm o poder, mas também pelas vozes dos oprimidos. Só assim, acredito, poderemos 

construir uma sociedade mais justa e igualitária, onde as histórias de todos possam ser ouvidas 

e respeitadas.  

E tal qual o Azulão que voa e canta em solitário e enigmático movimento, buscando 

seu espaço no céu, vou seguindo minha trajetória. Às vezes em silêncio, outras vezes com a 



 

força de um cantar que ecoa, construindo, na educação e nas palavras, um tom melódico que 

não mais se retem, que se revela dentro da sua própria autenticidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

A inclusão da temática afro e indígena como conteúdo obrigatório nos currículos da 

educação básica e superior tem sido objeto de discussão e regulamentação ao longo das últimas 

décadas, partindo de uma visão da promoção de uma educação mais inclusiva, plural e 

respeitosa à diversidade cultural do país. Nesse contexto, as leis nº 10.639 de 11 de janeiro 2002 

e 11.645, de 10 de março de 2008, despontam como marcos significativos ao estabelecerem a 

obrigatoriedade da inclusão da história e cultura afro e indígena nos conteúdos programáticos 

de todos os níveis de ensino, ou seja, educação básica e educação superior. 



 

Ao considerarmos o Distrito Federal, é possível evidenciar um espaço com diversas 

realidades socioculturais e étnicas. A implementação das duas leis, no âmbito do currículo 

escolar, assume contornos específicos e enfrenta desafios particulares. Como unidade 

federativa, o Distrito Federal tem a responsabilidade de elaborar e revisar suas próprias 

diretrizes curriculares, que, embora alinhadas às diretrizes nacionais, devem também ser 

sensíveis e adequadas ao contexto local. Nesse sentido, o conceito de "currículo em movimento" 

emerge como um paradigma educacional que busca a constante revisão e atualização dos 

conteúdos programáticos, em consonância com as demandas sociais, culturais e pedagógicas 

em evolução. 

 O presente artigo propõe uma análise sobre o ensino da história e cultura indígena 

direcionado a não indígenas, analisando como essa temática tem sido abordado no Currículo 

em Movimento do Distrito Federal, no ensino fundamental, levando em consideração as 

Diretrizes Operacionais para implementação da história e das culturas dos povos indígenas, em 

decorrência da Lei nº 11.645/2008. Para tanto, serão investigadas as diretrizes curriculares 

vigentes, bem como os mecanismos e estratégias apontadas para a inclusão dos conteúdos 

relacionados à história, cultura, saberes e lutas dos povos originários. Adotando uma 

perspectiva interdisciplinar que abrange a educação, a antropologia e os estudos culturais. 

Esta pesquisa busca compreender como foi formada a visão acerca da perspectiva 

indígena, os desafios e possibilidades de aprimoramento do ensino da temática indígena no 

contexto específico do Distrito Federal. A análise tem como proposta contribuir para o debate 

acadêmico e político sobre a promoção da educação intercultural e para o desenvolvimento de 

práticas educacionais antirracistas, inclusivas e socialmente justas, em conformidade com as 

diretrizes legais e o reconhecimento da diversidade étnico-cultural como um valor essencial da 

sociedade brasileira. 

  

 

NARRATIVAS SOBRE POVOS INDIGENAS AO LONGO DA HISTÓRIA E SUAS 

IMPLICAÇÕES 

 

Ao analisarmos o processo de colonização europeia sobre os povos indígenas na 

América do Sul, observa-se a recorrente imposição de elementos de dominação, como a 

exploração, a aculturação e o genocídio. A aculturação, conforme definida por Quijano (2014), 

refere-se à assimilação forçada da cultura europeia pelos povos indígenas, que resultou em um 

profundo despojamento de suas identidades e tradições. Esse processo de dominação operava 

em múltiplas camadas, desde manifestações de violência física até formas de subjugação e 



 

violência simbólica, que para Bourdieu: "[...] A violência simbólica é uma violência suave, 

insensível, invisível a suas próprias vítimas, que se exerce essencialmente pelas vias puramente 

simbólicas da comunicação e do conhecimento, ou, mais precisamente, do desconhecimento, 

do reconhecimento ou, em última instância, do sentimento" (ano?? p. 41). 

Assim, desestabilizando as estruturas identitárias das comunidades indígenas. A 

imposição da língua, da cosmologia e dos valores europeus sobrepujou as perspectivas 

originárias, contribuindo para a marginalização e o apagamento dessas culturas frente à 

hegemonia europeia. 

Nesse contexto, a instituição educacional surge como um dos instrumentos utilizados 

para a manutenção das narrativas coloniais e a imposição de concepções dominantes sobre 

determinados grupos étnicos, isso inclui a repressão da língua, tradição e costumes desses 

povos. Para Ailton Krenak, a ideia de Brasil está intimamente ligada à construção de uma 

monocultura, a noção de transformar esse território em um espaço onde a língua portuguesa 

seja a oficial, o cristianismo a religião predominante, e o modo de vida da população seja 

direcionado para o trabalho explorado pelo capitalismo, a monocultura representa a imposição 

rígida e exclusiva de um único modo de vida (Krenak, 2019). 

Nas últimas décadas, observa-se um progresso significativo nas abordagens 

educacionais, especialmente no campo da historiografia, caracterizado por um aumento no 

questionamento das fontes históricas estabelecidas e das verdades absolutas propagadas ao 

longo dos séculos nas instituições de ensino. Essas narrativas desfavoráveis em relação à 

identidade indígena foram historicamente promovidas pelo projeto colonial, e esse cenário tem 

sido alvo de revisão crítica, pois segundo Krenak o projeto colonial nunca acabou, apenas foi 

ressignificado de forma mais refinada (Krenak, 2019). Essas mudanças têm proporcionado 

espaço para o surgimento e a amplificação das narrativas indígenas, permitindo não apenas uma 

maior visibilidade dessas perspectivas, mas também a desconstrução de concepções coloniais 

enraizadas.  

As teorias pós-coloniais apresentam as perspectivas de como a colonialidade 

influencia as relações de poder e a produção de conhecimento, não só questionando os 

pressupostos da visão do colonizador como salientando as memórias e experiências 

marginalizadas e desacreditadas como relatos históricos oficiais.  

Para Spivack (2010), a cultura não pode ser entendida a partir de um único ponto de 

vista, que determina os desejos e ações de um único sujeito. Explicitando a importância do local 

de fala do subalterno, assim, a crítica pós-colonialista centra as discussões em questões em 

gênero, raça, desigualdade de classes, partindo dos legados coloniais e como eles moldam as 

representações narrativas. Observa-se também, que ao usarmos o vocábulo “pós” se dá o 



 

entendimento do fim do colonialismo, contudo o fim do colonialismo não representou o fim das 

relações de poder discriminatórias desenvolvidas nas sociedades (Pereira, 2010).  

As primeiras narrativas históricas e literárias do Brasil e dos povos indígenas se deram 

desde o contato inicial, através de cartas de viagem e diários de navegação. O primeiro registro 

textual que se tem conhecimento é a carta de Pero Vaz de Caminha, escrita em forma de diário, 

para Dom Manuel, rei de Portugal, para dar notícias sobre o achamento das terras de Santa 

Cruz.  

Esse documento retrata o indígena como uma figura exótica, que paira a depravação, 

dando muita atenção sobre os corpos, porém não descrevendo como um ato libidinoso, mas 

como costume vindo da inocência: “Pardos, todos nus, sem coisa alguma que lhes cobrisse suas 

vergonhas.” (Caminha, 1963, p. 2). A sua relação com a espiritualidade também foi discutida, 

para ele os indígenas eram incrédulos e com inclinações ao desprezo de sua cultura existente e 

assimilação da visão cristã como a salvação (Caminha, 1963) 

Finalizando com uma descrição em que ressalta que tais povos, apesar de dotados de 

uma inocência, carecem da salvação cristã para as suas almas, sem deixar de ressaltar todos os 

recursos naturais encontrados no território e como eles beneficiariam Portugal ao reclamar tal 

território, assim criando uma relação entre o olhar de salvação dos indígenas e exploração dos 

recursos do território, relação que passa a ser replicada por outras obras escritas por viajantes 

portugueses.  

Por volta de 1557, Hans Staden viajante e mercenário alemão publica a obra “Duas 

Viagens ao Brasil”, na qual ele constrói uma narrativa religiosa sobre o encontro dele com os 

povos Tupinambás, relacionando o acontecido com um plano divino e relatando sua visão sobre 

os rituais de antropofagia que os povos, caracterizando-os como selvagens, cruéis comedores 

de humanos, iniciando a dicotomia entre o português civilizado e o indígena selvagem. 

A representação do indígena como selvagem serviu não somente para legitimar a 

ocupação e exploração das terras, mas também para fomentar uma justificativa para lidar com 

as populações nativas, tanto como extermínio ou como como mão de obra, com as chamadas 

guerras justas, “Se a liberdade é sempre garantia aos aliados e aldeados, a escravização é, por 

outro lado, o destino dos índios inimigos” (Perrone-Moisés, 1992. Pg. 123). 

Já a obra “Diálogo sobre a conversão do Gentio”, escrita pelo padre jesuíta, Emanuel 

da Nóbrega, entre 1556 e 1557, retrata o diálogo entre dois frades, a respeito da conversão de 

indígenas, dialogando sobre a possibilidade de conversão e de quais seriam os métodos a ser 

utilizados para se efetivar. O texto foi amplamente utilizado como fonte de referência por 

missionários religiosos engajados nas missões, contribuindo para a disseminação de 

perspectivas contidas nas escrituras que retrataram esses grupos indígenas como "bestiais", 



 

"ingratos", "esquecidos da criação" e "inconstantes". Essas representações estereotipadas 

serviram para contrastar o colonizador, que era descrito como "civilizado", "cristão" e "branco", 

reforçando assim as noções de superioridade cultural e racial inerentes ao discurso colonial. 

“[Gonçalo Alvarez]: – Por demais hé trabalhar com estes; são tão bestiais, que não lhes entra 

no coração cousa de Deus; estão tão incarniçados em matar e comer, que nenhuma outra bem-

aventurança sabem desejar; pregar a estes, hé pregar em deserto ha pedras (Nóbrega, 2010, p. 

144).”   

Também reforçava que embora tenham demonstrado prontidão para receber a 

mensagem do evangelho, não exibiram sinais tangíveis de uma conversão verdadeira à fé cristã. 

Em vez disso, eles foram descritos como mantendo práticas consideradas "bestiais", com 

destaque para o antropofagismo, sendo descritos como "incansáveis em matar e comer".  

Em 1576, Pero de Magalhães Gândavo, escreve “Histórias da província de Santa Cruz”, 

compilação de dois tratos já publicados anteriormente, discorrendo sobre a paisagem geográfica 

e humana do território, onde retrata o indígena como “preguiçoso” e “impróprio para o 

trabalho”, “desonestos”, “agressivos”, “desagradecidos”.   

Diferentemente de Caminha, suas escritas não viam os indígenas como seres indefesos, 

adotavam a ótica de que os povos eram hostis, descreviam a resistência da ocupação de suas 

terras, caracterizando-os como primeiros habitantes, mas trazendo a disparidade de defesa que 

eles possuíam e o poder bélico que os portugueses eram munidos.  

 

Junto dellas havia muitos Indios quando os Portuguezes começaram de as 
povoar; mas porque os mesmos Indios se levantavão contra elles e lhes fazião 
muitas treições os Governadores e Capitães da terra destruirão-nos pouco a 
pouco, e matarão muitos deles: outros fugirão pera o sertam e assi ficou a terra 
desocupada de gentio ao longo das Povoações. Algumas aldeas destes Indios 
ficarão todavia orredor dellas, que sam de paz e amigos dos Portuguezes 
(Gândavo, 1963, p. 9). 

 

Gândavo detalhou seus costumes e práticas, em especial os de guerra, onde ao 

descrever como eram as táticas de batalha, morte e conquista, descreveu os povos como “cruéis” 

e “bárbaros”, perspectiva amplamente repetida em seus escritos:  

 

Mas afora desta pusilanimidade a que estam sujeitos, sam mui atrevidos, como 
digo, e tam confiados em sua valentia, que nam há forças de contrários tam 
poderosas que os assombrem, nem que os façam desviar de suas barbaras e 
vingativas tenções (Gândavo, 1980, p.29). 

 

Embora o propósito inicial dessas obras fosse proporcionar aos leitores europeus uma 

compreensão mais próxima do contexto e das experiências no chamado "novo mundo", é 

evidente como a construção das narrativas se fundamentou na dicotomia entre o selvagem e o 



 

civilizador. Nesse processo, houve uma tendência à simplificação e à generalização, resultando 

na marginalização e até mesmo na negação da diversidade das estruturas sociais e culturais dos 

povos indígenas. A descrição predominante desses povos como desprovidos de organização 

social ou política contribuiu para a homogeneização errônea de suas identidades étnicas e 

culturais, obscurecendo assim a complexidade e a riqueza das suas sociedades, como aponta 

Neves: 

Quando se fala de “índios”, o plural é relativo a uma coleção de indivíduos 
que podem entre si nomear-se de maneira distinta, mas que, para o português, 
é, no essencial, uma mesma realidade e única realidade. (...) uma coleção de 
indivíduos sem nomes, mais ou menos próximos e/ou perigosos. Há, então, 
um movimento duplo em direção à homogeneização: apagam-se as diferenças 
culturais tribais e as diferenças inter-individuais. (1978, p. 31-32). 

 

Assim, é possível perceber a relação direta entre as narrativas coloniais em torno dos 

povos indígenas e como elas contribuíram para a construção de imaginários e estereótipos 

racistas, nesse sentido a utilização da palavra tem-se "índio" como uma designação genérica 

para abranger uma ampla diversidade de culturas contribui para a diluição e a simplificação das 

identidades étnicas e culturais desses povos, assim influenciando a educação de modo geral, 

desde o material didático até as práticas pedagógicas. 

 

MOVIMENTO INDIGENA E AS REPRESENTAÇÕES SOCIAIS 

 

No âmbito das representações que orientam os currículos escolares e os saberes 

históricos transmitidos pelos livros didáticos, existe uma disputa de narrativas a serem contadas, 

a qual é permeada por relações de poder e dominação. Isso reflete uma vontade cultural de 

estabelecer verdades e impor valores e conceitos associados a determinados grupos sociais. 

Esse embate está associado ao campo das representações sociais, que para a psicologia social 

configura-se como um conjunto de sentidos atribuídos por um grupo para determinado 

elemento, o qual se relaciona com a construção de senso comum. E não só desempenham um 

papel pedagógico significativo como moldam e influenciam nosso sistema de interpretação do 

mundo, nossas identidades, memórias e práticas sociais (Cunha, 2011). 

Para Jodelet, em Conferência pronunciada em outubro de 2001, em Presidente 

Prudente, a representação social são conhecimentos comuns que reforçam a visão coletiva de 

determinados grupos em ascensão: 

 
Uma representação social é uma forma de conhecimento ordinário, que pode 
ser considerada na categoria de senso comum e que tem como particularidade 
a de ser socialmente construída e partilhada. Tem um objetivo prático, ou seja, 
se apoia na experiência das pessoas e tem um papel de orientar e guiar a 



 

conduta das pessoas dentro de sua vida prática e cotidiana. Produz uma visão 
comum a um grupo social emergente, seja uma classe social, seja um grupo 
cultural, e ajuda a manter uma visão comum que é considerada como uma 
evidência e certeza sobre o mundo cotidiano. (Jodelet, 2001, s/p) 

 

Considera-se também que em determinadas situações, as representações sociais podem 

transmitir crenças arcaicas, ligadas a sistemas de pensamento amplos, que foram mantidos por 

grupos sociais durante séculos (Jodelet, 2001).  

As reflexões acerca do impacto dessas representações nos levam a considerar a 

significância da implementação da Lei 11.645/2008, a qual estabelece a obrigatoriedade da 

inclusão dos estudos sobre a história e cultura indígena no currículo das escolas de ensino 

fundamental e médio, tanto da rede pública quanto privada. Este marco é emblemático dentro 

do panorama da reconfiguração das narrativas históricas, em consonância com as demandas do 

movimento negro e indígena. 

É pertinente ressaltar que essa conquista é resultado de uma longa trajetória de lutas 

dos movimentos sociais, que por décadas advogaram pela valorização e reconhecimento das 

culturas e identidades indígenas. Segundo Gripioni & Silva (1995), os povos indígenas não 

apenas estavam cientes da importância desta questão antes mesmo da promulgação da referida 

Lei, mas também já haviam articulado suas reivindicações perante o Estado e a sociedade.  

Durante as décadas de 1980 e 1990, observou-se um notável engajamento político por 

parte dos povos indígenas em questões relacionadas à educação, evidenciando uma mobilização 

significativa junto ao Estado. Os resultados dessas iniciativas eram formalizados em 

documentos e encaminhados ao Congresso Nacional. Destacam-se, nesse contexto, as reuniões 

realizadas em 1989 e 1991, que abordavam os desafios e as perspectivas no âmbito da educação 

escolar, bem como as desigualdades enfrentadas pelos povos originários, revelando suas 

demandas ao Estado para a implementação de políticas públicas educacionais específicas para 

as comunidades indígenas e também voltadas à educação para "não indígenas" (Lemos, 2004, 

p. 120). 

O I Encontro Estadual de Educação Indígena do Mato Grosso, ocorrido em maio de 

1989, no qual participaram 34 professores indígenas de 12 etnias, que destacaram a urgência de 

uma abordagem educacional que ressignificasse a visão em relação aos povos indígenas, 

levando em consideração sua presença histórica e contemporânea "A sociedade envolvente 

deve ser educada no sentido de abolir a discriminação histórica manifestada constantemente nas 

suas relações com os povos indígenas'' (Socioambiental,  1989, p.?) 

Posteriormente a "Declaração de Princípios dos Povos Indígenas do Amazonas, 

Roraima e Acre", em julho de 1991, um documento redigido por estudantes, professores e 

líderes indígenas propôs a implementação de uma educação escolar que abordasse a temática 



 

indígena de acordo com os princípios de uma educação justa e antirracista. Esse documento 

enfatizava que "nas escolas dos não-índios, será corretamente tratada e veiculada a história e 

cultura dos povos indígenas brasileiros, a fim de acabar com os preconceitos e o racismo". 

(Declaração, 1991, p.?) 

A Lei 11.645/2008 representa uma expansão da Lei 10.639/03, a qual introduziu o 

ensino da "História e Cultura Afro-brasileira" nos currículos oficiais do ensino básico, essa Lei 

é tida como uma grande conquista do Movimento Negro, e surge em um contexto histórico 

onde as pautas em torno da diversidade cultural ganharam destaque dentro da agenda política, 

durante o governo Lula (2003-2010). 

 Entretanto, essa expansão foi impulsionada, em grande medida, pelo Movimento 

Indígena e sua luta pela conquista de direitos, evidenciando-se como um marco significativo 

para o reconhecimento legal dos povos indígenas no Brasil. Além disso, reflete um cenário 

internacional caracterizado pela afirmação dos direitos sociais e individuais de minorias e 

grupos historicamente marginalizados. Nas últimas décadas, tem-se consolidado uma política 

de reconhecimento das diversidades étnicas e culturais no direito internacional, resultando na 

elaboração de acordos, decretos e convenções de natureza multilateral. Esse progresso 

representa um esforço interinstitucional fundamental para combater a desinformação e 

promover a justiça social, onde o pluralismo social cultural se configura como valor essencial 

para a dignidade humana (Santos, 2007, p. 55) 

Alguns documentos a nível internacional foram muito importantes para consolidar a 

abordagem da temática indígena na reformulação da Lei nº 11.645/2008, e merecem destaque 

por ser cruciais para fortalecer a luta do movimento indígena pela inclusão da temática indígena 

na educação, como a Declaração da Organização das Nações Unidas (ONU) de 2007, sobre os 

Direitos dos Povos Indígenas, no qual o art. 15 dialoga diretamente sobre a necessidade de 

criação de medidas do estado para o combate do preconceito e inclusão social: 

 

Os povos indígenas têm direito a que a dignidade e a diversidade de suas 
culturas, tradições, histórias e aspirações sejam devidamente refletidas na 
educação pública e nos meios de informação públicos. Os estados adotarão 
medidas eficazes, em consulta e cooperação com os povos indígenas 
interessados, para combater o preconceito e eliminar a discriminação, e para 
promover a tolerância, a compreensão e as boas relações entre os povos 
indígenas e todos os demais setores da sociedade ((Nações Unidas, 2007, p.?) 
 

Já Convenção nº 169/1989 da Organização Internacional do Trabalho sobre os Povos 

Indígenas e Tribais, a qual foi ratificada e promulgada no Brasil por meio dos Decretos nº 

143/2002 e nº 5.051/2004 que, em seu art. 31, dialogar sobre questões referentes aos conteúdos 

de história e materiais didáticos: 



 

 

Deverão ser adotadas medidas de caráter educativo em todos os setores da 
comunidade nacional e especialmente naqueles que estejam em contato mais 
direto com os povos interessados, com o objetivo de se eliminar os 
preconceitos que poderiam ter com relação a esses povos. Para esse fim, 
deverão ser realizados esforços para assegurar que os livros de História e 
demais materiais didáticos ofereçam uma descrição equitativa, exata e 
instrutiva das sociedades e culturas dos povos interessados (Convenção n° 
169/89 OIT, p.8). 

 

Esses documentos nacionais e internacionais, em conjunto com a Constituição Federal 

de 1988, que passou a reconhecer as identidades indígenas e o Brasil como país multiétnico e 

multicultural, foram importantes para garantir o direito dos povos indígenas de serem 

representados dentro dos currículos escolares. 

 

 

 CURRÍCULO EM MOVIMENTO  

 

A escola é um dos primeiros espaços onde as experiências de sociabilidade ocorrem 

fora do ambiente familiar, nesse contexto, os estudantes aprendem a coexistir dentro de novas 

configurações de poder, onde os papéis se diferenciam dos que são exercidos nas relações dos 

núcleos familiares. Para Arroyo (2009), às questões de gênero, raça e classe permeiam os 

processos de aprendizado vividos no ambiente escolar e podem deixar marcas severas durante 

toda a trajetória de vida dos indivíduos.  

Ao pensarmos no contexto educacional e as suas implicações na trajetória do indivíduo 

em sociedade é necessário alçar um olhar acerca do currículo, destaca-se que as noções de 

currículo escolar estão ligadas a ordem e organização, ou seja, estão ligadas às relações de 

controle dos processos pedagógicos, estabelecimento das prioridades segundo as finalidades da 

educação; ordenação, sequenciação e dosagem dos conteúdos de ensino, Saviani (2013). Então, 

ao aplicarmos esse termos, podemos pensar também nos fins e objetivos de cada conteúdo 

exerce ao ser ensinado. 

 Todavia, as discussões em torno do currículo não se limitam unicamente a sua função 

organizacional, uma vez que sua existência também reflete a presença de ideologias, cultura e 

relações de poder. De acordo com Moreira e Silva (1997, p. 23), a ideologia pode ser entendida 

como a disseminação de ideias que promovem uma visão do mundo social, alinhadas aos 

interesses dos grupos que ocupam posições de vantagem na estrutura social. Em outras palavras, 

o currículo é fruto de uma sociedade, e, por isso, o componente ideológico deve ser levado em 

conta nas discussões sobre currículo. Assim, o currículo pode ser empregado tanto para 



 

perpetuar estruturas de opressão quanto para promover sua ruptura “O currículo é um terreno 

de produção e de política cultural, no qual os materiais existentes funcionam como matéria 

prima de criação e recriação e, sobretudo, de contestação e transgressão” (Moreira e Silva 1997, 

p. 28).  

Dessa forma, o currículo pode ser entendido para além de uma simples coleção de 

conteúdos e habilidades a serem adquiridos ao longo da trajetória escolar. Ele também se 

configura como uma prática derivada da compreensão social, enraizada na realidade vivid a nas 

escolas e refletida nos escritos teóricos, ou seja, no currículo prescrito (Sacristán, 1998).  

Ao analisar o contexto das políticas públicas e programas implementados pela 

Secretaria de Educação do Distrito Federal nas últimas décadas, é possível observar que as 

concepções e modificações curriculares foram influenciadas por interesses político-partidários. 

Essas modificações frequentemente afastaram-se da participação da comunidade de docentes e 

educadores, atendendo principalmente aos interesses do poder executivo (Almeida, 2016). 

O surgimento do "Currículo em Movimento", que está atualmente em vigor, construiu 

uma nova jornada dentro desse paradigma por possuir uma abordagem inovadora, resultante de 

um extenso diálogo em toda a rede educacional (Distrito Federal, 2014b). Sua concepção 

resultou de debates que contou com a participação ativa de diversos sujeitos da comunidade 

escolar, onde foram realizadas avaliações diagnósticas e discussões, assim resultando em um 

documento oficial pensado coletivamente.  

O documento possui identidade dinâmica, de modo que a terminologia “em 

movimento” se dá pela ideia de uma necessidade de constante revisão “[…] ser 

permanentemente avaliado e significado a partir de concepções e práticas empreendidas por 

cada um e cada uma no contexto concreto das escolas e das salas de aula desta rede pública de 

ensino” (Distrito Federal, 2014).  O documento que estamos analisando é a revisão de 2018, 

considerada a partir da homologação da Base Nacional Comum Curricular – BNCC em 

dezembro de 2017 (Resolução CNE/CP nº 2), assim contemplando todas as modificações feitas 

no documento.  

A revisão do documento ressalta a importância de promover a integração das diversas 

áreas do conhecimento, visando uma compreensão crítica e reflexiva das diferentes realidades, 

motivando os alunos a assumirem a postura de sujeitos em seu percurso formativo (Distrito 

Federal, 2018) 

 

COMUNIDADES INDIGENAS DO DISTRITO FEDERAL  

 



 

De acordo com o Censo Demográfico de 2022, divulgado pelo Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE), o Distrito Federal conta atualmente com 5.813 indígenas. 

Embora essa população seja relativamente pequena, uma análise histórica e antropológica 

revela que o território do Distrito Federal pode ser considerado um território ancestral. Segundo 

Santos (2013, p. 40), diversos povos habitavam a região do Planalto Central, formação de relevo 

situada no centro do Brasil, com núcleos nos estados de Goiás, Minas Gerais e Bahia, além de 

porções menores nos estados de Mato Grosso do Sul, Mato Grosso, Tocantins, Maranhão e 

Piauí. O Distrito Federal, portanto, está integralmente localizado sobre o Planalto Central. Entre 

os povos indígenas que habitavam essa região entre os séculos XVII e XIX, destacam-se os 

"Kayapó, Xakriabá, Anicum, Xerente, Krixá" (Santos, 2013, p. 259). 

Compreende-se que as relações sociais e a organização dos povos indígenas na região 

do Distrito Federal durante o período colonial eram substancialmente distintas das formas de 

organização social contemporâneas. Segundo Bertran (2011, p. 26), a área do Distrito Federal 

não se configurava como um local de aldeamento, mas como um espaço de subsistência, sendo 

caracterizada, historicamente, como território de caça e agricultura de pequenos grupos Macro-

Jê. Outro ponto relevante a ser destacado é que os nomes de lugares na língua indígena não 

necessariamente indicam que tais locais eram habitados por povos indígenas. Sampaio (1987, 

p. 68) observa que o uso do tupi para denominar novos descobrimentos, rios, montanhas e 

povoados fundados na região não implica a habitação permanente desses lugares pelos 

indígenas. Em relação às línguas faladas pelos grupos da região, Santos (2013, p. 259) destaca 

que, embora os povos da região do Distrito Federal, como os Kayapó, Xakriabá, Anicum, 

Xerente e Krixá, pertencessem ao tronco linguístico Macro-Jê, o idioma dos Anicum ainda não 

foi identificado, sendo que os demais grupos falavam línguas desse tronco. 

Contudo, a relação de apagamento entre a existência histórica dos povos indígenas na 

região onde hoje é o Distrito Federal não surgiu nos dias de hoje, podendo-se evidenciar até no 

discurso do presidente Juscelino Kubitschek, uma vez que ele descrevia o território como : 

“Quando aqui chegamos, havia na grande extensão deserta apenas o silêncio e o mistério da 

natureza inviolada” (Rocha, 2023, p. 11), assim também corroborando para a narrativa de 

descobridor e desbravador, a relação de apagamento da existência histórica dos povos indígenas 

na região onde hoje se localiza o Distrito Federal não é um fenômeno recente, sendo possível 

identificá-la em discursos que remontam ao período de construção da capital brasileira. Um 

exemplo claro disso é a fala do presidente Juscelino Kubitschek, que, ao descrever o território, 

afirmou: “Quando aqui chegamos, havia na grande extensão deserta apenas o silêncio e o 

mistério da natureza inviolada” (ROCHA, 2023, p. 11). Tal declaração contribui para a 



 

perpetuação da narrativa de "descobrimento" e "desbravamento", apagando a presença e a 

história dos povos indígenas que habitavam a região muito antes da chegada dos colonizadores. 

A autora também destaca a existência de uma espécie de "meta-omissão", ou seja, uma 

omissão dentro de outra omissão. De acordo com Rocha (2023, p. 17), a construção de Brasília 

contribuiu significativamente para a invisibilização da trajetória daqueles que já habitavam a 

região. Além disso, as elites brancas ou embranquecidas que se estabeleceram na área antes da 

construção da Nova Capital buscaram, intencionalmente ou não, minimizar a relevância das 

experiências de sujeitos negros, indígenas e ciganos na região. Dessa forma, a história de 

Brasília, como um todo, é marcada por uma constante invisibilidade das minorias, uma 

realidade que permeia sua construção e consolidação. 

Um exemplo de território indígena no Distrito Federal é a ocupação da Terra Indígena 

Bananal, também conhecida como Santuário Tapuya dos Pajés ou simplesmente Santuário dos 

Pajés, localizada no Noroeste, no Plano Piloto. Essa ocupação está historicamente vinculada 

aos processos de desenvolvimento nacional que marcaram o Brasil, especialmente a construção 

de Brasília, iniciada em 1957. Nesse contexto, a presença dos povos Fulni-Ô/Tapuya na região 

remonta a esse período, sendo parte de um movimento mais amplo de migração e urbanização 

impulsionado pelos projetos de expansão do território nacional. Os Fulni-Ô/Tapuya integraram-

se a esse processo migratório, ao lado de outros nordestinos, conhecidos como "candangos", 

que contribuíram para a formação da nova capital. 

A existência da Terra Indígena Santuário dos Pajés gerou diversos conflitos fundiários 

ao longo dos anos. De acordo com Pedro Thomé Quintão Queiroz (2021, p. 30), "os conflitos 

na área se processam em duas vertentes, mas sob um mesmo denominador, o território; envolve, 

de um lado, uma disputa entre os próprios indígenas e, de outro, entre estes e o bairro Noroeste". 

Esses conflitos são exacerbados pela crescente pressão de grandes empreendimentos 

imobiliários e construtoras, que disputam o uso e a ocupação da terra, colocando em risco os 

direitos territoriais da comunidade indígena local. O Santuário dos Pajés tornou-se um foco de 

visibilidade quando passou a enfrentar o monopólio de grandes corporações que disputavam a 

posse do local, o que resultou em intensas disputas territoriais. Essas tensões ocorreram em um 

contexto de crescente urbanização e especulação imobiliária no Distrito Federal, que colocou 

em risco a integridade do território indígena. O conflito envolveu não apenas a resistência das 

comunidades indígenas locais, mas também a atuação do poder público. movimentos sociais, 

que se mobilizaram para garantir a preservação dos direitos territoriais dos povos Fulni-

Ô/Tapuya. 

Portanto, torna-se fundamental que a educação a respeito dos povos indígena seja 

abordada de maneira contextualizada no âmbito do Distrito Federal, de modo que todos os 



 

processos históricos que envolvem as populações indígenas sejam devidamente discutidos e 

valorizados, contribuindo para o reconhecimento e a preservação de suas trajetórias e culturas. 

 

A PERSPECTIVA DA EDUCAÇÃO INDÍGINA NO CURRICULO EM MOVIMENTO  

 

Ao iniciar a análise sobre como a temática indígena é abordada no Currículo em 

Movimento, parte-se do recorte dos anos iniciais, com foco no eixo das Linguagens, área do 

conhecimento que abrange e articula as disciplinas de Língua Portuguesa, Arte (Dança, Teatro, 

Música e Artes Visuais), Educação Física e Língua Estrangeira. Ao adentrar na disciplina de 

Língua Portuguesa, observa-se que a temática indígena é mencionada de forma bastante 

limitada, aparecendo apenas três vezes no documento, predominantemente sob uma perspectiva 

folclórica. Um exemplo disso encontra-se na referência a "contos folclóricos, lendas e conto 

acumulativo: escuta da conotação e comparação com a leitura do texto escrito (exploração de 

contos indígenas e africanos)" (Currículo em Movimento, p. 27). Essa abordagem revela uma 

visão restrita, que reduz as narrativas indígenas a um contexto genérico de folclore, sem 

considerar a complexidade cultural, linguística e epistemológica que caracteriza os saberes dos 

povos originários.  Além disso, pode-se evidenciar que a temática indígena é praticamente 

ausente em outras categorias da disciplina, como textos poéticos, informativos ou discursivos, 

restringindo sua presença a abordagens superficiais. 

No eixo das Linguagens Artísticas, onde podemos dividir entre as disciplinas de Artes 

Visuais, Teatro, Dança e Música, a temática indígena é abordada de maneira mais complexa, 

adotando um caráter reflexivo sobre a identidade indígena e utilizando a arte como uma forma 

de expressão cultural. Nas Artes Visuais, o documento destaca a importância de promover a 

valorização do patrimônio cultural, abrangendo tanto o material quanto o imaterial, além de 

incentivar a ampliação do repertório relacionado às linguagens culturais e artísticas no campo 

das produções visuais, nesse sentido, “valorizar o patrimônio cultural, material e imaterial, de 

culturas diversas, em especial a brasileira, incluindo-se suas matrizes indígenas, africanas e 

europeias, de diferentes épocas, favorecendo a construção de vocabulário e repertório relativos 

às diferentes linguagens artísticas” (Currículo em Movimento, p. 66). 

Observa-se, ainda, que a noção de pluralidade entre os povos indígenas começa a ser 

contemplada na disciplina de Teatro, onde o Currículo em Movimento faz referência direta a 

diferentes etnias indígenas. Essas etnias são sugeridas como fontes para as dinâmicas de 

representação teatral, possibilitando retratar o cotidiano e a realidade de comunidades 

tradicionais a partir de suas cosmologias. Nesse contexto, o documento menciona 

especificamente determinados povos “grupos indígenas (Tapuias-Fulniôs, Guajajaras, Pataxós, 



 

Tukano e outros), Quilombo Mesquita, Ciganos e Afro-brasileiros” (Currículo em Movimento, 

p. 77). Ao nomear esses povos de forma individualizada, o currículo possibilita a valorização 

da diversidade cultural e a afirmação da existência de distintas nações indígenas, rompendo 

com a visão simplista e homogênea do "índio".  

Na disciplina de Dança, também se observa a proposta de utilizar a cultura indígena 

como meio de ampliar o repertório cultural dos estudantes, por meio do estudo de suas matrizes, 

onde se destaca a importância de “adquirir repertório relativo às diferentes manifestações de 

dança de matrizes indígenas, africanas e europeias” (Currículo em Movimento, p. 88). Na área 

de Música, a apreciação da música indígena é enfatizada, com o objetivo de reconhecer suas 

influências na música nacional, incluindo aspectos como a dança, a corporeidade e as 

brincadeiras cantadas. Além disso, o currículo propõe explorar as relações entre os gêneros 

musicais dos migrantes no Distrito Federal e suas raízes indígenas, promovendo uma 

compreensão mais profunda das interconexões culturais, no qual é previsto como objetivo 

“Gêneros e estilos musicais dos migrantes do DF desde sua origem, enfatizando os povos 

indígenas e quilombolas” (Currículo em Movimento, p. 103). 

Na disciplina de Educação Física, a temática é evocada na perspectiva de ampliação 

da visão de diferentes culturas através do recurso de brincadeiras e jogos populares, onde se 

tem como objetivo utilizar diversas linguagens para introduzir essas práticas. “Vivenciar, por 

meio de múltiplas linguagens (corporal, oral, escrita e audiovisual), as brincadeiras e os jogos 

populares do Brasil e de matriz indígena e africana, explicando suas características e a 

importância desse patrimônio histórico cultural na preservação das diferentes culturas.” 

(Currículo em Movimento, p. 116). 

O documento menciona diretamente brincadeiras da tradição originária, “Brincadeiras 

e jogos de matriz indígena (peteca, jogo da onça, corrida de tora etc.)” (currículo em 

movimento, p. 116), que para Dornelles (2001), os jogos e brincadeiras desempenham um papel 

essencial no desenvolvimento infantil, pois permitem que as crianças busquem coerência e 

lógica em suas ações, aprendendo a governar a si mesmas e a interagir com os outros. Ao refletir 

sobre suas ações e expressar seus sentimentos, as crianças começam a compreender a 

complexidade das relações sociais e a importância da convivência com a diversidade.  

Outro aspecto relevante abordado na disciplina de Educação Física é a integração da 

dança e das perspectivas de corporeidade no currículo. Nesse contexto, as atividades rítmicas e 

expressivas são empregadas para explorar e compreender os diversos ritmos das danças e 

manifestações regionais de matriz indígena, “Danças como o Toré, o Cateretê e o Acyigua”  

(currículo em movimento, p. 116) são incorporadas ao currículo como práticas culturais 

essenciais. Segundo Almeida (2015, p. 9), às danças, enquanto produtos da ação humana, 



 

passam por um processo contínuo de reconstrução dentro de suas respectivas culturas, 

conferindo-lhes um sentido de continuidade à medida que são transmitidas de geração em 

geração. A rememoração dessas danças, juntamente com a incorporação de elementos novos, 

permite que os estudantes desenvolvam uma compreensão aprofundada das tradições indígenas, 

reconhecendo a relação intrínseca entre as danças, as expressões corporais e a essência 

espiritual dos povos indígenas.   

Não se observa qualquer menção à temática indígena nos eixos de Língua Estrangeira 

e Matemática. A inclusão da temática indígena no ensino de Matemática, contudo, poderia 

trazer enriquecedoras perspectivas ao currículo, especialmente por meio da Etnomatemática, 

que relaciona o abstrato com elementos culturais e cognitivos próprios dos povos indígenas. 

Segundo Sebastiane (1997, p. 26), “A matemática é, de todas as ciências, a que mais se 

aproxima da abstração – o ser humano avança em termos de desenvolvimento cognitivo quando 

consegue fazer abstrações. Os indígenas se utilizam do mito para fazer abstrações." Dessa 

forma, o ensino de Matemática pode transcender o conhecimento abstrato e favorecer uma 

compreensão contextualizada e plural, onde os estudantes sejam incentivados a perceber a 

matemática como uma construção cultural, presente em múltiplos sistemas de conhecimento.  

No eixo das Ciências Humanas, especificamente no componente curricular de 

Geografia voltado para os anos iniciais, foi abordado o conceito de comunidades, com ênfase 

na importância de compreender as comunidades indígenas e suas respectivas organizações 

socioculturais. Tal abordagem contempla os "modos de vida e marcas das comunidades do 

campo, quilombolas, indígenas, caiçaras, ribeirinhas, ciganas, de refugiados e das comunidades 

urbanas" (Currículo em Movimento, p. 261). Também está indicado como objetivo o estudo 

das diversas etapas de ocupação das regiões brasileiras, abordando semelhanças, permanências 

e transformações nos modos de vida ao longo do tempo, e apresenta-se a realidade das 

diferentes comunidades – urbanas, rurais, quilombolas, indígenas e outros grupos tradicionais. 

O foco nessa diversidade permite aos estudantes entenderem as configurações territoriais do 

Brasil, dando luz a existência de terras indígenas. Ainda na temática das comunidades, destaca-

se o conteúdo voltado ao reconhecimento da realidade de diferentes comunidades e territórios 

existentes no DF e no Brasil, dando protagonismo ao Santuário dos Pajés, uma aldeia 

multiétnica pertencente ao povo Tapuia-Fulniô, e às comunidades remanescentes quilombolas, 

como o Quilombo Mesquita, localizado na Cidade Ocidental. 

Discutir a existência de comunidades indígenas em nossa região e dar visibilidade a 

esses espaços, especialmente no contexto do Distrito Federal, é uma ação essencial para a 

promoção de uma educação que valorize a pluralidade cultural e a memória histórica local. 

Nesse sentido, o Santuário dos Pajés constitui um exemplo emblemático, sendo não apenas um 



 

território indígena, mas também um espaço de resistência cultural e de preservação de saberes 

tradicionais. Como ressalta Krenak (2019, p.?), "os povos indígenas carregam consigo 

memórias e modos de vida que desafiam a lógica do apagamento e reafirmam a continuidade 

de suas culturas frente às transformações do mundo". Essa aldeia multiétnica simboliza a 

presença viva das culturas originárias em uma área amplamente urbanizada, destacando-se 

como um ponto central de luta e reconhecimento dos direitos dos povos indígenas no Brasil. 

 Na disciplina de História é apontado como objetivo promover o estudo do cotidiano 

social e político dos povos tradicionais do Distrito Federal “Conhecer os grupos indígenas no 

DF e suas lutas pelo direito à terra.” (currículo em movimento, pg. 283), abord ando as 

migrações como uma característica inerente à condição humana, “Os processos migratórios 

para a formação do Brasil: os grupos indígenas, seu deslocamento e sua reorganização 

territorial” (Currículo em Movimento, pg. 282). Nesse contexto, destaca-se a análise das 

trajetórias dos diferentes grupos humanos, especialmente no que se refere à formação do 

Distrito Federal, relacionando diretamente os povos indígenas que fizeram parte da construção 

da matriz populacional “Povos indígenas que migraram para a região e ajudaram na construção 

como os Tapuias Fulniôs, os Cariri-Xocó e os Xikrin” (Currículo em Movimento, pg. 281). 

Outro aspecto importante que aparece pela primeira vez no documento, são as discussões em 

torno do combate ao racismo, no qual o documento preconiza entender e discutir essa temática 

como uma maneira de combater a discriminação e o preconceito “A formação das matrizes 

populacionais brasileiras (indígenas, africanas e europeias). Políticas de ações afirmativas. 

Combate ao racismo e à discriminação de todos os tipos de preconceitos.” (Currículo em 

Movimento, pg. 282). 

O documento finaliza as Ciências Humanas, com a disciplina de Ensino Religioso, que 

preconiza um olhar para os espaços sagrados “Lugares do sagrado no Brasil: templos, igrejas, 

terreiros, cemitérios indígenas, dentre outros” (Currículo em Movimento, pg. 306)., também 

elucidando as tradições orais e sua importância “Identificar elementos da tradição oral nas 

culturas e religiosidades indígenas, afro-brasileiras, ciganas, entre outras.”  (currículo em 

movimento, pg. 306). 

Dando continuidade à análise do currículo em movimento, partindo agora do recorte 

dos anos finais, seguindo no eixo das Linguagens, a disciplina de Língua Portuguesa não faz 

nenhuma menção à temática indígena. No eixo das Linguagens Artísticas, na disciplina de Artes 

Visuais é abordada dentro da busca pela compreensão da formação da identidade brasileira e os 

conjuntos aspectos e elementos culturais que o fomenta “Matrizes culturais brasileiras 

(indígena, africana, europeia e demais povos imigrantes) e suas influências na formação da arte 

e da cultura local, regional e nacional” (Currículo em Movimento, pg. 68).  Na disciplina de 



 

Teatro, a temática assume um caráter de apreciação das manifestações culturais, religiosas e 

das danças típicas, destacando-se a importância de "apreciar manifestações afro-brasileiras e 

indígenas na cultura brasileira: maracatu, congada, bumba-meu-boi, capoeira, frevo, entre 

outras" (Currículo em Movimento, p. 78). Essa abordagem evidencia as diferenças entre os 

rituais e os conjuntos de práticas religiosas, como apresentado em "Rituais litúrgicos em 

diferentes culturas: aspectos dos povos indígenas e afro-brasileiros" (Currículo em Movimento, 

p. 78). Além disso, a disciplina dedica-se a examinar a trajetória histórica dos povos indígenas 

como um processo de resistência, incorporando esses elementos nas produções cênicas e 

explorando "histórias de resistências de povos indígenas e afro-brasileiros com identificação de 

elementos cênicos de obra dramática" (Currículo em Movimento, p. 78). 

Nas Ciências da Natureza, a temática indígena foi mencionada em duas ocasiões, 

relacionando-se ao entendimento de diversas culturas sobre a origem da Terra, do Sol e do 

Sistema Solar, bem como ao impacto dessas visões nos hábitos culturais e de subsistência. 

Conforme destacado no Currículo em Movimento, é importante "compilar as diferentes leituras 

do céu realizadas pelas culturas urbanas, indígenas, quilombolas, campesinas, etc., e investigar 

como estavam associadas às suas atividades de caça, agrícolas, de construção, de migração, de 

sazonalidades, de orientação espacial e temporal" (Currículo em Movimento, p. 78). 

Nas Ciências Humanas, na disciplina de Geografia, são abordados aspectos 

relacionados à diversidade étnico-racial e aos processos migratórios, destacando-se a análise 

dos "fatores de crescimento e distribuição territorial da população brasileira, considerando a 

diversidade étnico-racial e cultural (indígena, africana, europeia e asiática); migração da 

população: interna e externa e o êxodo rural" (Currículo em Movimento, p. 266). Além disso, 

a disciplina também contempla um viés político ao evidenciar as lutas indígenas por 

demarcação e proteção de seus territórios, conforme ilustrado pela discussão sobre "conflitos 

socioambientais no campo e na cidade. Movimentos sociais do campo e da cidade; povos 

indígenas; quilombolas; ribeirinhos; povos da floresta" (Currículo em Movimento, p. 268). 

Analisar e discutir as questões em torno dos conflitos socioambientais vividos pelos 

povos indígenas é crucial para a construção de um entendimento político em torno das lutas 

sociais indígenas, sobretudo devido à sua atualidade e à centralidade que ocupa nas lutas 

políticas. A luta pela demarcação de terras é fundamental para garantir o direito à terra e à 

manutenção das culturas e tradições dessas comunidades. Como afirma Ailton Krenak, "a 

demarcação de terras não é apenas uma questão jurídica, mas uma questão de identidade, de 

resistência, de sobrevivência" (Krenak, 2019, p. 45). Dessa forma, a discussão sobre os 

movimentos sociais é imprescindível para o fortalecimento das reivindicações dos povos 

indígenas e a manutenção de seus modos de vida tradicionais. 



 

Na disciplina de História, é preconizado um estudo aprofundado sobre os povos 

indígenas, abrangendo desde o período que antecedeu o contato com europeus, com o objetivo 

de "reconhecer a diversidade de sociedades indígenas existentes no período anterior à chegada 

dos europeus" (Currículo em Movimento, p. 285). Incluindo a análise da cultura material e 

imaterial de diversos povos do continente americano, considerando "saberes dos povos 

africanos e pré-colombianos (incas, maias e astecas, sociedades indígenas brasileiras) expressos 

na cultura material e imaterial" (Currículo em Movimento, p. 285). Além disso, o currículo 

aborda o processo de colonização, destacando as organizações sociais e políticas dos povos 

indígenas, os conflitos e as formas de resistência ao processo colonizador, conforme expresso 

em "a conquista da América e as formas de organização política dos indígenas e europeus: 

conflitos, dominação e resistência" (Currículo em Movimento, p. 287).  

Outro aspecto importante colocado como objeto a ser discutido foram as “Políticas de 

extermínio indígena durante o império” (Currículo em Movimento, p. 294),  foram um reflexo 

da estratégia colonial, onde o governo imperial criou medidas que tinham como objetivo 

“integrar” indígenas à sociedade, porém com ações que culminavam em violência e repressão 

"O Império brasileiro, ao tentar consolidar um modelo agrário e capitalista, promoveu políticas 

que não só visavam a subordinação, mas também o extermínio físico e cultural dos povos 

indígenas, tratando-os como obstáculos ao progresso e à expansão territorial." (Lima, 2005, p. 

112). 

Também tem como objeto a “questão indígena durante a República (até 1964)” 

(Currículo em Movimento, p. 294) onde é possível se discutir os impactos das políticas que, em 

sua maioria, buscavam” integrar” os indígenas à vida urbana e à economia capitalista, 

desconsiderando suas culturas, línguas, cosmologia e autonomia sobre si mesmos. "Durante a 

República, as políticas indigenistas não apenas buscaram a integração dos povos indígenas ao 

modelo de sociedade brasileira, mas também implementaram um processo de expropriação de 

terras e de destruição de culturas, com a falsa premissa de que a assimilação seria a única forma 

de civilização para os povos originários." (Lima, 2010, p. 85).  

Assim, o documento fomenta um caminho não só de entender como esses povos eram 

vistos e tratados, mas como também a possibilidade de entender como o processo escravagista 

ainda impacta nos dias de hoje “Identificar as tensões e os significados dos discursos 

civilizatórios, avaliando seus impactos negativos para os povos indígenas originários e as 

populações negras nas Américas.” (Currículo em Movimento, p. 294). Criando um caminho de 

percepção das micro agressões e violências que podem ser transmitidas na contemporaneidade, 

para assim construir estratégias de combate ao racismo e ao preconceito “Discutir e analisar as 

causas da violência contra populações marginalizadas (negros, indígenas, mulheres, 



 

homossexuais, camponeses, pobres, entre outros). Identificando permanências na forma de 

preconceitos, estereótipos e violências sobre as populações indígenas e negras no Brasil e nas 

Américas.” (Currículo em Movimento, p. 294)  

Por fim, o documento propõe a construção de uma perspectiva que contemple as 

dinâmicas sociais e políticas da contemporaneidade, inserindo a questão indígena no âmbito 

das discussões cotidianas sobre o cenário político. Dessa maneira, contribui para a formação de 

uma visão que reconhece a proximidade e a relevância da luta indígena na atualidade. Nesse 

sentido, destaca-se a importância da inserção das pautas indígenas nos debates em diferentes 

escalas — local, regional, nacional e internacional — conforme explicitado no próprio 

documento: “As pautas dos povos indígenas no século XXI e suas formas de inserção no debate 

local, regional, nacional e internacional.” (Currículo em Movimento, p. 294). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

A análise do Currículo em Movimento nos permite evidenciar avanços nas discussões 

da temática indígena em diferentes componentes curriculares, sobretudo no que tange às Artes, 

às Ciências Humanas e à Educação Física. No entanto, ainda existem limitações significativas 

na abordagem da questão indígena, seja pela ausência ou pela superficialidade em que foi 

tratada, como em Matemática, Língua Portuguesa e Línguas Estrangeiras. 

A promulgação da Lei nº 11.645/2008, que torna obrigatória a inclusão da história e 

cultura afro-brasileira e indígena nos currículos escolares, é acima de tudo um marco quando 

se trata do reconhecimento da luta do movimento indígena e suas contribuições históricas e 

epistemológicas. No entanto, sua implementação enfrenta inúmeros desafios, especialmente ao 

olharmos que, em muitos casos, a cultura indígena é reduzida a uma perspectiva folclorizada. 

Essa superficialidade, é evidenciada na disciplina de Língua Portuguesa, revelando a 

dificuldade de retratar e trabalhar a complexidade epistemológica dos povos originários. A 

ausência de autores indígenas, literatura indígena e o foco na construção da existência indígena 

centrada em contos e lendas, sem a devida contextualização, contribui para uma visão 

estereotipada, não permitindo a construção de uma visão de cosmologia desses povos.  

A ausência da temática indígena na disciplina de Matemática tornasse preocupante por 

ignorar as contribuições da etnomatemática, que poderiam enriquecer o ensino e conectar os 

saberes tradicionais com os conteúdos formais, permitindo uma visão mais ampla e diversa dos 

saberes matemáticos. A prática matemática dos povos indígenas, desde seus sistemas de 

contagem até formas complexas de medição e organização espacial, poderia ser um elemento 

fundamental para um ensino contextualizado e mais inclusivo. 



 

A colonização teve um impacto devastador sobre as culturas indígenas, promovendo a 

marginalização de seus saberes e a subalternização de suas epistemologias. Apesar da 

abordagem da temática indígena no componente de Geografia, a discussão se restringe, em 

grande parte, à existência das terras indígenas, sem aprofundar os impactos das políticas de 

demarcação e a relação dos povos indígenas com seus territórios, sobretudo no contexto das 

disputas fundiárias e da exploração ambiental. A abordagem dos conflitos socioambientais 

carece de um aprofundamento que evidencie as perspectivas indígenas sobre territorialidade e 

sustentabilidade. 

No campo das Ciências Naturais, a referência aos conhecimentos indígenas sobre 

astronomia e ecologia é o único aspecto abordado. Deste modo, o Currículo em Movimento 

poderia avançar ao incorporar saberes indígenas na compreensão da biodiversidade, de modo 

em que não fosse negligenciado em detrimento ao modelo eurocêntrico de ciência, permitindo 

uma ampliação do uso de recursos naturais de forma sustentável, o conhecimento de botânica 

e as dinâmicas climáticas.  

Ademais, a abordagem histórica conseguiu evidenciar a diversidade dos povos 

indígenas ao longo dos diferentes períodos históricos, promovendo discussões sobre as políticas 

de extermínio e ultrapassando a perspectiva restrita à violência e resistência. O reconhecimento 

das contribuições indígenas para a formação da sociedade brasileira e para a construção de 

epistemologias próprias revela-se essencial para a superação do viés de subalternização 

histórica. Além disso, a abordagem contemplou diretamente a questão do racismo, bem como 

estratégias para a construção de uma sociedade livre de preconceitos, contribuindo, assim, para 

a consolidação da luta antirracista. Ao inserir essas reflexões no contexto do século XXI, a 

discussão rompe com a visão anacrônica que confina os povos indígenas ao passado, 

despertando o interesse acadêmico para suas demandas contemporâneas e promovendo um 

olhar mais crítico e contextualizado sobre suas realidades. 

Portanto, mesmo que o Currículo em Movimento represente avanços significativos na 

inclusão da temática indígena, sua abordagem ainda é fragmentada e, em alguns momentos, 

limitada. Para uma verdadeira educação intercultural, é imprescindível que os saberes e 

histórias indígenas sejam tratados com a mesma relevância dos demais conhecimentos 

acadêmicos, promovendo um ensino que valorize e respeite a diversidade de epistemologias e 

narrativas. Além disso, é essencial garantir que a preservação das culturas indígenas 

componente essencial do ensino curricular e seja visto dentro das práticas pedagógicas, de modo 

que o espaço escolar contribua para o fortalecimento das identidades indígenas e para a 

valorização de suas tradições. 

 



 

Referências bibliográficas  

ABRIC, Jean-Claude. O estudo experimental das representações sociais. In: As representações 
sociais. Rio de Janeiro: UERJ, 2001. p. 155-171. 

 
BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1998, p. 41 
 

ARROYO, Miguel Gonzalez. Imagens quebradas: Trajetórias e tempos de alunos e mestres. 5. 
ed. São Paulo: Vozes, 2009. 

 
CAGLIARI, Luiz Carlos.  A mediação do professor na alfabetização.  In:   a escrita na 
alfabetização. Campinas: Mercado das letras, 1999. 

 
CAMINHA, Pero Vaz. A carta de Pero Vaz de Caminha: reprodução fac-similar do manuscrito 

com leitura justalinear, de Antônio Geraldo da Cunha, César Nardelli Cambraia e Heitor 
Megale. São Paulo: Humanitas, 1999. 
 

DÉR, L. C. S.; FERRARI, S. C. Estágio da Puberdade e da Adolescência. In: Henri Wallon: 
psicologia e educação. 11. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2012. 

 
DISTRITO FEDERAL. Currículo em Movimento da Educação Básica: Pressupostos Teóricos. 
Secretaria de Estado de Educação, Brasília, 2014. 

 
FERREIRA, Eduardo Sebastiani. Etnomatemática: uma proposta Metodológica. Rio de 
Janeiro: MEM/USU, 1997. 

 
JODELET, Denise. Representações sociais e educação. Conferência proferida dia 31 de 

outubro de 2001 na Faculdade de Ciências e Tecnologia - Programa de Pós-Graduação em 
Educação - UNESP - Presidente Prudente. Disponível em: ----------- .  Acesso em: 10/01/2025.  
 

LIMA, Joviano de. A questão indígena no Brasil republicano: políticas, resistência e repressão. 
Rio de Janeiro: Editora da UFRJ, 2010. 

 
LIMA, Manuel Luiz. A resistência indígena e as políticas de extermínio no Brasil Imperial. 
São Paulo: Editora da Universidade, 2005. 

 
MINISTERIO DA EDUCAÇÃO. Base Nacional Comum Curricular. Secretaria de Educação 

Básica, Brasília, 2017. 
 
MOREIRA, Antônio Flávio Barbosa; SILVA, Tomaz Tadeu. Currículo, cultura e sociedade. 

2. ed. São Paulo: Cortez, 1997. 
 

NEVES, Luiz Felipe Baêta. O Combate dos Soldados de Cristo na Terra dos Papagaios: 
colonialismo e repressão cultural. Rio de Janeiro: Forense-Universitária, 1978. 
 

PEREIRA, André Luís. Uma contribuição à teoria pós-colonialista: notas sobre a obra de 
Abdias do Nascimento. Anais do II Seminário Nacional Sociologia e Política. Paraná, Curitiba, 

2010. 
 
PERRONE-MOISÉS, Beatriz. “Índios livres e índios escravos”. In: História dos índios nos 

Brasil. Org. Manuela Carneiro da Cunha. 2ª edição. São Paulo: FAPESP/Companhia das letras, 
1992. p. 123. 



 

SOUZA, I -. A Lei 11.645 e a educação básica. In: Culturas e história dos povos indígenas em 
Mato Grosso do Sul. Campo Grande: UFMS, 2013, p. 305-331.  
 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o Subalterno Falar? Editora UFMG, Belo Horizonte, 
2010. 

 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019, p. 41-49. 

 
SANTOS, Rodrigo Martins dos. O gê dos gerais: Elementos de cartografia para a etnohistória 

do Planalto Central Contribuição à antropogeografia do Cerrado. Brasília -DF: UnB, 2013. 
 
MOSCOVICI, Serge. A psicanálise, sua imagem e seu público. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 

1961. 
 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: Das culturas do domínio 
à interculturalidade. São Paulo: Cortez, 2007. P55 
 

LEMOS, Manuel. Educação escolar indígena no Brasil: história, políticas e desafios. São 
Paulo: Editora Cortez, 2004. 

 
SOCIOAMBIENTAL, Instituto. Relatório do I Encontro Estadual de Educação Indígena do 
Mato Grosso. 1989. Disponível em: 

https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/J1D00101.pdf. Acesso em: 1 
fev. 2025. 
 

DECLARAÇÃO de Princípios dos Povos Indígenas do Amazonas, Roraima e Acre. 
Documento redigido por estudantes, professores e líderes indígenas, elaborado em julho de 

1991. Disponível em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/591830-declaracao-de-
principios-dos-povos-indigenas-do-amazonas. Acesso em: 1 fev. 2025. 
 

NAÇÕES UNIDAS. Declaração das Nações Unidas sobre os direitos dos povos indígenas. 13 
set. 2007. Disponível em: 

https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unid
as_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf. Acesso em: 1 fev. 2025. 
 

BERTRAN, Paulo. História da Terra e do Homem no Planalto Central: eco-história do Distrito 
Federal do indígena ao colonizador. Brasília-DF: UNB, 2011. 

 
SAMPAIO, Teodoro. O Tupi na Geografia Nacional, 5ª Educação 
. São Paulo – SP: Companhia Editora Nacional, 1987. 

 
ROCHA, Thaís Lopes. A educação das relações étnico-raciais e seus reflexos no desempenho 

escolar dos/as estudantes negros/as. Universidade de Brasília – UnB. Faculdade de Educação – 
FE. Programa de Pós-Graduação Gestão de Políticas Públicas em Gênero e Raça – GPPGeR. 
Brasília, 2016 

 
QUEIROZ, Pedro Thomé Quintão. Patrimônio-territorial indígena na era urbana latino-

americana: o Santuário dos Pajés, Distrito Federal. Companhia de Planejamento do Distrito 
Federal – Codeplan. Texto para Discussão TD – n. 78 (2021), Brasília – DF. Disponível em: 
https://bit.ly/3CWojrw. Acesso em: 23 jun. 2023 

 



 

 
. 


