
UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA  

DEPARTAMENTO DE SERVIÇO SOCIAL 

CURSO DE GRADUAÇÃO EM SERVIÇO SOCIAL 

 

 

 

 

 

DANIELA DINIZ DOS SANTOS 

 

 

 

 

 

O DIREITO CULTURAL DOS POVOS INDÍGENAS: 

Dos mecanismos legais à manutenção da cultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília - DF 

2025 



 
 

DANIELA DINIZ DOS SANTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

O DIREITO CULTURAL DOS POVOS INDÍGENAS: 

Dos mecanismos legais à manutenção da cultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 

Universidade de Brasília – Curso de Serviço 

Social – como requisito final para obtenção do 

título de Bacharel em Serviço Social 

Professora Orientadora: Dra. Miriam de Souza 

Leão Albuquerque  

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília – DF 

2025 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

DANIELA DINIZ DOS SANTOS 

 

 

O DIREITO CULTURAL DOS POVOS INDÍGENAS: 

Dos mecanismos legais à manutenção da cultura 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 

Universidade de Brasília – Curso de Serviço 

Social – como requisito final para obtenção do 

título de Bacharel em Serviço Social. 

 

Data da aprovação:  

 

 

 

__________________________________________ 

Prof. Dra. Miriam de Souza Leão Albuquerque 

Departamento de Serviço Social – Universidade de Brasília  

Orientadora 

 

_________________________________________ 

Prof. Dra. Simone Rocha da Rocha Pires Monteiro 

Departamento de Serviço Social – Universidade de Brasília 

Membro interno SER/UnB 

 

 

 

_________________________________________ 

Prof. Dra. Renata Melo Barbosa do Nascimento 

Centro de Estudos Avançados Multidisciplinares 

Membro externo 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos povos indígenas do Brasil, símbolo de 

existência e resistência. 

 



 
 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Meus agradecimentos vão primeiramente a Deus. 

A meu marido Alexandre, que, com toda paciência, carinho e dedicação, ajudou-me ao 

longo do curso, acolhendo todas as minhas angústias e entendendo os meus momentos de 

indecisão. Para ele, minha eterna gratidão. 

À minha mãe, que sempre torceu pelo meu sucesso pessoal e profissional.  

Aos meus queridos irmãos e familiares, que sempre me motivaram a persistir na 

trajetória acadêmica. Ao meu amigo José Eugênio, que sempre torceu por mim.  

Ao povo indígena Ramkokamekra Canela do Maranhão, que, durante os estágios 

supervisionados I e II, tive a oportunidade de conhecer alguns membros e, mesmo após o 

término das atividades, mantive o vínculo de amizade com alguns deles. 

A todos os professores do curso de Serviço Social que contribuíram com seus 

conhecimentos e com sua experiência para a minha formação acadêmica. 

À professora orientadora, Dra. Miriam de Souza Leão Albuquerque, os mais sinceros 

agradecimentos pela excelente orientação prestada durante a construção deste trabalho e que, 

mesmo diante das minhas dificuldades, apostou e acreditou em mim. 

À supervisora de estágio I, Viviane Morais, que me orientou e permitiu conciliar a 

teoria com a prática em Serviço Social nos trabalhos executados no Hospital Universitário de 

Brasília (HUB). 

Aos colegas de turma, que tive o prazer de conhecer e com os quais conviver, mesmo 

aqueles que, ao longo do curso, seguiram outros caminhos.  

Às professoras Renata Melo Barbosa do Nascimento e Simone Rocha da Rocha Pires 

Monteiro, pela composição da banca examinadora deste trabalho, meus agradecimentos. 

 

Muito obrigada! 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Nós, os povos indígenas, estamos resistindo ao 

‘humanismo’ mortífero do ocidente há cinco séculos; 

estamos preocupados agora é com vocês brancos, que não 

sabemos se conseguirão resistir." (Ailton Krenak) 

 



 
 

RESUMO 

 

O trabalho intitulado O Direito Cultural dos Povos Indígenas: dos mecanismos legais 

à manutenção da cultura tem como objetivo buscar compreender como a legislação nacional 

e internacional abordam a questão dos direitos culturais dos povos indígenas, no sentido de 

preservar a sua cultura e protegê-la da assimilação cultural, bem como entender a defesa 

desses direitos à luz do Serviço Social. O problema levantado pela pesquisa foi no sentido de 

compreender os desafios enfrentados pelos povos indígenas para a manutenção e a 

valorização de sua cultura e saber se, de fato, o Estado brasileiro, por meio das legislações 

disponíveis, garante a proteção, preservação, valorização e o respeito ao seu patrimônio e à 

sua diversidade cultural. Dentro dessa perspectiva, foi abordada a questão das consequências 

da colonização para a população indígena, que foi vítima de toda sorte de violências que 

fizeram com que ocorresse uma redução do seu contingente populacional ao longo da história. 

Foi feita uma breve descrição sobre a formação do Estado e seu papel para a construção de 

uma sociedade justa, livre e solidária. Outra questão abordada foi a respeito à legislação 

indigenista brasileira, responsável por garantir direitos aos povos indígenas. Também foram 

destacados os avanços advindos com essas legislações, bem como retrocessos como o Marco 

Temporal, que viola os direitos dos povos originários. E, por fim, é abordada a relação do 

Serviço Social com a defesa dos direitos culturais da população indígena, ressaltando o seu 

compromisso ético-político para o enfrentamento das violações de direitos vivenciadas por 

essa população. Foi utilizada, como procedimento metodológico, a pesquisa bibliográfica e 

documental, em livros, dissertações, artigos, revista e legislações, acerca do tema. Os 

resultados indicam que houve avanços na conquista de direitos por parte das populações 

indígenas e retrocessos no que diz respeito ao aumento da violência contra eles, como o 

Marco Temporal e a omissão do Estado. Sobre a relação do Serviço Social com a defesa dos 

direitos culturais dos povos indígenas, os resultados da pesquisa indicaram que ainda não há 

uma produção teórica densa sobre o tema e que se faz necessário que a categoria construa 

reflexões teórico-metodológicas mais aprofundadas que dizem respeito aos desafios e às 

particularidades do tema. 

 

Palavras-chave: Legislações. Direitos culturais. Povos originários. Cultura indígena. Serviço 

Social. 

 



 
 

ABSTRACT 

 

The work, entitled "The Cultural Rights of Indigenous Peoples: From Legal Mechanisms to 

the Maintenance of Culture," aims to understand how national and international legislation 

addresses the issue of Indigenous peoples' cultural rights, with a view to preserving their 

culture and protecting it from cultural assimilation, as well as understanding the defense of 

these rights from the perspective of Social Services. The research addressed the challenges 

faced by Indigenous peoples in maintaining and valuing their culture and determining 

whether, in fact, the Brazilian State, through its existing legislation, guarantees the protection, 

preservation, appreciation, and respect for their heritage and cultural diversity. From this 

perspective, the study addressed the consequences of colonization for the Indigenous 

population, which has been subjected to all manner of violence that has led to a decline in its 

population throughout history. A brief description of the formation of the State and its role in 

building a just, free, and supportive society was provided. Another issue addressed was 

Brazilian indigenous legislation, which guarantees the rights of Indigenous peoples. The 

progress made with this legislation was also highlighted, as well as setbacks such as the 

Temporal Framework, which violates the rights of Indigenous peoples. Finally, the discussion 

addressed the relationship between Social Services and the defense of Indigenous cultural 

rights, emphasizing its ethical and political commitment to addressing the rights violations 

experienced by this population. The methodological approach used was bibliographical and 

documentary research, including books, dissertations, articles, journals, and legislation on the 

topic. The results indicate progress in securing rights for Indigenous populations, while there 

were setbacks regarding increased violence against them, the Temporal Framework, and state 

inaction. Regarding the relationship between Social Work and the defense of Indigenous 

peoples' cultural rights, the research results indicated that there is still a lack of 

comprehensive theoretical literature on the topic and that the profession needs to develop 

more in-depth theoretical and methodological reflections on the challenges and specificities of 

the topic. 

 

  

 Keywords: Legislation. Cultural rights. Indigenous peoples. Indigenous culture. Social 

Service. 

 



 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Dados sobre a distribuição da população indígena nos territórios/2022.................19 

 

 



 
 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

ABEPSS – Associação Brasileira de Ensino e Pesquisa em Serviço Social 

CadÚnico – Cadastro Único 

CF – Constituição Federal 

CFESS – Conselho Federal de Serviço Social 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário 

CINEP – Centro Indígena de Estudos e Pesquisas 

CRAS – Centro de Referência de Assistência Social 

CREAS – Centros de Referência Especializados de Assistência Social 

CRESS – Conselho Regional do Serviço Social 

ENESSO – Executiva Nacional de Estudantes de Serviço Social 

FUNAI – Fundação Nacional do Índio 

LOAS – Lei Orgânica da Assistência Social 

MDS – Ministério do Desenvolvimento e Assistência Social, Família e Combate à Fome 

MDSA – Ministério do Desenvolvimento Social e Agrário 

MPI – Ministério dos Povos Indígenas 

NOB/SUAS – Norma de Operação Básica do Sistema Único de Assistência Social 

OIT – Organização Internacional do Trabalho 

PAIF – Serviço de Proteção e Atendimento Integral à Família 

PNAS – Política Nacional de Assistência Social 

PCI – Patrimônio Cultural Imaterial 

S.P.I – Serviço de Proteção aos Índios e Localização de Trabalhadores Nacionais 

STF – Supremo Tribunal Federal 

SUAS – Sistema Único de Assistência Social 

UNESCO – Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................................... 12 

1.1 A colonização do Brasil e o início das violações dos direitos dos povos indígenas ..... 15 

1.2 A Formação do Estado ..................................................................................................... 22 

2 LEGISLAÇÃO INDIGENISTA: DOS INTRUMENTOS JURÍDICOS DE 

PROTEÇÃO AOS DIREITOS CULTURAIS DOS POVOS INDÍGENAS ..................... 25 

2.1 Os Direitos Humanos ....................................................................................................... 27 

2.2 Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas ....................... 27 

2.3 O Direito Cultural dos Povos Indígenas na Constituição de 1988 ............................... 28 

2.4 A Diversidade Cultural e Interculturalidade – Convenções e Tratados Internacionais 

 .................................................................................................................................................. 29 

2.5 Preservação do direito à cultura indígena – outras legislações  ................................... 31 

2.6 Avanços e Retrocessos acerca da defesa dos direitos culturais dos povos indígenas do 

Brasil  ....................................................................................................................................... 34 

3 O SERVIÇO SOCIAL E SUA RELAÇÃO COM A DEFESA DOS DIREITOS 

CULTURAIS DOS POVOS INDÍGENAS ........................................................................... 37 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................................. 48 

Referências .............................................................................................................................. 50 



12 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

A proteção e preservação dos direitos culturais dos povos originários perpassam por 

inúmeras legislações nacionais e internacionais e, nesse sentido, a realização deste trabalho 

buscará um conhecimento mais amplo acerca dessas legislações, contribuindo para que a 

sociedade, de uma forma geral, possa refletir sobre o respeito, a valorização e a manutenção 

do direito à cultura desses povos. 

Durante a colonização, os povos originários foram forçados a reprimir e negar suas 

culturas e identidades como uma forma de sobreviver ante a sociedade colonial que lhes 

negava quaisquer direitos. Paiva e Junqueira (1985) afirmam que, 

 

Para os descendentes dos colonos portugueses, não era possível admitir que os 

índios tivessem qualquer direito sobre as terras que ocupavam na ocasião do 

descobrimento, nem que àquelas hordas selvagens, incultas e politicamente 

desorganizadas fosse possível atribuir quaisquer dos direitos que são próprios das 

nações soberanas. Assim é que, exercendo o direito de possuidor da coisa 

abandonada e sem dono, o colonizador português adquiriu a propriedade das terras 

brasileiras. (PAIVA & JUNQUEIRA, 1985, p. 1-2) 

 

Os povos indígenas que aqui habitavam, quando não eram exterminados, eram 

submetidos ao processo de integração e assimilação à sociedade colonial, sendo forçados a 

renunciar seus modos de vida para viverem iguais aos seus colonizadores, além de terem que 

abandonar suas terras. 

De acordo com estimativas do Censo do IBGE de 2022, antes da chegada dos 

colonizadores portugueses no ano de 1500, havia no território brasileiro cerca de 5 milhões de 

indígenas. Atualmente, este contingente está reduzido a pouco mais de 1,6 milhão de pessoas 

e dados históricos demonstram que muitos fatores contribuíram para essa redução ao longo do 

tempo, como escravidão, guerras, doenças, massacres, etnocídios, genocídios etc., e por pouco 

não eliminaram por completo esses habitantes. 

Este trabalho tem como objetivo buscar compreender de que forma as legislações 

brasileira e internacional, relativas aos direitos culturais dos povos originários, preservam a 

cultura indígena de forma a mantê-la e protegê-la da assimilação cultural – que é o processo 

pelo qual um indivíduo ou grupo adota valores, comportamentos e costumes de uma cultura 

dominante, resultando na perda gradual de sua identidade cultural. 

Nesse sentido, será realizado um breve resgate histórico a respeito dos povos 

originários do Brasil, bem como um exame do arcabouço legal brasileiro e internacional 

referente ao direito cultural dos povos indígenas, de modo a identificar quais mecanismos 



13 

 

legais asseguram a promoção, proteção e preservação do direito cultural desses povos e a 

relação do Serviço Social com a defesa dos direitos culturais dos povos indígenas. 

A metodologia utilizada para a análise e investigação do problema proposto será a 

pesquisa bibliográfica, de abordagem qualitativa, com base em livros, artigos, dissertações, 

sites acadêmicos de pesquisa (Google Acadêmico e Scielo) - no período de 2016 a 2025 - e 

Revista Serviço Social & Sociedade, ed. 133, publicada pela Cortez Editora, no ano de 2018, 

buscando identificar o debate que os autores do Serviço Social vêm fazendo a respeito da 

defesa do direito cultural dos povos indígenas.  

Foi realizada uma pesquisa documental dos marcos legais e normativas (nacionais e 

internacionais) acerca do direito cultural dos povos indígenas, que perpassa pela Declaração 

Universal dos Direitos Humanos; a Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos 

Povos Indígenas; a questão da diversidade cultural e a interculturalidade, presente em 

Convenções e legislações, como a Convenção sobre a proteção e promoção da Diversidade 

das Expressões Culturais (Decreto Legislativo 485/2006); a Convenção para a Salvaguarda do 

Patrimônio Cultural Imaterial (PCI) da Humanidade, de 2003; a Convenção nº 169 da 

Organização Internacional do Trabalho (OIT) sobre Povos Indígenas e Tribais, de 27 de junho 

de 1989; a Convenção Americana dos Direitos Humanos, de 22 de novembro de 1969; a  

Constituição Federal de 1988; a Lei 6.001 de 19/12/1973; o Decreto 26 de 04/02/1991; o 

Decreto 564 de 08/06/1992; o Decreto 1.141 de 19/05/1994 e o Decreto 1.775 de 08/01/1996. 

Cabe ressaltar que esse rol de legislações não é taxativo. 

O conhecimento das legislações nacionais e internacionais que protegem os povos 

originários contribui para que a sociedade, de uma forma geral, possa refletir sobre a 

valorização do direito cultural desses povos. 

No primeiro capítulo, cujo título é “A colonização do Brasil e o início das violações 

dos direitos dos povos indígenas”, será abordado o tema referente à colonização do Brasil e 

como se deram as violações dos direitos indígenas no período colonial. Nesse capítulo, a 

assimilação cultural, presente no objetivo deste trabalho, pode ser observada no diálogo entre 

alguns autores, como Acosta (2016), que fala da assimilação da cultura europeia pelos povos 

que viviam na América. E, na mesma linha, Suchanek (2012) discorre acerca do projeto 

europeu ambicioso de dominação cultural, econômica e política do mundo. Também cabe 

observar que Baniwa (2006) disserta sobre as relações interétnicas intensas entre os povos 

indígenas e colonizadores, que causaram impactos severos na cultura indígena, bem como 

Holanda (1995), que trata das dificuldades da escravização indígena e de sua resistência à 

dominação do europeu colonizador. Ricardo, Klein e Santos (2023) falam da preservação da 



14 

 

cultura indígena, que perpassa pelo sentimento de pertencimento à terra. Já Darcy Ribeiro 

(1996), discorre sobre os desafios contra as sucessivas transfigurações ao modo de ser e viver 

dos povos indígenas, bem como sobre a falta de oportunidade para preservar sua sociedade e 

sua cultura em sua forma original. Lobo e Munhoz (2022) refletem sobre a interculturalidade 

como uma estratégia de convivência com a diferença entre os povos, pautada pelo princípio 

de respeito às diferenças. 

No segundo capítulo, intitulado “Legislação indigenista: dos instrumentos jurídicos de 

proteção aos direitos dos povos indígenas”, será feito um levantamento a respeito da 

legislação (nacional e internacional) sobre a preservação dos direitos culturais dos povos 

indígenas, também presente no objetivo deste trabalho, com base na metodologia descrita 

anteriormente. Alguns autores discorrem sobre as legislações que protegem os povos 

indígenas. Em relação aos direitos civis, no que tange à regulamentação da situação dos 

indígenas nascidos em território nacional, Ruiz e Pequeno (2015) tratam da importância do 

registro civil de nascimento. Sobre os Direitos Humanos, Baniwa (2006) fala da singularidade 

das culturas indígenas e Lobo e Munhoz (2022) destacam a interculturalidade como uma via 

de mão dupla. Também será abordada a questão dos avanços ou dos retrocessos no que diz 

respeito à legislação indigenista, bem como a violência contra esse povo, advinda com o 

Marco Temporal. Nesse sentido, Marques (2023) fala sobre o avanço nos direitos culturais, a 

partir da Constituição Federal de 1988, passando a exigir do Estado políticas culturais e 

democráticas. Por outro lado, Campos (2023) aborda o enfraquecimento da proteção legal e 

dos mecanismos de defesa dos direitos indígenas por parte do Estado. 

Por fim, no terceiro e último capítulo, “O Serviço Social e sua relação com a defesa 

dos direitos culturais dos povos indígenas”, será abordada a importância da atuação do 

profissional de Serviço Social em relação à defesa dos direitos culturais dos povos indígenas. 

Nesse capítulo, serão tratadas as perspectivas dos seguintes autores no campo do Serviço 

Social: Sousa e Costa (2018) discorrem sobre a política de assistência e sua aplicação junto 

aos povos indígenas; Berger (2019) relaciona a questão indígena à fundiária e à necessidade 

de reconhecimento das especificidades culturais; e Santos (2012) discute as manifestações da 

questão social na sociedade brasileira. Dialoga ainda com Silva (2018), que destaca o direito à 

terra como fundamental à sobrevivência dos povos indígenas; Koga, Martinelli e Santana 

(2018) enfatizam o compromisso ético-político da profissão; e Iamamoto (2009), que propõe 

uma análise crítica das competências e da readequação do Serviço Social frente às novas 

expressões da questão social. Complementam-se Silva, Amaral e Pereira (2022), Martinelli 

(2011), Teixeira (2023), Santana (2022) e Amaral e Bilar (2020), os quais reforçam a 



15 

 

importância da formação crítica, da defesa dos direitos indígenas e da incorporação do debate 

étnico-racial na formação profissional.  

Foi pensando na relevância social do tema, no que diz respeito à compreensão e 

conhecimento dos mecanismos de proteção do direito cultural dos povos indígenas, previstos 

no arcabouço legal (brasileiro e internacional), associado com o trabalho realizado no Estágio 

Supervisionado II e a relação do Serviço Social com a defesa do direito cultural dos povos 

indígenas, é que surge a motivação para a realização deste trabalho. 

 

1.1 A colonização do Brasil e o início das violações dos direitos dos povos indígenas 

 

A colonização da América deixou marcas em nossa sociedade que permanecem até os 

dias atuais, pois a implantação da cultura europeia em nosso território forjou nossas formas de 

convívio, nossas instituições e nossa cultura. 

 

A partir de 1492, quando a Espanha invadiu com uma estratégia de dominação para 

a exploração a região que após a chegada dos conquistadores passou a se chamar 

América, impôs-se um imaginário para legitimar a superioridade do europeu, o 

“civilizado”, e a inferioridade do outro, o “primitivo”. Neste ponto emergiram a 

colonialidade do poder, a colonialidade do saber e a colonialidade do ser, que não 

são apenas uma recordação do passado: estão vigentes até nossos dias e explicam a 

organização do mundo, já que são um ponto fundamental na agenda da 

Modernidade. Para cristalizar o processo expansionista, a Europa consolidou uma 

visão que colocou o ser humano figurativamente falando por fora da Natureza. 

Definiu-se a Natureza sem considerar a Humanidade como sua parte integral, 

desconhecendo que os seres humanos também somos Natureza. Com isso, abriu-se o 

caminho para dominá-la e manipulá-la. (ACOSTA, 2016, p. 55) 

 

Para que nunca se caía no esquecimento ou num apagamento proposital da História, é 

sempre oportuno salientar que o processo histórico de colonização europeia no continente 

americano representou para os povos indígenas, além do genocídio, uma destruição 

sistemática de suas culturas, territórios e modos de vida, fato que quase contribuiu para o 

apagamento das identidades e diversidades indígenas, se não fosse a resistência e luta desses 

povos. Nesse sentido, Bello (2025) reafirma a importância de se abordar a historicidade do 

processo de colonização e espoliação ao qual os povos indígenas foram submetidos, 

principalmente no que diz respeito à sua cultura, tradições e saberes. 

 

Para dar materialidade a esse debate, é importante resgatarmos os expostos de 

Quijano (2005), que caracteriza o colonialismo como um sistema que não se 

restringiu apenas à dominação política e econômica de um povo sobre o outro, mas 

também avançou no campo da subjetividade, afetando profundamente o universo 

simbólico, as tradições, a linguagem e a produção de conhecimento dos povos 



16 

 

colonizados. Desse modo, o colonialismo e o processo de exploração que o envolve 

significaram a apropriação material e cultural, com vistas à imposição de uma 

dinâmica que desvaloriza e subjuga as culturas e os saberes tradicionais, atuando na 

lógica do estabelecimento de uma hierarquia que perdura até os dias de hoje. Em 

complemento, o conceito de colonialidade, cunhado pelo referido autor, oferece uma 

compreensão profunda das heranças deixadas pelos regimes coloniais, especialmente 

nos países que foram submetidos a séculos de exploração e dominação. (BELLO, 

2025, p. 8-9) 

 

A colonização europeia pode ser interpretada como um projeto totalizante, pautado 

pela busca de novas terras, exploração de riquezas e submissão das populações originárias. 

Essa dominação colonial impôs aos indígenas uma realidade de violência, submissão e 

opressão constantes, que degradava sua existência cotidiana e transformava profundamente 

suas formas de organização social. 

Millomens e Barroso (2019) discorrem sobre as atrocidades sofridas pelos povos 

indígenas na América Latina, durante o período de colonização, conforme segue: 

 

Os povos indígenas existentes no continente americano passaram por um sistemático 

processo de destruição de suas culturas, territórios e meios de vida ao longo de 

séculos a partir do início do processo de colonização europeia. Das inúmeras 

interpretações sobre a temática, concordamos com os argumentos de Bosi, quando o 

mesmo assinala que “a colonização é um projeto totalizante cujas forças motrizes 

buscam ocupar um novo chão, explorar seus bens e submeter seus naturais”. Essa 

submissão foi um dos pontos mais nefastos do referido processo que oficialmente 

começou no continente em meados do século XVI, com a chegada dos primeiros 

europeus ao “Novo Mundo”. Uma de suas principais características foi a 

implantação de “estilos violentos de interação social”, que ao mesmo tempo 

brutalizavam e retrocediam em “formas” cruentas o cotidiano vivido pelos 

dominados. (MILLOMEN; BARROSO, apud BERGER, 2019, s.p.)  

 

Conforme Suchanek (2012), o primeiro contato dos colonizadores europeus no Brasil 

se deu com a população Tupi, da qual os Guarani faziam parte, composta também por vários 

grupos indígenas que habitavam o litoral e com estes mantiveram uma relação pacífica. Essa 

relação dos portugueses com os Tupi foi determinante para as relações com os demais grupos 

indígenas, principalmente em relação aos Tapuia, considerados índios bravos. Nesse sentido, 

o interesse dos portugueses no primeiro momento consistia em estabelecer uma relação 

política e econômica com os Guarani em troca de sua aliança na guerra contra os Tapuia. 

Todavia, a boa relação entre os portugueses e os Guarani foi transformada, conforme segue: 

 

No primeiro momento, com a organização das primeiras feitorias (em 1503), o 

interesse português consistia em estabelecer uma relação política e econômica com 

os Guarani para servirem de aliados na guerra contra os Tapuia e para fornecerem 

alimentos aos comerciantes. Ao longo dos trinta primeiros anos de colonização, esta 

relação foi se transformando para conflito e escravidão, através da expropriação das 

terras e do uso da força de trabalho. A adoção do sistema de capitanias hereditárias, 



17 

 

em 1530, dá aos donatários a posse de 20% do total das terras indígenas, sendo o 

restante loteado e concedido a terceiros sob o sistema de sesmarias. As Cartas de 

Doação concediam ainda aos donatários o privilégio de escravizar índios, 

permitindo-lhes cativar gentios para o seu serviço e de seus navios. (SUCHANEK, 

2012, p. 242) 

 

Os povos indígenas do Brasil fizeram parte de um projeto europeu ambicioso de 

dominação cultural, reordenamento econômico, político, territorial, que visou à exploração 

predatória e sistemática de suas terras, constituindo uma ameaça aos seus modos de vida e sua 

própria existência. Para Berger (2019), os dados da realidade da violência contra os povos 

indígenas do Brasil corroboram o genocídio ocorrido no período colonial, conforme segue: 

 

Estamos falando aqui de 519 anos de genocídio indígena, de massacres planejados e 

executados para ocupação de seus territórios e implantação da lógica do valor de 

troca sobre o valor de uso, de um modo de pensar e agir capitalista, onde o ser 

humano se torna coisa, passível de ser escravizado, trocado, descartado, 

exterminado. É preciso lembrar que o primeiro genocídio indígena é superior ao 

número de vítimas do holocausto nazista. (BERGER, 2019, s.p.) 

 

Cunha (2012), antropóloga brasileira, em sua obra Índios no Brasil: história, direitos e 

cidadania, destaca o morticínio ocorrido nesse “encontro” entre os habitantes do “antigo” e do 

“novo” mundo em terras brasileiras ao longo do processo de colonização. Segundo a autora, o 

morticínio dos povos indígenas foi fruto de um processo complexo cujos agentes foram 

homens e micro-organismos, mas poderiam ser reduzidos a dois: ganância e ambição, 

travestidos sob a forma de cultura de expansão, do que convenientemente se convencionou 

chamar de capitalismo mercantil. 

Assim, esse contato causou profundas modificações na cultura dos povos indígenas, 

uma vez que, dentro das etnias, aconteceram processos de mudanças socioculturais 

importantes, causando o enfraquecimento das matrizes cosmológicas e místicas que giravam 

em torno da dinâmica da vida tradicional dos povos originários. Conforme Baniwa (2006), 

 

No início do contato, apesar de serem uma maioria local adaptada culturalmente ao 

meio em que habitavam, não contavam com uma experiência prévia de intensas 

relações interétnicas e com os impactos provocados pelos agentes de colonização, 

que foram por demais severos. Foram 506 anos de dominação e, em que pesem as 

profecias de extinção definitiva dos povos indígenas no território brasileiro, 

previstas ainda no milênio passado, os índios estão mais do que nunca vivos para 

lembrar e viver a memória histórica e, mais do que isso, para resgatar e dar 

continuidade aos seus projetos coletivos de vida, orientados pelos conhecimentos e 

pelos valores herdados de seus ancestrais, expressos e vividos por meio de rituais e 

crenças. São projetos de vida de 222 povos que resistiram a toda essa história de 

opressão e repressão. (BANIWA, 2006, p.18) 

 



18 

 

Ao longo dos primeiros trinta anos de colonização, em 1530, a relação entre os 

portugueses e os indígenas foi se transformando em conflito e escravidão. E durante esse 

processo, os povos originários foram forçados a reprimir e negar suas culturas e identidades 

como uma forma de sobreviver ante à sociedade colonial que lhes negava quaisquer direitos. 

Os indígenas, quando não eram exterminados, eram submetidos ao processo de integração e 

assimilação à sociedade colonial, sendo forçados a renunciar seus modos de vida, além de 

terem suas terras expropriadas.  

 Conforme Holanda, 

 

Os antigos moradores da terra foram, eventualmente, prestimosos colaboradores na 

indústria extrativa, na caça, na pesca, em determinados ofícios mecânicos e na 

criação do gado. Dificilmente se acomodavam, porém, ao trabalho acurado e 

metódico que exige a exploração dos canaviais. Sua tendência espontânea era para 

atividades menos sedentárias e que pudessem exercer sem regularidade forçada e 

sem vigilância e fiscalização de estranhos. Versáteis ao extremo, eram-lhes 

inacessíveis certas noções de ordem, constância e exatidão, que no europeu formam 

como uma segunda natureza e parecem requisitos fundamentais da existência social 

e civil. O resultado eram incompreensões recíprocas que, de parte dos indígenas, 

assumiam quase sempre a forma de uma resistência obstinada, ainda quando 

silenciosa e passiva, às imposições da raça dominante. (HOLANDA, 1995, p. 48) 

 

De acordo com as estimativas do Censo do IBGE de 2022, antes da chegada dos 

colonizadores no território brasileiro, havia aproximadamente 5 milhões de indígenas. Nos 

dias atuais, este contingente caiu para pouco mais de 1,6 milhão, sendo que muitos fatores 

contribuíram para essa redução, dentre eles a escravidão, guerras, doenças, massacres, 

etnocídios, genocídios etc., e por pouco não eliminaram por completo esses habitantes. Sobre 

o aspecto biológico, Oliveira acrescenta que 

 

Da mesma forma, o desaparecimento de um grande contingente de grupos indígenas 

provocado pela contaminação e pela falta de imunidade biológica às doenças 

introduzidas pelos europeus não ocorreu espontaneamente, nem tampouco como 

política deliberada de extermínio. O morticínio nunca visto em tal proporção na 

história da humanidade – considerando-se especialmente o contingente americano 

como um todo – teve como agentes homens e micro-organismos, mas suas 

motivações foram a ganância e a ambição - formas culturais da expansão do 

capitalismo mercantil. Fatores ecológicos e sociais combinados produziram esse 

grande ‘cataclisma biológico’. A nefasta política de concentração de populações 

praticada pelos missionários e pelos agentes do Estado favoreceu, através da grande 

densidade dos aldeamentos, a disseminação de epidemias e de “vícios”, como o 

alcoolismo. Dessa forma, os aldeamentos religiosos e civis jamais se 

autorreproduziram biologicamente, tendo em vista as epidemias de sarampo, varíola, 

tifo e outras doenças que assolaram as cidades, vilas e aldeias coloniais. Em suma, 

os micro-organismos não incidiram num vácuo social e político, e sim num mundo 

socialmente ordenado. (OLIVEIRA, 2018, p.74-75) 

 



19 

 

Para resgatar a memória da ancestralidade dos povos originários, é preciso projetar o 

futuro a partir das riquezas, dos valores, dos conhecimentos, tradições e das experiências do 

passado e do presente. Todavia, esse resgate passa pela manutenção dos seus próprios modos 

de viver, como a forma de organizar seus trabalhos, divisão de bens, educação dos filhos, 

prática de rituais, decisões sobre a vida coletiva etc. 

De acordo com a ativista dos direitos humanos e direitos indígenas Maial Paiakan, em 

entrevista concedida à jornalista Tainá Aragão em 2018 e publicada no livro Povos indígenas 

do Brasil em 2023,  

 

“Terra” significa p’ká. P’ká é o nosso pertencimento, onde está nossa cultura, onde 

estão nossos conhecimentos, nossa tradição; então nossa relação com a terra vem 

dos nossos ancestrais. Hoje em dia, a gente carrega essa luta pela continuidade da 

nossa terra, da floresta, por causa da luta dos antigos, por uma conexão entre a nossa 

história e a terra a que pertencemos, que é a Terra Indígena Kaiapó. Nossa História 

baseia-se nesse pertencimento, no nosso lugar, que é sagrado, que tem locais por 

onde nossos antepassados passaram, então são locais com história, com valores não 

financeiros, mas valores de conhecimento e espirituais. Então, nossa ligação com a 

terra é uma ligação espiritual, uma conexão que a gente tem com nosso território de 

pertencimento. É ali que estão nossas raízes, ali que está nosso conhecimento. Eu 

posso estar estudando na cidade, mas minha memória, minha língua, minha infância, 

tudo está ali, baseado ali, na aldeia, na nossa comunidade, no nosso povo. Nossa 

História existe, está viva, e é exatamente por isso que a gente defende tanto a nossa 

terra. (RICARDO; KLEIN; SANTOS, 2023, p.28) 

 

De acordo com os dados do Censo 2022, realizado pelo IBGE, atualmente os povos 

indígenas são formados por 391 etnias e 295 línguas faladas por pessoas indígenas de dois ou 

mais anos de idade, representando uma parcela significativa da população brasileira, o que 

demonstra uma diversidade cultural, territorial, de conhecimentos e de valores, conforme a 

Figura 1. 

Figura 1 - Dados sobre a distribuição da população indígena nos territórios/2022. 

 

Fonte: IBGE 2023 



20 

 

 

Os povos originários ainda enfrentam muitos desafios no que tange à preservação da 

sua cultura, costumes e tradições, pois precisam lutar e resistir contra um projeto político que 

quer transformá-los em cidadãos comuns, decretando-se, assim, a extinção de sua cultura. 

Faz-se necessária, então, por parte da população indígena (e que deve se estender à sociedade 

de forma geral), uma luta articulada por seus direitos e interesses, como uma resposta aos 

propósitos do Estado brasileiro da sua aniquilação cultural, por meio da reafirmação das 

identidades étnicas e reconstrução dos projetos socioculturais. Nesse sentido, Baniwa (2006) 

afirma que 

 

De todo modo, as perspectivas indígenas de agora são outras em relação às de vinte 

anos atrás, quando iniciei a luta junto ao meu povo. Hoje, os índios conseguiram 

recuperar algo que naquela época se imaginava impossível ou indesejável: a 

autoestima. Junto com a autoestima foi sendo recobrada a identidade étnica, como 

uma realização individual e coletiva, mas também como cidadania reconhecida pela 

sociedade e pelo Estado. Hoje, quando vejo os povos indígenas cada vez mais 

presentes em todos os aspectos da vida nacional – cultura, agenda de governo, mídia 

nos seus diversos segmentos, pesquisa, vida universitária, esportes, política 

parlamentar e partidária - começo a acreditar que a questão indígena pode ter não 

somente maior visibilidade e relevância na vida nacional, mas, sobretudo, um espaço 

próprio de autonomia e de liberdade para que se decida como viver nesse mundo 

atual com todas as suas vantagens e desvantagens. (BANIWA, 2006, p. 21) 

 

As práticas coloniais deixaram marcas profundas nas gerações passadas e até mesmo 

nas mais recentes, pois estas ainda vivem sob essa repressão, como, por exemplo, nas regiões 

Nordeste e Centro-Oeste do Brasil, conforme corrobora Baniwa (2006):  

 

O Nordeste é uma região emblemática para que se entendam hoje os meandros do 

que foi o processo colonizador enfrentado pelos povos indígenas. Por estar 

localizada ao longo do litoral brasileiro, a região foi alvo primeiro da ocupação 

colonial pelos portugueses. Essa ocupação violenta resultou em profundas perdas 

territoriais e na submissão, por absoluta necessidade de sobrevivência, aos poderes 

econômicos coloniais, marca dos diversos povos da região, como os Xucuru, os 

Fulniô, os Cariri-Xocó, os Tuxá, os Aticum, os Tapeba, os Potiguara, entre outros. 

As línguas nativas foram substituídas pelo português e o modo de vida desses povos 

pouco se distingue dos camponeses não-índios. (BANIWA, 2006, p.42) 

 

Nessa mesma perspectiva da expansão civilizadora, Ribeiro (1996) também discorre 

sobre os desafios enfrentados pelos povos indígenas, a fim de sobreviverem a condições 

hostis e sob ameaça constante de um colapso cultural. 

 

A expansão civilizadora apresenta-se à análise como um conjunto uniforme de 

fatores dissociativos, aos quais cada tribo pode reagir diferencialmente, mas aos 

quais reagirá sempre e necessariamente. Três são as reações possíveis para os 

indígenas. A fuga para territórios ermos, com o que apenas adiam o enfrentamento. 



21 

 

A reação hostil aos invasores, que transtorna toda a vida tribal pela imposição de um 

estado de guerra permanente, em que o funcionamento de muitas instituições se 

torna inviável e outras têm de ser dramaticamente redefinidas. A saída final é a 

aceitação do convívio porque este representa, efetivamente, uma fatalidade 

inelutável. Nela cairá necessariamente cada tribo, seja ao fim de longos períodos de 

fuga ou de prolongada resistência afinal tornada impraticável, seja como resultado 

de uma opção diante do inevitável, assente na esperança de controlar a nova 

situação. Uma vez estabelecido o convívio e à medida que as relações se amiúdam e 

se estreitam, os índios se veem submetidos a uma série de desafios, todos eles 

conducentes a transfigurações sucessivas no seu modo de ser e de viver. Nenhuma 

oportunidade lhes é dada de preservar seu substrato biológico, sua sociedade e sua 

cultura em sua forma original. Os desafios cruciais com que se defrontam são os de 

resguardar sua sobrevivência como contingentes humanos seriamente ameaçados de 

extermínio; o de resguardar, na medida do possível, sua identidade e autonomia 

étnica a fim de não se verem abruptamente subjugados por agentes da sociedade 

nacional, a cujos desígnios tenham de submeter seu próprio destino. E, finalmente, o 

de assegurar a continuidade de sua vida cultural, mediante alterações estratégicas 

que evitem a desintegração do seu sistema associativo e a desmoralização do seu 

corpo de crenças e valores. Todos esses desafios convergem para o imperativo de se 

transfigurarem biológica, social e culturalmente a fim de sobreviverem em novas 

condições tensas e sob a ameaça permanente de um colapso cultural que condenaria 

seus membros à anomia. (RIBEIRO, 1996, p. 244-245) 

 

A promoção, proteção e valorização dos direitos culturais dos povos originários 

exigem um protagonismo do Estado para que sejam de fato consolidadas, o que exige 

estratégias de fortalecimento dos saberes tradicionais e de convivência com as diferenças, que 

são característicos da interculturalidade. 

Nesse sentido, para Lobo e Munhoz (2022), a interculturalidade é fundamental para 

que possamos compreender e nos relacionar com práticas interculturais no nosso dia a dia. 

 

(...) a interculturalidade não deve ser vista apenas como uma política de 

fortalecimento dos saberes tradicionais, mas também como uma estratégia de 

convivência com a diferença entre os povos, pautada pelos princípios de respeito às 

diferenças. Historicamente, temos marcado a diferença como um traço negativo 

mediante práticas sociais de exclusão. É como se apenas os indígenas tivessem que 

estar preparados para a convivência intercultural, quando os não indígenas têm sido 

pouco incentivados a viver com a diferença. Partindo dessa premissa, todos nós 

precisamos compreender e nos relacionar com práticas interculturais no nosso dia a 

dia, não somente os indígenas, como tem acontecido nos últimos anos. (LOBO& 

MUNHOZ, 2022, p.6) 

 

Conforme corrobora Luciano (2006), a diversidade cultural é reconhecida pela 

UNESCO (Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura), como um 

patrimônio comum da humanidade. E, para ele, a base da interculturalidade se funda no 

diálogo entre diferentes, representada pela coexistência e convivência entre culturas e 

identidades distintas, e visa a superar a intolerância e a violência existentes na imposição de 

uma cultura sobre outra. 



22 

 

Nessa vertente, ainda no século XXI, na tentativa de diminuir o valor e a riqueza da 

diversidade cultural dos povos originários, existe no imaginário popular uma ideia 

preconceituosa de que índio é tudo igual. No entanto, cabe dissertar brevemente a respeito da 

formação do Estado para entender como surgiu essa instituição e de que forma ela influenciou 

e influencia até os dias de hoje a vida e a cultura dos povos originários. 

 

1.2 A formação do Estado 

 

O estudo da origem da formação do Estado implica abordar dois aspectos: a época do 

seu aparecimento e os motivos que determinaram o seu surgimento. Conforme Dallari (1998), 

a denominação Estado (do latim Status, estar firme) significava uma situação permanente de 

convivência e estava ligada à sociedade política. O termo Estado apareceu pela primeira vez 

em “O Príncipe” de Maquiavel, escrito em 1513. Em seguida, passou a ser utilizado pelos 

italianos, sempre ligado ao nome de uma cidade independente. Nos séculos XVI e XVII, a 

expressão passou a ser admitida em escritos franceses, alemães e ingleses e, no século XVIII, 

na Espanha, aplicava-se a denominação de Estados a grandes propriedades rurais de domínio 

particular cujos proprietários tinham poder jurisdicional. 

Segundo Dallari, 

 

De qualquer forma, é certo que o nome Estado, indicando uma sociedade política, só 

aparece no século XVI, e este é um dos argumentos para alguns autores que não 

admitem a existência do Estado antes do século XVII. Para eles, entretanto, sua tese 

não se reduz a uma questão de nome, sendo mais importante o argumento de que o 

nome Estado só pode ser aplicado com propriedade à sociedade política dotada de 

certas características bem definidas. A maioria dos autores, no entanto, admitindo 

que a sociedade ora denominada Estado é, na sua essência, igual à que existiu 

anteriormente, embora com nomes diversos, dá essa designação a todas as 

sociedades políticas que, com autoridade superior fixaram as regras de convivência 

de seus membros. (DALLARI, 1998, p. 22) 

 

 Pela perspectiva de Nicos Poulantzas (apud Jessop, 2009), o Estado não é 

considerado um instrumento neutro, mas, sim, um campo de batalha no qual as lutas de 

classes moldam seu funcionamento e sua estrutura. Para ele, há uma condensação de relações 

de força, e o Estado representa o local onde essas lutas ocorrem e onde as correlações de 

forças podem ser alteradas. 

O Estado tem um papel predominante na reprodução do sistema capitalista e na 

manutenção da classe dominante, garantindo a acumulação do capital, a preservação da 



23 

 

propriedade privada e a proteção da burguesia. Para Poulantzas (apud Jessop, 2009), o Estado 

é uma relação social. 

 

Ao explorar esses temas em O Estado, o poder, o socialismo e em pesquisas 

anteriores, Poulantzas elaborou a fundação da sua distinta Versão da teoria marxista 

do Estado, a afirmação de que o Estado é uma relação social. Ele explicitamente 

rejeitou a visão de que o Estado é uma entidade de direito próprio – seja um 

instrumento dócil, seja um sujeito racional. (...) Por analogia com a análise de Marx 

sobre o capital como uma relação social, essa afirmação pode ser reformulada como 

segue: o Estado não é uma coisa mas uma relação social entre pessoas, mediada por 

sua relação com coisas; ou, novamente, o Estado não é um sujeito mas uma relação 

social entre sujeitos mediada pela sua relação com as capacidades do Estado. Mais 

precisamente, essa abordagem interpreta e explica o poder do Estado (não o aparato 

do Estado) como uma condensação determinada formalmente da variável equilíbrio 

de forças nas disputas política e politicamente relevante. (JESSOP, 2009, p. 133) 

 

Não obstante as inúmeras correntes teóricas a respeito do surgimento do Estado ao 

longo da história, as profundas transformações societárias alteraram as suas formas de atuação 

e organização, sendo importante reconhecer a enorme influência que o Estado exerce na vida 

das pessoas. Seguindo essa perspectiva, Dallari afirma que 

 

A busca de preservação da liberdade foi um dos fatores de criação do chamado 

Estado Moderno, sucessor do absolutismo, onde pessoas, grupos humanos, 

populações numerosas sofrem profundas discriminações e não têm possibilidade de 

acesso aos benefícios proporcionados pelas criações da inteligência humana e pela 

dinâmica da vida social. Por tudo isso, e mais do que antes, o conhecimento do 

Estado e de seu significado, positivo ou negativo, para preservação e promoção dos 

direitos fundamentais da pessoa humana, é indispensável. Na busca desse 

conhecimento, é necessário reconhecer que nenhuma teoria tem valor algum senão 

servir para a prática. A par disso, é preciso ter em conta que o Estado, criação 

humana e instrumento de seres humanos, não é bom ou mau em si mesmo, mas será 

aquilo que forem as pessoas que o controlarem. (DALLARI, 1998, p. 2) 

 

Fernandes e Maciel (2025) discorrem que, historicamente, a proteção dos direitos dos 

povos indígenas foi delineada por uma prática tuteladora por parte do Estado, através de 

relações clientelistas, patrimonialistas, colonizadoras e racistas. Por esse motivo, de acordo 

com as autoras, há uma necessidade de uma superação dessa prática tuteladora. 

 

O papel do Estado na defesa, proteção e garantia dos direitos dos povos indígenas 

deve superar todo tipo de prática tuteladora e assistencialista que, ao longo da 

história, caracterizou as relações clientelistas, patrimonialistas, colonizadoras e 

racistas que marcam a formação sócio-histórica brasileira. Tais práticas vêm se 

manifestando na onda conservadora de gestão de um conjunto de políticas sociais e 

que atinge os povos originários, assim como a classe trabalhadora, e que agrava os 

preconceitos e as desigualdades nas relações dos povos indígenas com a esfera 

estatal e a sociedade civil. (FERNANDES & MACIEL, 2025, p. 137) 

 



24 

 

Além do absoluto predomínio do Estado sobre a iniciativa privada, ele também é 

chamado a intervir para assegurar a construção de uma sociedade justa, livre e solidária, 

promovendo o desenvolvimento nacional, a redução das desigualdades sociais e a contenção 

dos abusos das grandes forças políticas. Dentre as funções que são atribuídas ao Estado, 

destaca-se aquela exercida pelo poder Legislativo, que se refere à criação de leis.  

Essas leis têm a função de assegurar aos habitantes do território de um Estado diversos 

direitos e garantias, dentre as quais se destacam a proteção e a preservação dos direitos 

culturais dos povos que habitam seu território.  

Nesse tocante, a proteção e a preservação dos direitos culturais dos povos originários 

perpassam por inúmeras legislações nacionais e internacionais. Sob essa ótica, a realização 

desta pesquisa buscará um conhecimento mais amplo acerca dessas legislações, contribuindo 

para que a sociedade, de uma forma geral, possa refletir sobre o respeito, a valorização e a 

manutenção do direito à cultura desses povos. 

 

 



25 

 

2 LEGISLAÇÃO INDIGENISTA: DOS INSTRUMENTOS JURÍDICOS DE 

PROTEÇÃO AOS DIREITOS CULTURAIS DOS POVOS INDÍGENAS   

 

Consoante a tudo que foi discutido anteriormente, Gusmán (2024) afirma que é quase 

impossível a realização de uma pesquisa sobre os povos indígenas sem entender pelo menos 

de forma básica como se deu a relação desses povos com o Estado. Nessa mesma perspectiva, 

Marques (2023), em sua obra “ O sistema de garantias no Brasil para a defesa dos direitos 

culturais dos povos indígenas”, discorre sobre a importância de se conhecer como se deu a 

relação do Estado com a legislação indigenista, pois essa instância de poder, ao longo de toda 

história, criou normas com o intuito de regular a convivência entre colonizadores e indígenas, 

estabeleceu leis que foram formuladas para consolidar o controle estatal, formulou aparatos 

institucionais que visaram a tutelar e integrar os povos indígenas à comunhão nacional e 

somente com o advento da Constituição Federal de 1988, divisor de águas para a legislação 

indigenista, o legislador dedicou um capítulo próprio aos povos indígenas, pautado no 

respeito, na promoção e na preservação dos bens que materializam o pluralismo cultural 

proveniente de diversos grupos étnicos. 

A situação jurídica dos povos indígenas brasileiros começou a se definir a partir da Lei 

de 27 de outubro de 1831 (Lei que revogava as Cartas Régias de 13 de maio, de 5 de 

novembro e de 2 de dezembro de 1808, nas partes que mandavam fazer guerra e pôr em 

servidão os índios). Esta lei exonerava todos os indígenas da servidão e exigia que fossem 

considerados como órfãos, sendo amparados pelo Tesouro, até que os juízes dos órfãos os 

depositassem onde tivessem salários ou aprendessem ofícios fabris, ficando ainda 

determinado aos juízes que vigiassem os abusos contra a liberdade dos indígenas. 

A Constituição Federal de 1891, primeira após a Proclamação da República de 1889, 

em seu artigo 64, transferiu aos Estados o domínio das terras devolutas e, implicitamente, a 

responsabilidade sobre os territórios indígenas. No governo do Presidente Nilo Peçanha, 

precisamente em 20 de junho de 1910, foi aprovado o decreto 8.072, que criou o Serviço de 

Proteção aos Índios e Localização de Trabalhadores Nacionais (S.P.I).  O referido decreto 

tinha como objetivo prestar assistência e proteção aos indígenas do Brasil, velar pelos seus 

direitos, garantindo a efetividade da posse dos territórios ocupados, evitando a invasão das 

terras indígenas, punindo os crimes cometidos contra eles, fazendo respeitar a cultura e a 

organização interna das mais diversas tribos, seus hábitos e instituições, sua independência e 

evitar que os indígenas lutassem entre si etc. Do ponto de vista jurídico, esse decreto 



26 

 

significava retirar os povos indígenas do abandono ao qual foram relegados e integrá-los na 

posse dos seus direitos. 

A Lei n° 3.071, de janeiro de 1916, referente ao Código Civil dos Estados Unidos do 

Brasil, em seu artigo 6°, também representou um marco no campo dos direitos dos povos 

indígenas, pois declarava que os "silvícolas'' (termo usado para se referir aos habitantes das 

florestas) eram relativamente incapazes para exercer certos atos da vida civil e que leis e 

regulamentos especiais estabeleceriam o regime tutelar ao qual ficariam sujeitos, até que se 

adaptassem à sociedade do país. Apesar de representar um marco no campo dos direitos para 

os povos indígenas, no sentido de incluí-los na legislação, essa Lei também não deixava de 

discriminá-los, já que eram considerados relativamente incapazes, ou seja, não tinham a 

capacidade completa para determinados atos jurídicos, necessitando, nesse caso, de tutela. 

Posteriormente, foi promulgado o Decreto n° 5485, de 27 de junho de 1928, que tinha 

como finalidade regulamentar a situação dos indígenas nascidos no território nacional, 

abordando temas como a situação jurídica dos indígenas, classificação dos grupos indígenas, 

forma de registrar os atos e acontecimentos da sua vida, normas penais aplicáveis aos 

indígenas e aos que cometessem crimes contra eles, o patrimônio indígena e sua gestão. 

Quanto ao registro de nascimento, Ruiz e Pequeno (2015) afirmam que 

 

O registro civil do nascimento de uma pessoa é a inscrição do ato de nascer no ofício 

de registro das pessoas naturais, de modo a publicizar e reconhecer oficialmente a 

existência do indivíduo para/pela sociedade. É um direito que, se violado, irá 

alimentar novas práticas de violação de direitos para cujo acesso se exige a 

apresentação da certidão de nascimento, a exemplo do acesso à educação formal. O 

dever do registro indica que se trata de um fato juridicamente relevante para a 

sociedade. É por meio dele que o Estado identifica e reconhece seu cidadão. (RUIZ 

& PEQUENO, 2015, p. 155) 

 

De certa forma, essas legislações representaram, para os povos indígenas, a garantia de 

alguns direitos civis, pois retirou-os da servidão pós-colonial, criou um órgão para assisti-los, 

fazendo respeitar a cultura e a organização interna, seus hábitos e instituições e sua 

independência, grande contribuição para a preservação cultural. Também garantiu a posse de 

seus territórios, regulamentou a sua situação como cidadãos em vários aspectos, como 

nascimento, casamento, óbitos, crimes contra eles, dentre outros.  

Todavia, não se pode deixar de mencionar que essas mesmas legislações carregam 

traços de assimilação cultural, pois também alteram a identidade cultural indígena, 

contribuindo para a sua assimilação à civilização, o que pode ser observado na sua retirada da 



27 

 

servidão para serem tutelados, bem como a sua introdução na pecuária e a oferta de 

maquinários e ferramentas em nome do seu “progresso”. 

  

2.1 Os Direitos Humanos 

 

A Declaração Universal dos Direitos Humanos foi proclamada na Assembleia Geral 

das Nações Unidas em 10 de dezembro de 1948 e reconhece que a dignidade é inerente a todo 

ser humano e seus direitos são iguais e inalienáveis, configurando o fundamento da justiça, da 

liberdade e da paz no mundo. Segundo essa declaração, a mais alta aspiração do ser humano 

deve permear um mundo em que todos gozem da liberdade de pensamento, de expressão, de 

crença, e que vivam a salvo do temor e da miséria e protegidos de qualquer tipo de tirania e 

opressão. 

          Considerando que o desprezo aos Direitos Humanos conduziu a humanidade, ao 

longo da história, a atos de barbárie que causaram a dizimação de vários povos indígenas – 

como no caso do Brasil - faz-se mister mencionar essa Declaração, pois ela defende direitos e 

liberdades básicos, bem como serve de base para a proteção desses direitos em todo o mundo.  

No que tange ao direito cultural dos povos indígenas, a Declaração Universal dos 

Direitos Humanos constituí um documento essencial para a sua proteção e manutenção, pois 

ela tem como ideal atingir todos os povos, todas as nações, todos os órgãos da sociedade, a 

fim de que estes se esforcem, através do ensino e educação, para desenvolver o respeito a 

esses direitos e liberdades. Conforme o art. 22 da Declaração, “toda pessoa, como membro da 

sociedade, tem direito à segurança social e pode legitimamente exigir a satisfação dos direitos 

econômicos, sociais e culturais, considerados indispensáveis à dignidade e ao livre 

desenvolvimento da personalidade” (UNICEF, 2025). 

       A Declaração Universal dos Direitos Humanos visou construir um mundo sob 

novos alicerces, promovendo as liberdades fundamentais e fortalecendo os Direitos Humanos 

e serviu como um norte para legislações subsequentes, que devem tratar o direito cultural 

como algo que deve ser garantido e protegido pelos Estados de forma a permitir a convivência 

harmônica entre os povos. 

 

2.2 Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas 

 

Esta declaração, proposta em 29 de junho de 2006 e aprovada em 13 de setembro de 

2007, constitui um marco importante para o reconhecimento, a promoção e a proteção dos 



28 

 

direitos e das liberdades dos povos indígenas. Repudia toda forma de discriminação a esses 

povos no exercício dos seus direitos, reconhecendo e reafirmando que eles têm os mesmos 

direitos humanos reconhecidos no direito internacional, possuindo direitos coletivos que são 

indispensáveis para sua existência, bem-estar e desenvolvimento integral como povos. 

A Declaração afirma que os povos indígenas são iguais a todos os demais, 

reconhecendo que todos os povos têm o direito de ser diferentes e que devem ser respeitados 

como tais. Essa mesma Declaração reafirma a importância do controle, pelos povos indígenas, 

sobre suas terras, territórios e recursos que lhes permitem manter e reforçar suas instituições, 

culturas e tradições, de forma a promover seu desenvolvimento de acordo com suas 

aspirações e necessidades. 

No que diz respeito ao aspecto cultural dos povos indígenas e sua proteção, vários 

artigos da Declaração fazem referência a esse direito. Consta que os povos indígenas têm 

direito à autodeterminação, podendo buscar livremente seu desenvolvimento cultural, com 

vistas a reforçar e conservar suas próprias instituições políticas, jurídicas, econômicas, sociais 

e culturais, podendo, ainda, participar, caso desejem, da vida cultural do Estado. 

Reafirma que os povos indígenas têm o direito a não sofrer assimilação forçada ou a 

destruição de sua cultura, ficando os Estados incumbidos de estabelecer mecanismos eficazes 

para a prevenção e a reparação de todo e qualquer ato que prive os povos e as pessoas 

indígenas de sua integridade como povos distintos, ou de seus valores culturais ou de sua 

identidade étnica.  

Os direitos previstos e reconhecidos nessa declaração constituem normas mínimas 

para a sobrevivência, o bem-estar e a dignidade dos povos indígenas, além de assegurarem a 

sua participação nos assuntos que lhes dizem respeito, principalmente sobre o mencionado 

patrimônio cultural, seus conhecimentos e suas expressões culturais tradicionais. 

 

2.3 O Direito Cultural dos Povos Indígenas na Constituição Federal de 1988 

 

A Carta Magna de 1988 assegura aos povos indígenas sua organização social, 

costumes, línguas, crenças e tradições e seus direitos originários sobre as terras que 

tradicionalmente ocupam, competindo à União demarcá-las, protegê-las e fazer respeitar 

todos os seus bens. Também assegura o direito à cultura, à diferença e à diversidade cultural, 

rompendo com o paradigma assimilacionista e tutelar vigente até então. Segundo Marques 

(2023), no que diz respeito ao reconhecimento dos direitos culturais, 

  



29 

 

No Brasil, os direitos culturais foram reconhecidos pela primeira vez apenas no 

ordenamento jurídico-constitucional atual. De forma inédita, a CF/88 empregou a 

expressão “direitos culturais” no texto normativo e dedicou uma seção à cultura. 

Não obstante, é possível identificar alguma disciplina jurídica atinente à cultura em 

todos os seus títulos, o que permite concluir que a “Constituição Cidadã” também é 

uma “Constituição Cultural. Ademais, pode-se dizer ainda que a CF/88 se destacou 

também por dedicar um capítulo aos índios, a partir de uma perspectiva pautada no 

respeito, na preservação, na promoção e na difusão de bens que materializam o 

pluralismo cultural proveniente de diversos grupos indígenas. Nesse sentido, propõe 

uma transformação nas políticas indigenistas oficiais que secularmente 

manifestaram o desejo de realizar a progressiva integração das etnias indígenas à 

comunhão nacional, o que nos leva a afirmar que a “Constituição Cidadã” também é 

uma “Constituição Indígena”. (MARQUES, 2023, p. 21) 

 

Em relação à educação, o ensino da História do Brasil levará em conta as 

contribuições das diferentes culturas e etnias para a formação do povo brasileiro, o que 

representa um grande avanço no que diz respeito à valorização da cultura indígena. 

Gersem Baniwa (2006) destaca a importância da singularidade das culturas indígenas, 

conforme segue: 

 

As culturas indígenas em grande medida têm conservado sua singularidade em face 

do mundo moderno, sem isolamento. Até hoje existem códigos culturais autóctones 

pouco conhecidos das civilizações europeias, como são as medicinas tradicionais. A 

consciência de uma cultura própria é em si um ato libertário, na medida em que 

vence o sentimento de inferioridade diante da cultura opressora. As culturas 

indígenas são concretas, como concreto são os que dão vida a elas. Os índios 

conservam suas línguas, suas experiências e sua relação com a natureza e com a 

sociedade. Eles mantêm a tradição oral e os rituais como manifestação artística e 

maneira de vinculação com a natureza e o sobrenatural. Mantêm o papel socializador 

e educador da família, aplicam sábios conhecimentos milenares e praticam o 

respeito à natureza. Com isso, as culturas indígenas seguem manifestando sua 

personalidade coletiva e de alteridade, seja no trabalho ou na festa, e por isso são 

democráticos e populares. (BANIWA, 2006, p. 50) 

 

Percebe-se, portanto, que a cultura indígena representa um patrimônio para a 

sociedade brasileira e por esse motivo foi estabelecida a sua proteção, preservação e 

valorização pela nossa Lei Maior. 

 

2.4 A Diversidade Cultural e Interculturalidade – Convenções e Tratados internacionais 

 

A Convenção sobre a Proteção e Promoção da Diversidade das Expressões Culturais, 

celebrada em Paris em 20 de outubro de 2005 e ratificada pelo Brasil por meio do Decreto 

Legislativo 485/2006, trata sobre o reconhecimento da diversidade cultural e a proteção das 

minorias. Seus objetivos permeiam a promoção e proteção da diversidade das expressões 

culturais, o reforço do diálogo entre as culturas, com a finalidade de promover e assegurar 



30 

 

intercâmbios culturais mais amplos, de forma livre e equilibrados, em favor do respeito 

intercultural. 

Consta na Convenção a importância sobre o fomento da interculturalidade como meio 

de promover o desenvolvimento da interação cultural e a construção de vínculos entre 

diversas culturas, de modo a preservar e promover o respeito pela diversidade das expressões 

culturais e a conscientização de seu valor nos planos local, nacional e internacional. A 

interculturalidade deve ser vista como uma via de mão dupla, no sentido de que todos têm que 

aprender a conviver com a diferença, uns em relação aos outros. Nesse sentido, Lobo e 

Munhoz (2022) destacam o seguinte: 

 

Assim sendo, a interculturalidade não deve ser vista apenas como uma política de 

fortalecimento dos saberes tradicionais, mas também como uma estratégia de 

convivência com a diferença entre os povos, pautada pelo princípio de respeito às 

diferenças. Historicamente, temos marcado a diferença como um traço negativo 

mediante práticas sociais de exclusão. É como se apenas os indígenas tivessem que 

estar preparados para a convivência intercultural, quando os não indígenas têm sido 

pouco incentivados a viver com a diferença. Partindo dessa premissa, todos nós 

precisamos compreender e nos relacionar com práticas interculturais no nosso dia a 

dia, não somente os indígenas, como tem acontecido nos últimos anos. (LOBO & 

MUNHOZ, 2022, p. 6) 

 

A Convenção reconhece também a natureza específica das atividades, bens e serviços 

culturais indígenas como portadores de identidades, valores e significados. Reafirma o direito 

soberano dos Estados de conservar, adotar e implementar as políticas e medidas que 

considerem apropriadas para a proteção e promoção da diversidade dessas expressões 

culturais em seu território. Reconhece a importância dos conhecimentos tradicionais como 

fonte de riqueza material e imaterial, e, em particular, dos sistemas de conhecimento das 

populações indígenas, estabelecendo, assim, sua adequada proteção e promoção.  

Sobre a riqueza imaterial, a Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio Cultural 

Imaterial (PCI) da Humanidade, de 2003, foi criada pela Organização das Nações Unidas para 

a Educação, a Ciência e a Cultura (Unesco) e estabeleceu, juridicamente, no campo do 

patrimônio cultural dos países signatários, um marco indutor de políticas públicas voltadas à 

preservação das práticas culturais de identidade e memória, deslocando o olhar do Estado das 

coisas e dos objetos para o ser humano, sujeito ativo e protagonista do patrimônio. 

A Convenção nº 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT) sobre Povos 

Indígenas e Tribais, de 27 de junho de 1989, que entrou em vigor em 5 de setembro de 1991, 

dentre seus vários dispositivos legais e em sintonia com os termos da Declaração Universal 

dos Direitos Humanos, do Pacto Internacional dos Direitos Econômicos, Sociais e Culturais, 



31 

 

do Pacto Internacional dos Direitos Civis e Políticos, reconhece e protege os valores, as 

práticas sociais, culturais, espirituais e religiosas típicas dos povos originários, destacando a 

importância desses povos em assumir o controle de suas próprias instituições, formas de vida, 

desenvolvimento econômico, o que contribui para a manutenção e fortalecimento de sua 

identidade, língua, religião, leis, costumes e valores dentro do Estado onde moram. 

A supra Convenção observa que, em diversas partes do mundo, os povos indígenas 

não gozam dos direitos humanos fundamentais no mesmo grau que o restante da população os 

usufrui, no que se refere ao local em que moram, seus costumes, suas leis e valores, 

decorrendo daí impactos negativos frequentes. Esta Convenção representa um poderoso 

instrumento na defesa dos direitos culturais dos povos indígenas, pois reforça o orgulho de 

pertencimento a uma cultura própria e a riqueza da sua diversidade cultural. A cultura 

indígena está relacionada com a maneira de se ver e de se situar no mundo e com a 

organização da sua vida social, política, econômica e espiritual. Assim, cada povo tem uma 

cultura distinta da outra, pois se situa no mundo e se relaciona com ele de maneira singular, 

razão pela qual deve ser mantida e protegida pelo Estado. 

 

2.5 Preservação do direito à cultura indígena - outras legislações 

 

A Lei 5.371, de 5 de dezembro de 1967, autoriza a instituição da Fundação Nacional 

do Índio, FUNAI. O órgão possui patrimônio próprio e personalidade jurídica de direito 

privado, sendo responsável por estabelecer as diretrizes e garantir o cumprimento da política 

indigenista. Baseia-se nos princípios do respeito à pessoa do índio, instituições e comunidades 

tribais; da preservação do equilíbrio biológico e cultural do indígena, no seu contato com a 

sociedade nacional e, resguardando a não aculturação dos povos originários. Compete 

também à Fundação gerir o patrimônio indígena, a proteção territorial, identificação, 

delimitação e demarcação de suas terras, monitoramento e fiscalização, bem como ações para 

prevenir ilícitos, incêndios e garantir o uso sustentável dos recursos naturais. Também atua na 

promoção dos Direitos Socioculturais, apoiando sua educação, saúde, cultura e seu 

desenvolvimento socioeconômico, buscando garantir seus direitos e promover a igualdade e o 

respeito à sua diversidade cultural. Por fim, cabe observar que a FUNAI, com suas 

contradições, ainda atua dentro de uma estrutura de tutela, junto aos povos indígenas. 

A Lei 6.001, de 19/12/1973, dispõe sobre o Estatuto do Índio e regula a situação 

jurídica dos povos indígenas, no que tange aos seus direitos civis e políticos, ao direito à terra, 

aos bens, à renda, ao patrimônio indígena, educação, cultura, saúde e normas penais. No que 



32 

 

diz respeito à cultura indígena, tem como finalidade preservar, resguardar os usos, costumes e 

tradições. Em resumo, o Estatuto do Índio estabelece princípios gerais para o reconhecimento, 

preservação e proteção dos direitos indígenas, como os direitos de cidadania, o respeito às 

suas tradições, expressões artísticas, valores, patrimônio cultural, o respeito aos ritos e crenças 

indígenas, organização social etc. 

A Lei 9.836/1999, que incluiu o capítulo V na Lei 8.080/1990, estabelece o 

funcionamento do Sistema Único de Saúde, passando a dispor sobre o Subsistema de Atenção 

à Saúde Indígena, cuja finalidade é realizar ações e serviços de saúde voltados ao atendimento 

das populações indígenas. 

Decreto n° 26 de 04/02/1991 - trata da educação indígena no Brasil - o qual dispõe 

sobre a atribuição do Ministério da Educação para coordenar as ações sobre a educação 

indígena em todos os níveis e modalidades de ensino, ouvida a FUNAI, ficando determinado 

que as ações seriam desenvolvidas pelas Secretarias de Educação dos Estados e Municípios 

em consonância com as Secretarias Nacionais de Educação do Ministério da Educação.  

A Lei n° 9.394 de 1996, que trata das Diretrizes e Bases da Educação Nacional, no seu 

Art. 32, garante às comunidades indígenas o direito ao uso de suas línguas maternas e 

processos próprios de aprendizagem no Ensino Fundamental. 

O professor indígena Gersem Baniwa, que faz parte do quadro permanente do 

Departamento de Antropologia da Universidade de Brasília (UnB), faz uma análise da 

educação indígena no passado e os desafios do presente. Para ele, o aumento da presença dos 

povos indígenas nas universidades representa um novo tempo, novas oportunidades e 

possibilidades, além de promover, nesse importante território institucional, o encontro de 

sujeitos coletivos (indígenas e não indígenas), cada um com suas peculiaridades, diversidades 

étnicas, culturais, linguísticas.  

 

Dessa maneira, ao analisarmos o percurso histórico da educação indígena no Brasil, 

entende-se que, historicamente, o direito à educação dos povos indígenas no Brasil 

foi instrumentalizado como ferramentas de integração forçada e subjugação, 

alinhadas aos interesses expansionistas e coloniais. E, na atualidade, os desafios 

consistem em superar as práticas de tutela imposta por séculos, promovendo uma 

abordagem que valorize o protagonismo indígena, permitindo que esses povos 

exerçam autonomia na construção e gestão de seus processos educativos, em 

consonância com suas demandas culturais e objetivos de futuro. (BANIWA, 2010, 

s.p.) 

 

Seguindo essa mesma temática sobre a educação indígena no Brasil, Monteiro (2019) 

discorre que as transformações políticas mundiais que marcam a sociedade global do século 

XXI demandam um novo entendimento sobre as relações sociais e culturais dos diversos 



33 

 

países do mundo. Esse novo entendimento está articulado à educação e à valorização da 

cultura, o qual possibilita a aquisição de novos saberes e do reconhecimento da diversidade 

cultural e de sua importância tanto para a sobrevivência de diversos povos e do próprio 

planeta. 

No Brasil, esse reconhecimento passa pela necessidade de desconstrução de uma 

cultura política e econômica que não investe, nem legitima essa diversidade. A 

educação e a cultura juntas fazem parte de um contexto que sinaliza como objetivo a 

necessidade de reconhecimento da identidade indígena e a sua ressignificação junto 

à sociedade nacional, constituindo-se essas em pilares da resistência dos povos 

indígenas. (...) A educação e a cultura indígena se fundamentam em elementos que 

dão significado ao grupo, tais como: a língua; o conhecimento tradicional; os mitos e 

rituais, além do que vai sendo incorporado, como novas informações e ferramentas 

tecnológicas do modelo da sociedade atual. É preciso rediscutir a educação 

multicultural, fortalecendo as culturas locais e oferecer aos indígenas escolhidos pela 

comunidades acesso franqueado ao conhecimento universal; estabelecer formas de 

proteção aos conhecimentos tradicionais, garantindo os valores culturais de cada 

povo e proteção a seu patrimônio artístico. (MONTEIRO, 2019, s.p.) 

 

A Resolução CNAS/MDS nº 20, de 20 de novembro de 2020, dispõe sobre o acesso de 

famílias pertencentes a Povos Indígenas aos benefícios e serviços ofertados no âmbito da 

Rede Socioassistencial e orienta a operacionalização do atendimento, considerando a 

diversidade cultural, a organização social e as terras tradicionalmente ocupadas. 

A Lei 14.402, de 08 de julho de 2022, institui o Dia dos Povos Indígenas. Essa Lei 

altera a nomenclatura da data de celebração dos povos indígenas no Brasil, substituindo "Dia 

do Índio" por "Dia dos Povos Indígenas", refletindo a mudança no entendimento e no respeito 

a esses povos. O termo "índio”, aparentemente correto, utilizado desde a colonização do 

Brasil, é considerado pejorativo e reforça estereótipos, além de reduzir e ignorar a diversidade 

cultural dos povos indígenas que são compostos por diferentes etnias. Já o termo "indígena" é 

considerado mais adequado, pois, além de se referir aquele que é nativo do lugar, ou seja, que 

já habitava o território antes da chegada dos colonizadores, também reconhece a origem e a 

identidade dos desses povos.  

Percebe-se, ao longo da pesquisa, que o termo “índio” foi utilizado em várias 

legislações e por alguns autores cujas publicações antecedem a promulgação da Lei 14.402, 

como, por exemplo, Darcy Ribeiro e Gersem Baniwa (este último já utilizava as duas 

nomenclaturas em suas obras). Porém, nota-se que Holanda utiliza o termo “indígena” mesmo 

antes dessa revisão do termo. E as dissertações, artigos e teses mais recentes já abordam o 

termo da forma correta, como pode ser observado nas obras de Idalina Teixeira e de Lobo e 

Munhoz. 



34 

 

O Decreto nº 11.785/2023 instituiu o Programa Federal de Ações Afirmativas, cujas 

ações específicas incluem a reserva de vagas para concursos públicos e universidades federais 

e a obrigatoriedade do ensino da história e cultura indígenas na educação básica.  

 

2.6 Avanços e retrocessos acerca da defesa dos direitos culturais dos povos indígenas do 

Brasil 

 

O arcabouço legal, tanto nacional quanto internacional, relativo à proteção e 

manutenção do direito cultural dos povos indígenas representou um grande avanço, levando 

em consideração que, durante um longo período histórico, esses povos foram destituídos de 

quaisquer direitos.  

Os avanços nas legislações foram múltiplos, dentre os quais se destacam o direito às 

liberdades e garantias fundamentais, a atenção à saúde indígena, por meio do SUS (Sistema 

Único de Saúde), o acesso de famílias pertencentes a Povos Indígenas aos benefícios e 

serviços ofertados no âmbito da Rede Socioassistencial, o reconhecimento e proteção da 

diversidade cultural e o acesso de estudantes indígenas ao ensino superior, a partir de políticas 

públicas de ações afirmativas.  

A Constituição Federal de 1988 estabeleceu elementos jurídicos essenciais para 

legitimar e fundamentar a relação dos povos indígenas e não indígenas, reconhecendo aos 

primeiros o direito de sua organização social, costumes, línguas, crenças e tradições, de modo 

a garantir a manutenção de seus direitos, dentre eles a diferença cultural frente à sociedade 

nacional. Também avançou no sentido de que houve uma superação dos aspectos relativos à 

assimilação cultural e integração dos povos indígenas, objetivos presentes em muitas 

legislações, como uma meta ao desenvolvimento nacional. Os povos indígenas passam a ter 

suas especificidades e particularidades étnico-culturais respeitadas, tendo o direito de serem e 

se manterem como indígenas. 

 

Nesse sentido, os art. 215 e 216 da CF/88 representaram um avanço que possibilitou 

que os direitos culturais passassem a ser concebidos como um processo criativo que 

exige do Estado a intensificação do dever de elaborar políticas culturais e 

democráticas protetoras da diversidade de sujeitos historicamente excluídos, como, 

por exemplo, os indígenas, que sofreram um intenso processo de apagamento 

cultural de origem, desde o início das políticas oficiais do Brasil colonial até tempos 

recentes. (MARQUES, 2023, p. 47-48) 

 

A criação do Ministério dos Povos Indígenas (MPI) – órgão do governo federal criado 

em janeiro de 2023, cujo objetivo é representar e defender os direitos dos povos indígenas – 



35 

 

significa também um grande avanço no sentido de proteger os direitos culturais, tendo em 

vista a necessidade histórica de reparação, amparo e proteção desses povos. 

 Paradoxalmente, existem também alguns retrocessos em relação aos direitos dos 

povos indígenas, como a Lei nº 14.701/2023, que trata do Marco Temporal. Essa Lei visa a 

limitar aos indígenas o direito à posse das terras que eventualmente ocupavam (ou 

disputavam) até a data da promulgação da Constituição Federal de 1988 (5 de outubro) e 

gerou imenso debate e muita controvérsia no sentido de que restringiria de forma injusta os 

direitos dos povos indígenas e violaria a Constituição Federal, ignorando a história de 

deslocamento e perda de terras que muitas comunidades indígenas sofreram ao longo do 

tempo em decorrência de conflitos com fazendeiros, posseiros etc. Em 2023, o Supremo 

Tribunal Federal (STF) decidiu pela inconstitucionalidade da tese do Marco Temporal, o que 

foi bastante comemorado por organizações indígenas, que afirmam que isso garante a 

proteção dos direitos territoriais dos povos indígenas, pois sua rejeição facilitaria a 

demarcação de terras indígenas e a proteção dos seus direitos. A aprovação de tal Lei também 

significa diretamente a violação do patrimônio indígena, representado pelos seus costumes, 

tradições, valores, rituais etc. que são perpassados pelo sentimento de pertencimento e 

territorialidade que os indígenas carregam. 

 

Nos desdobramentos mais recentes, constata-se uma sucessão de iniciativas 

contrárias aos direitos originários dos povos indígenas, as quais suscitam indagações 

quanto à sua legitimidade e representam um risco iminente à continuidade e à 

subsistência dessas comunidades. No âmbito do Poder Executivo, os últimos 

detentores do cargo de chefia – mediante sua ação ou omissão – demonstraram 

condescendência e até mesmo respaldo aos questionamentos concernentes aos 

direitos originários dos povos indígenas, sobretudo em prol dos interesses do 

agronegócio. Essas ações governamentais, quando apoiadas pelos chefes do 

Executivo, acabam por enfraquecer a proteção legal e os mecanismos de salvaguarda 

dos direitos indígenas, além de desconsiderar as obrigações assumidas pelo Estado 

em âmbito nacional e internacional. (CAMPOS, 2023, p. 37)  

 

Outro retrocesso foi o aumento da violência contra os povos indígenas e a omissão do 

governo federal que compreendeu o quadriênio de 2019 a 2022. Conforme dados 

apresentados pelo CIMI (Conselho Indigenista Missionário) em 2022, houve um grande 

aumento de conflito por direitos territoriais, inúmeros casos de invasões possessórias, 

exploração ilegal de recursos naturais, danos diversos ao seu patrimônio e registro de 

assassinatos de indígenas (contabilizando 795 óbitos). Os desafios enfrentados diante da 

omissão governamental, desassistência intencional e dos efeitos mais nefastos dessas práticas 

reforçam a importância da permanente luta dos povos indígenas contra a ofensiva capitalista.  

 



36 

 

A luta e a resistência dos povos indígenas do Brasil, a partir de seus territórios, 

exibiu nestes últimos anos uma grande ousadia política diante dos desafios impostos 

pelo avanço das fronteiras econômicas do capital e pela erosão das instituições do 

Estado e da própria convivência no país. O período entre 2019 e 2022, perturbado 

pela chegada ao governo de um projeto de poder de extrema-direita com apoio de 

militares, fundamentalistas e setores econômicos como o agronegócio, foi, sem 

dúvida, o momento de maior ofensiva aos direitos dos povos indígenas e de maior 

assédio a seus territórios e a suas formas de vida. A determinação do governo 

federal neste período de paralisar todos os processos de demarcação, abandonar as 

medidas de proteção territorial e avançar em uma desconstitucionalização dos 

direitos conquistados teve como resultado evidente o aumento da violência contra os 

povos indígenas. (CIMI, 2023, p. 1) 

 

Apesar do aumento alarmante da violação do Estado contra essas populações, da 

pressão socioeconômica e da tentativa de imposição da assimilação cultural, os povos 

indígenas vão transformando seus modos de viver e de ser, resistindo a tais pressões, mas o 

fazem conservando sua identificação étnica e preservando sua cultura original. 

 



37 

 

3 O SERVIÇO SOCIAL E SUA RELAÇÃO COM A DEFESA DOS DIREITOS 

CULTURAIS DOS POVOS INDÍGENAS 

 

A categoria dos profissionais do Serviço Social apoia a luta pela defesa e proteção dos 

direitos da população indígena, dentre eles a preservação do seu patrimônio material e 

cultural, reafirmando, no seu cotidiano do trabalho, o compromisso com o reconhecimento 

dos direitos sociais, culturais, econômicos, ambientais e territoriais desses povos, respeitando 

e valorizando sua identidade étnica e formas de organização.  

A orientação técnica de 2017 do antigo MDSA (Ministério do Desenvolvimento 

Social e Agrário) – referente ao “Trabalho Social com Famílias Indígenas na Proteção Social 

Básica” – faz uma reflexão sobre o atendimento e o acompanhamento adequado às famílias 

indígenas, em sintonia com suas reivindicações.  

Esse documento, além de reconhecer que as discriminações étnicas e raciais são 

promotoras de vulnerabilidades que devem ser enfrentadas, trouxe também os seguintes dados 

estatísticos de 2017:  

 

O Sistema Único de Assistência Social (SUAS) conta hoje com 8.286 CRAS, 2.372 

Centros de Referência Especializados de Assistência Social (CREAS). Destes, 574 

CRAS e 240 CREAS atendem comunidades indígenas, 21 CRAS se encontram em 

comunidades indígenas, além da atuação das equipes volantes, que totalizam 1.227 

em 1.057 municípios. No CadÚnico existem 149.243 famílias indígenas cadastradas. 

O Serviço de Convivência e Fortalecimento de Vínculos atende atualmente 9.142 

pessoas que se declaram indígenas no quesito cor ou raça no CadÚnico. (MDS, 

2017, p. 8) 

 

Segundo Sousa e Costa (2018), a assistência social brasileira é uma política recente e 

foi prevista na Constituição de 1988, todavia sua regulamentação só ocorreu no ano de 1993, 

com a Lei Orgânica da Assistência Social (LOAS). Sua organização e gestão foram discutidas 

a partir da Política Nacional de Assistência Social (PNAS), em 2004, e da Norma de 

Operação Básica do Sistema Único de Assistência Social (NOB/SUAS), em 2005. Refletindo 

sobre a assistência social brasileira e a questão indígena, os autores fazem as seguintes 

considerações: 

 

Com base na Constituição brasileira, a assistência social se refere a uma política 

pública, de caráter não contributivo, que, sob a primazia do Estado, visa garantir 

“mínimos sociais” a quem dela necessitar. Destina-se a vários segmentos sociais, 

dentre os quais os povos indígenas, que são mencionados na PNAS como um dos 

“segmentos sujeitos aos maiores graus de riscos sociais”, devendo, assim, ter acesso 

a serviços, programas e projetos que atendam equitativamente suas demandas. Desse 

modo, a PNAS assume a necessidade da adoção de mecanismos que possibilite 



38 

 

aos/às indígenas ações que garantam o direito à vivência de seus costumes, crenças, 

tradicionalidade, bem como a promoção de um trabalho social equitativo. Em 2016, 

o Ministério do Desenvolvimento Social (MDS) lançou uma orientação técnica 

sobre o “Trabalho Social com Famílias Indígenas” que, com algumas ressalvas, 

descreve nuanças que possibilitam o norteamento para uma atuação diferenciada 

junto a estes povos. Observamos que o atendimento aos povos indígenas, no âmbito 

da assistência social, foi problematizado recentemente. Tal política é permeada de 

contradições, que, consubstanciadas na matriz do favor e da caridade, acrescido ao 

contexto contemporâneo de desmonte das políticas sociais, torna-se um desafio 

cotidiano efetivá-la como direito social. Direcionar nossas análises e percepções 

sobre a questão indígena significa nos reportar a um segmento que possui 

peculiaridades e especificidades diversas. Público esse com história social permeada 

por dizimação, lutas, resistências e negação de direitos e que apresenta a necessidade 

de valorização e visibilidade para questões que foram negligenciadas durante muito 

tempo pelos serviços públicos e instituições de fomento. (SOUSA e COSTA, 2018, 

p. 229) 

 

Sabe-se que a grande maioria dos indígenas vive em áreas rurais e que a sua relação 

com o território constitui parte fundamental do seu modo de vida e de sua cultura. Também se 

observa que a presença de indígenas em áreas urbanas, historicamente, está associada ao 

processo de expulsão e à fuga da violência no campo, bem como à migração voluntária para 

as grandes cidades em busca de serviços como saúde, educação e melhores condições de vida.  

Santos (2012) discorre acerca das particularidades e características das várias 

expressões que envolvem a “questão social” no Brasil e suas manifestações na sociedade 

brasileira.   

 

Conforme o afirmam as várias produções do Serviço Social no campo marxista, 

entender a “questão social” é, de um lado, considerar a exploração do trabalho pelo 

capital e, de outro, as lutas sociais protagonizadas pelos trabalhadores organizados 

em face desta premissa central à produção e reprodução do capitalismo (...). 

Conjugadas, essas premissas derivam em expressões diversificadas da “questão 

social” em face das quais cabe sempre um processo de investigação a fim de 

caracterizá-las enquanto “unidade na diversidade”; ou seja, devemos nos esforçar, 

como categoria, para apontar as características e “formas de ser” de cada expressão 

da “questão social” enquanto fenômeno singular e, ao mesmo tempo, universal, cujo 

fundamento comum é dado pela centralidade do trabalho na constituição da vida 

social. (SANTOS, 2012, p. 133) 

 

Berger (2019), em seu artigo “Questão indígena como expressão da questão social: 

indígenas em contexto urbano na cidade do Rio de Janeiro em tempos de barbárie (2012-

2017)”, apresenta a questão indígena como parte e expressão da questão social na formação 

social brasileira, tendo como referência dados da realidade de violência contra os povos 

indígenas. Afirma também que a chamada questão indígena não pode ser dissociada da 

questão fundiária, pois ambas são como parte e expressão da questão social na 

contemporaneidade. Para ele, a condição de existência das populações indígenas é o território, 



39 

 

objeto de disputas do modelo econômico capitalista, que aniquila o meio ambiente, povos e 

culturas.   

Dentro dessa perspectiva, ainda de acordo com o autor, é importante que a assistência 

social, como política pública, e o Serviço Social, como profissão comprometida com a classe 

trabalhadora, e as classes subalternizadas devem levar em consideração as especificidades e 

reinvindicações dos povos indígenas, dentre elas: a importância da posse e o uso do território 

tradicional, o sentimento de pertencimento desses povos, o respeito à diversidade étnica, 

tendo em vista que cada etnia possui seus próprios valores, cultura, estrutura e organização. 

 

A título de exemplo, outras proposições legislativas contra os indígenas espalharam, 

através de uma formação de consenso e coerção, o ódio contra os povos indígenas 

para uma massa desprovida de acesso a uma educação crítica ampla. Como 

resultado, temos os extermínios de indígenas, a criminalização das resistências 

indígenas em seus territórios de origem e no contexto urbano. É esta a ação do 

capital em invasões com o intuito de expropriação, posse e exploração dos recursos 

naturais dessas populações, de forma predatória, o que expressa uma lógica contrária 

aos direitos dos povos indígenas no Brasil pela da criminalização das lutas 

territoriais, que expressam parte significativa da questão social contemporânea. (...) 

Assim, pensar a chamada questão indígena no Brasil implica discutir a questão 

fundiária, ambas como parte e expressão de uma totalidade complexa, que é a 

questão social na contemporaneidade. (BERGER, 2019, s.p.) 

 

Acerca da questão indígena, Sousa e Costa (2018) afirmam que são várias as 

expressões da questão social que se apresentam como demanda e em que pese representarem 

situações, por vezes semelhantes, não se pode desconsiderar que os sujeitos e famílias 

indígenas possuem pertenças étnicas diferenciadas, o que faz com que o assistente social 

questione aspectos como família, normas de convívio, deliberação e organização nas aldeias e 

impactos do contato constante com a sociedade. Deve também o profissional se ater para o 

cuidado ao lidar com as situações sociais apresentadas, com a finalidade de não ir de encontro 

às especificidades da comunidade, visando a não reproduzirem ações violadoras e 

disciplinadoras.  

 

É fundamental que os/as trabalhadores descolonizem o olhar e o exercício 

profissional, percebendo quais as reais necessidades dos usuários/as. (...) A cultura 

indígena foi sinalizada como uma bússola para a realização e compreensão das 

atividades laborais. Porém, há uma falsa ideação de que estes/as trabalhadores/as 

imprimiriam nas suas ações o modo de ser indígena, quando na realidade estes/as 

jamais poderão promover uma cultura que não é sua, no máximo poderão auxiliar na 

promoção de direitos, com uma atuação que respeite, compreenda e coadune com as 

demandas que lhes são apresentadas. Pois, quem promove, realiza e vivencia a 

cultura são os/as indígenas e não os/as profissionais. (SOUSA e COSTA, 2018, p. 

240) 

 



40 

 

No entanto, analisando a obra “Política de Assistência Social e Povos Indígenas: 

limites e possibilidades para o trabalho social com famílias” de Sousa e Costa (2018) – na 

qual há uma análise crítica da relação entre o Serviço Social e a efetivação dos direitos sociais 

e culturais dos povos indígenas, tendo como referência o estudo com famílias da etnia 

Pitaguary, no Ceará – os autores afirmam que, embora a Política de Assistência Social tenha 

como princípio a universalização do acesso, suas práticas permanecem ancoradas em uma 

lógica etnocêntrica, incapazes de compreender as especificidades históricas e culturais dos 

povos originários. Para Sousa e Costa (2018, p. 210), “a política de assistência social, ao não 

reconhecer as singularidades culturais das famílias indígenas, tende a reproduzir formas sutis 

de exclusão, transformando o direito em mecanismo de controle social”.  

Ainda nessa perspectiva, os autores também denunciam que o atendimento prestado 

nos CRAS (Centro de Referência de Assistência Social) e no PAIF (Serviço de Proteção e 

Atendimento Integral à Família) frequentemente ignora as dimensões comunitárias e 

territoriais próprias dessas populações, desconsiderando seus modos de organização e de 

reprodução da vida. Para eles, o desafio ético e político do assistente social é romper com a 

homogeneização institucional e construir práticas emancipatórias baseadas no reconhecimento 

da diversidade étnica e na defesa dos direitos culturais e territoriais indígenas. Assim, os 

autores propõem que o Serviço Social assuma uma postura crítica e decolonial, articulando-se 

às lutas dos povos indígenas por autonomia e justiça social. 

O Conselho Federal de Serviço Social (CFESS) e os Conselhos Regionais de Serviço 

Social (CRESS) em conjunto vêm ao longo dos anos fomentando no interior da categoria o 

debate sobre Serviço Social e os povos originários. A esse respeito foram realizadas 

publicações, manifestos e outras produções que demarcam a posição dos assistentes sociais 

em defesa dos direitos dos povos indígenas, como pode ser visto adiante. 

O documento CFESS Manifesta – Dia da Luta Indígena (2013), intitulado “Éramos 

livres e felizes” aborda a questão indígena, com o intuito de contribuir para o aprofundamento 

crítico no âmbito do serviço social brasileiro sobre a temática. Destaca que, no transcurso da 

história, a questão indígena é uma situação traumática para esta população desde a 

colonização em 1500 e que acompanha a sociedade e o Estado brasileiro desde então.  

Para Berger (2019), este manifesto atesta o compromisso da profissão do serviço 

social com a população indígena brasileira, historicamente negligenciada em suas demandas 

pelo Estado e destaca a necessidade de mais estudos sobre o tema para entender a amplitude 

da chamada questão social e sua expressão indígena.  



41 

 

De acordo com este documento, o Estado representa a principal força, cuja intervenção 

resulta no extermínio físico e cultural das etnias indígenas, o qual vai desde atividades 

econômicas predatórias em terras indígenas (principal alvo do modelo econômico), até a 

expropriação territorial e outras violências, desconsiderando que a condição de existência das 

populações indígenas é o território. Diante dos desafios vivenciados pelos povos indígenas 

pela preservação de sua cultura e de seus territórios, o documento ressalta que a pauta da 

questão indígena se constitui um desafio, no qual o CFESS reafirma a necessidade do 

aprofundamento do debate frente a essa realidade multifacetada, circunscrita a um contexto de 

múltiplas e diversas determinações.  

A Revista Serviço Social & Sociedade, edição 133, publicada pela Cortez Editora, no 

ano de 2018, também aborda, entre outros eixos temáticos, o debate étnico-racial. Ainda que a 

maioria dos artigos que compõem essa edição deem ênfase à questão dos negros, a revista traz 

o debate sobre a questão indígena. Um dos artigos, escrito por Elizângela Cardoso de Araújo 

Silva (2018), denominado “Povos indígenas e o direito à terra na realidade brasileira”, destaca 

que os povos indígenas vêm sofrendo um longo processo de devastação física e cultural e 

enfatiza o direito à terra como condição fundamental para os povos indígenas.  

 

A análise do processo histórico da luta e conquista do direito dos povos indígenas à 

terra na sociabilidade capitalista exige uma breve caracterização da relação entre 

instâncias de poder e povos originários na nossa formação social brasileira. A 

histórica questão fundiária indígena envolve diversas problemáticas quanto ao 

acesso e uso da terra: violências sofridas por indígenas em conflitos diretos com a 

classe burguesa de ruralistas, donos do agronegócio acarretando consequências 

nefastas para os povos que ainda vivem no campo. A invasão, ocupação e 

exploração do solo brasileiro foram e são determinantes para as transformações 

radicais que os povos originários passam no decorrer de cinco séculos. Um longo 

processo de devastação física e cultural eliminou grupos gigantescos e inúmeras 

etnias indígenas, especialmente através do rompimento histórico entre os índios e a 

terra. (SILVA, 2018, p. 480-481.) 

 

Outro artigo que discorre sobre a questão indígena no que tange à questão territorial é 

de autoria de Joaquina Barata Teixeira (2018), intitulado “Etnias amazônicas: confrontos 

culturais e intercorrências no campo jurídico”, que aborda a relação jurídica entre a ordem 

legal oficial brasileira e as não oficiais, surgidas do confronto entre a sociedade nacional e as 

etnias indígenas do território brasileiro. Esse artigo destaca que os avanços no campo jurídico 

não têm dado conta de assegurar às etnias indígenas da Amazônia a garantia de seus direitos. 

 

O pluralismo jurídico parece estar contido na letra da lei, mas a realidade 

social enseja questionar-se o alcance desse avanço constitucional, haja vista que nas 

Disposições Constitucionais Transitórias fixou-se em cinco anos o prazo para que 



42 

 

todas as terras indígenas no Brasil fossem demarcadas, e o prazo não se cumpriu. As 

demarcações ainda são um assunto pendente. Não se pode esquecer, também, o 

embate de repercussão nacional em que fazendeiros e produtores rurais, instalados 

na reserva indígena Raposa Serra do Sol, queriam assegurar, ali, propriedades 

privadas consolidadas juridicamente. (...) O mencionado “pluralismo jurídico” que 

deveria pacificar o usufruto dos direitos indígenas aos seus territórios tradicionais 

não eliminou a polêmica da velha tradição. E polêmicas no próprio campo jurídico 

estiveram fortemente presentes no conflito envolvendo a área indígena Raposa Serra 

do Sol, em Roraima, no ano de 2008, em que interesses de grandes proprietários 

tentaram sobrepor-se à lei e aos direitos das etnias, não obstante as garantias 

constitucionais, o que levou Ricardo de Holanda Janesch (2008) a afirmar: “Não 

raro se veem, destarte, injustiças e absurdos jurídicos legitimando os desígnios dos 

coronéis”. (TEIXEIRA, 2018, p. 509). 

 

Para Amaral e Bilar (2020) a expressão “étnico” da questão étnico-racial traz à tona as 

atrocidades cometidas pelo modo de produção capitalista em seu processo de expansão e 

consolidação, que impacta a vida e o modo de ser dos povos indígenas. E ainda de acordo 

com as autoras, a questão indígena é, portanto, um componente explícito da questão étnico-

racial, pois revela os processos etnocidas marcados pelas violências, escravidão, epidemias, 

mortes, torturas, preconceitos, desigualdades, omissões por parte do Estado, invisibilidades e 

expropriação territorial contínua, vivenciadas pelos povos indígenas. 

            O enfrentamento das desigualdades e de todas as formas de violências, 

opressão, exploração e preconceitos advindos da questão étnico/racial, principalmente no que 

se refere à questão indígena, requer esforços coletivos e comprometidos com uma 

sociabilidade emancipadora. É nesse caminho, em defesa dos direitos dos povos indígenas, 

que o Serviço Social busca continuamente materializar seu projeto ético-político legitimado 

ao longo de sua história, que busca a transformação social e a defesa intransigente dos direitos 

humanos, combatendo todas as formas de preconceitos e violações de direitos.  

 

O compromisso com a superação das desigualdades sociais, com o combate 

a todas as formas de opressão e exploração, faz parte do posicionamento do serviço 

social brasileiro há décadas. Quando a profissão constrói uma direção social crítica, 

ela o faz buscando um referencial teórico-metodológico que permita olhar para a 

realidade numa perspectiva de totalidade e, ao mesmo tempo, coloca a necessidade 

de um posicionamento ético-político; isto faz com que o serviço social brasileiro 

avance, mas ao mesmo tempo requer dos profissionais um constante aprimoramento 

profissional. Afinal, como superar as marcas dos preconceitos socialmente 

construídos e que fazem parte da nossa formação social e política? Desconstruir 

preconceitos exige conhecimento, reflexão e posicionamento ético-político. Porém, 

não é possível superar limites se estes nem sequer são percebidos e apreendidos 

como tal. (...) Ninguém investiga para além do imediato, se não acreditar que existe 

algo a ser descoberto. (KOGA; MARTINELLI; SANT’ANA, 2018, p. 399-400) 

 

De acordo com o documento do Conselho Federal de Serviço Social (CFESS, 2025), 

denominado “O Serviço Social pulsa resistência originária!”, ao longo dos anos os assistentes 



43 

 

sociais que apoiam a defesa dos direitos dos povos indígenas vêm se organizando por meio da 

Articulação Brasileira Serviço Social e Povos Indígenas para fortalecer os enfretamentos da 

expropriação das terras e violências contra esses povos. Essa articulação constitui, portanto, 

um rico espaço de debates, mobilização e visibilidade da questão indígena no conjunto da 

categoria, contando com o protagonismo indígena.  

Essa atuação profissional vai ao encontro do compromisso ético e político assumido 

pela categoria que, historicamente, esteve ao lado da classe trabalhadora e dos movimentos 

sociais. Refletir sobre a “Questão Indígena” é pensar na resistência e luta desses povos e 

como lutar ao lado deles para fortalecer e garantir seus direitos. Martinelli (2011) destaca a 

participação do Serviço Social como uma luta social para a transformação da sociedade: 

 

Rompendo com a alienação e superando as suas próprias origens burguesas, o 

Serviço Social dará o passo inicial para o assumir coletivo do sentido histórico da 

profissão e para um novo momento de prática profissional, produzida por uma 

categoria crítica, politicamente assumida e capaz de lutar por sua identidade, não 

como ansiedade grupal ou obsessão pelo idêntico, mas como luta social pela 

transformação da sociedade. É preciso romper a estagnação e realizar a travessia, 

pois é no meio da travessia que o real se dispõe para a gente. (MARTINELLI, 2011, 

p.159) 

 

Cabe destacar que o assistente social atua de acordo com o Código de Ética 

Profissional do Assistente Social, de 1993, a Lei 8.662, de 1993 –  que regulamenta a 

profissão do Serviço Social – bem como de acordo com as Diretrizes Curriculares da 

Associação Brasileira de Ensino e Pesquisa em Serviço Social (ABEPSS)/1996, aprovadas em 

Assembleia Geral Extraordinária da categoria do Serviço Social em 8 de novembro de 1996, 

objetivando a garantia de direitos e a qualidade do atendimento, respeitando e valorizando as 

três dimensões constitutivas do Serviço Social — técnico-operativa, teórico-metodológica e 

ético-política. 

 

O serviço social tem uma intencionalidade política, baseada na teoria marxista, com 

seu compromisso afiançado com o trabalhador e se reconhece inserida nessa 

contradição mediada pelo capital/trabalho. (...) o projeto ético-político do serviço 

social é composto por elementos formativos que legitimam a sua função social. São 

estes: a produção de conhecimentos no interior do Serviço Social, as instâncias 

político-organizativas da profissão, a dimensão ético-política da profissão. 

(TEIXEIRA, 2023, p. 99) 

 

A defesa dos direitos culturais dos povos indígenas pela categoria profissional do 

Serviço Social perpassa pela construção de ações de educação permanente sobre o tema, a 

atuação pautada pelo conhecimento das legislações pertinentes aos direitos culturais dos 



44 

 

povos originários, o reconhecimento do exercício da cidadania indígena, a valorização de sua 

cultura e o respeito da diversidade cultural em suas múltiplas e complexas relações, na 

contramão dos interesses capitalistas.  

 

A questão indígena também está vinculada ao capital. (...) Esta vinculação mostra-se 

através das ofensivas capitalistas de usurpação de territórios tradicionais, dos 

etnocídios e dos processos de negação e ocultamento oficial de pertencimentos 

étnicos. Posto que, por conta de seus maiores objetivos que são a acumulação e a 

exploração tornando-se assim dominante sobre todas as coisas, ele condiciona o agir 

da sociedade e Estado nesta direção e representa um grande impacto para essas 

populações, já que, para o capital, são vistas como um atraso ao desenvolvimento, 

com suas terras consideradas ricas em minérios e madeiras nobres, dificultando o 

acesso aos exploradores. O capitalismo impacta diretamente a vida dos povos 

indígenas, sendo os efeitos causados por ele a manifestação das múltiplas faces da 

questão social, intrinsecamente ligados ao serviço social. (TEIXEIRA, 2023, p. 108) 

 

É no bojo de uma sociedade travada de lutas e resistências para obtenção de direitos, 

dentro de uma conjuntura adversa para as classes subalternizadas e na tensão da relação entre 

Capital/Trabalho, que trabalham os assistentes sociais.  

 

Não há dúvidas de que o projeto ético-político do Serviço Social brasileiro está 

vinculado a um projeto de transformação da sociedade. Essa vinculação se dá pela 

própria exigência que a intervenção profissional põe. Ao atuarmos no movimento 

contraditório das classes, acabamos por imprimir uma direção social às nossas ações 

profissionais que favorecem a um ou a outro projeto societário. Nas diversas e 

variadas ações que efetuamos, como plantões de atendimento, salas de espera, 

processos de supervisão e/ou planejamento de serviços sociais, das ações mais 

simples às intervenções mais complexas do cotidiano profissional, nelas mesmas, 

embutimos determinada direção social entrelaçada por uma valoração ética 

específica. As demandas (de classes, mescladas por várias outras mediações 

presentes nas relações sociais) que se apresentam a nós manifestam-se, em sua 

empiria, às vezes, revestidas de um caráter mistificador, nem sempre revelando seus 

reais determinantes e as questões sociais que portam, daí que essas demandas devem 

ser processadas teoricamente. Tendo consciência ou não, interpretando ou não as 

demandas de classes (e suas necessidades sociais) que chegam até nós em nosso 

cotidiano profissional, dirigimos nossas ações favorecendo interesses sociais 

distintos e contraditórios. (CFESS/ABEPSS, 2009, p. 189-190) 

 

O texto intitulado “O serviço Social na cena contemporânea”, de Marilda Villela 

Iamamoto (2009), propõe uma visão panorâmica do Serviço Social na atualidade, analisa 

criticamente as competências profissionais resguardadas pela legislação profissional e enfatiza 

o projeto do Serviço Social Brasileiro contemporâneo comprometido com a defesa dos 

direitos. Segundo Iamamoto, o trabalho e a formação do/a assistente social na 

contemporaneidade acarretam exigências de alargamento e readequação às dinâmicas do 

tempo presente, para melhor apreender as particularidades profissionais e suas múltiplas 

relações. E para que os profissionais possam enfrentar as expressões da questão social, é 



45 

 

necessário decifrar as desigualdades sociais, de classes, gênero, raça/etnia vivenciadas pelos 

sujeitos sociais. Embora não trate diretamente dos povos indígenas, a obra de Iamamoto 

oferece ferramentas teóricas que permitem compreender a questão indígena como expressão 

da questão social. 

Nesse mesmo viés, dialogando com as ideias de Iamamoto (2009) no que tange às 

exigências de readequação do trabalho e formação do assistente social, Silva, Amaral e 

Pereira (2022) também reafirmam a importância do conhecimento dos direitos das populações 

indígenas, sua realidade social e suas particularidades na formação e atuação do Serviço 

Social.  

 

A formação e atuação em Serviço Social na Política de Assistência Social requer o 

conhecimento dos direitos das populações indígenas a partir do estudo da 

diversidade, da realidade social em sua totalidade e singularidade, contando com a 

própria voz de indígenas na apresentação da sua história. Em todas as regiões do 

nosso país existe a presença étnica de povos indígenas. No entanto, ainda persistem 

práticas integracionistas e assimilacionistas presentes e entranhadas nas relações e 

entre instâncias de poder institucional, que contrariam os direitos já reconhecidos na 

Constituição Federal de 1988, como o direito à terra, aos costumes, às línguas 

indígenas, à cultura e à diferença. (SILVA; AMARAL; PEREIRA, 2022, p. 4-5) 

 

 O Serviço Social, para analisar a questão indígena, precisa compreender suas raízes 

históricas para enfrentar suas expressões contemporâneas. A colonização europeia no Brasil, 

articulada à expansão do capitalismo, consolidou não apenas um padrão de exploração, mas 

também um processo contínuo de negação de direitos, que se reproduzem em diferentes 

formas de opressão, atingindo até hoje os povos indígenas. A exploração da terra e a expulsão 

dos povos originários não podem ser vistas como passado encerrado, mas como parte de um 

processo que ainda estrutura as desigualdades no Brasil. Nesse sentido, o papel do assistente 

social é assumir uma postura crítica, fazendo uma aproximação e apropriação dos debates 

referentes aos povos indígenas no que tange à sua organização social, seus modos de vida, e 

suas estratégias de resistências e lutas, questionando os efeitos da colonização sobre esses 

povos.  

Amaral e Billar (2020), Oliveira (2022) e Corne (2023) apud Bello (2025) observam 

que a questão indígena ainda é pouco debatida na categoria dos assistentes sociais e que a 

pauta indígena avança timidamente, tanto na questão da abordagem quanto na visibilidade por 

parte dos órgãos de representação dos assistentes sociais, produção acadêmica bem como 

periódicos de relevância. 

De acordo com Santana (2022), há uma urgência e necessidade da discussão a respeito 

da questão indígena pela categoria dos assistentes sociais, tendo em vista a violência sofrida 



46 

 

por esses povos ao longo da história e o acirramento dessa violência nos últimos anos, 

destacando que ainda não há uma produção teórica densa sobre o assunto, sendo que a 

categoria necessita construir reflexões teórico-metodológicas que aprofundem sobre os 

desafios e as singularidades sobre o tema, o que pode ser corroborado a seguir: 

 

As atuações profissionais têm enfrentado obstáculos de ordem estrutural, mas 

também em relação à formação para tal enfrentamento (...) Tal fato nos leva, 

consequentemente, a uma pequena produção de conhecimento sobre o tema, 

exemplificado na pesquisa feita por Bilar e Amaral (2019), a qual realizou análise de 

produções das Revistas Serviço Social e Saúde (versão online- 2015 a 2019) e 

Katálysis (versão online- 2014-2018), onde constatou que, dos 286 artigos 

publicados nas duas revistas do ano de 2014 a início de 2019, apenas 15 produções 

abordavam a questão étnico-racial e dessas a questão indígena foi presente enquanto 

tema principal apenas em dois artigos. (SANTANA, 2022, p. 53) 

 

Nessa mesma vertente, visando à discussão sobre o tema, Amaral e Bilar (2020) 

destacam o compromisso da profissão para a defesa das classes historicamente 

subalternizadas, bem como a necessidade de empenho na eliminação de todas as formas de 

preconceito e discriminação, e a necessidade da inclusão do debate étnico-racial nas propostas 

curriculares do ensino do Serviço Social, conforme segue: 

 

No que tange à questão étnico-racial, nela contida a questão indígena, e ao currículo 

para os cursos de Serviço Social, entendemos que o debate étnico-racial se constitui 

como um elemento estruturante das relações sociais, sendo imprescindível que as 

propostas curriculares das unidades de ensino de Serviço Social incorporem 

conteúdos afeitos a esta temática de maneira transversal, buscando superar a 

secundarização e a invisibilidade deste debate na formação e na atuação profissional. 

As entidades organizativas da categoria, tais como o Conselho Federal de Serviço 

Social (CFESS), os Conselhos Regionais de Serviço Social (CRESS), a Executiva 

Nacional de Estudantes de Serviço Social (ENESSO) e a Associação Brasileira de 

Ensino e Pesquisa em Serviço Social (ABEPSS) têm promovido iniciativas com o 

objetivo de orientar e provocar a reflexão dos assistentes sociais diante das variadas 

formas de preconceito com as quais estes se deparam no cotidiano profissional. 

(AMARAL; BILAR, 2020, p. 186) 

 

Berger (2019) faz um questionamento que permanece em aberto: 

 

Até quando continuaremos a violar os direitos sociais e os específicos direitos 

indígenas e silenciando sua história e resistência? A busca da resposta remete a um 

comprometimento ético-político com as lutas sociais das quais as lutas indígenas são 

parte e expressão, assumindo-as e sendo por elas assumidas, na defesa intransigente 

da liberdade, dos direitos humanos e da construção de uma nova ordem societária, 

sem dominação-exploração de classe, etnia e gênero como consta no código de ética 

do assistente social de 1993. (...) O tema em si nos convoca a um comprometimento 

ético-político com as pautas de lutas e reivindicações públicas desses sujeitos 

negligenciadas por mais de 519 anos no Brasil. (BERGER, 2019, s.p.) 

 



47 

 

Conhecer melhor as questões indígenas, no que diz respeito à compreensão de sua 

cultura, seus saberes e sua luta e resistência, favorece a transformação dos espaços de 

produção do conhecimento, do campo de formação e a construção de um diálogo com outras 

culturas, superando a invisibilidade institucionalizada das diferenças culturais, neste caso, as 

diferenças culturais dos povos indígenas.  

Segundo Berger (2019), é preciso chamar a atenção para este tema, contribuindo para 

a construção de um diálogo mais profundo, capaz de nos guiar a um outro projeto societário, 

favorecendo as lutas cotidianas e os compromissos coletivos anticapitalistas. 

 

Para as Políticas Sociais e para o Serviço Social, este é um desafio de primeira 

ordem, quando, em busca da emancipação humana, a partir do “Reconhecimento da 

liberdade como valor ético central e das demandas políticas a ela inerentes – 

autonomia, emancipação e plena expansão dos indivíduos sociais” e da “Opção por 

um projeto profissional vinculado ao processo de construção de uma nova ordem 

societária, sem dominação, exploração de classe, etnia e gênero”, como expresso no 

Código de Ética do assistente social de 1993, nos comprometemos com a defesa da 

construção e operacionalização de instrumentos, políticas e programas de 

atendimento para os trabalhadores e trabalhadoras e, consequentemente, para as 

populações indígenas, como sua parte e expressão, assim como na defesa 

intransigente dos direitos humanos, como requisito básico para a emancipação e para 

o exercício desta profissão. (BERGER, 2019, s.p.) 

 

Assim, os valores ético-políticos da profissão como liberdade, justiça social e 

democracia, bem como o conjunto de direitos humanos (sociais, culturais, políticos, 

econômicos, civis) defendidos pela atuação dos assistentes sociais, se entrelaçam com o 

objetivo ao qual se propõe este trabalho, que é a defesa dos direitos culturais dos povos 

originários, de modo a preservar e manter a sua cultura. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Diante do exposto, ficaram evidentes as profundas marcas deixadas pela colonização 

do território brasileiro, sobretudo para as populações indígenas, que sofreram vários tipos de 

violações. É notável a continuidade da luta histórica dos povos indígenas pela sua existência e 

para a garantia dos seus direitos.  

Constata-se que, para o enfrentamento desses desafios, o Estado é chamado a intervir 

de modo a assegurar a construção de uma sociedade mais justa, livre e solidária, objetivando 

reduzir as desigualdades sociais existentes e conter os abusos das grandes forças políticas. 

Para tanto, para consolidar tais ações, é necessário seu protagonismo, demandando estratégias 

de fortalecimento dos saberes tradicionais relacionados aos povos indígenas e a promoção da 

convivência com as diferenças, traço característico da diversidade cultural. 

Conforme a pesquisa realizada, através das legislações nacionais e internacionais que 

buscam preservar os direitos humanos e culturais dos povos indígenas, percebe-se que ainda 

há muitas dificuldades vivenciadas por eles, principalmente no que tange à preservação da sua 

cultura, seus costumes, tradições e contra a assimilação cultural. Da mesma forma, percebe-se 

que o conhecimento acerca dessas legislações contribui para que a sociedade reflita sobre o 

respeito, a valorização e a manutenção do direito à cultura desses povos. 

Verificou-se que a legislação nacional e internacional mudou a situação jurídica dos 

povos indígenas, que passaram a ter direitos antes inexistentes. Dentre várias legislações 

nacionais, cabe destacar a criação do S.P.I, para prestar assistência e proteção aos povos 

indígenas, a FUNAI, o Estatuto do Índio e a lei das Diretrizes e Bases da Educação Nacional, 

que no seu artigo 32 garante às comunidades indígenas o direito ao uso de suas línguas 

maternas e processos próprios de aprendizagem no Ensino Fundamental. 

A Declaração dos Direitos Humanos, a Declaração das Nações Unidas sobre os 

Direitos dos Povos Indígenas e a Convenção 169 da OIT representam um importante marco 

na sua história, no sentido de reconhecer, promover e proteger os direitos e liberdades dos 

povos indígenas. No mesmo sentido, a Constituição Federal de 1988, nos seus artigos 215 e 

231, reconhece, aos povos indígenas, a sua organização, costumes, línguas e o pleno exercício 

dos direitos culturais. Isso também representou um grande marco na história desses povos, 

sendo considerados um patrimônio para a sociedade brasileira. 

Observaram-se também múltiplos avanços a partir das legislações, que incluem desde 

o direito às liberdades e garantias fundamentais, reconhecimento da diversidade cultural, até 

acesso aos estudantes indígenas ao ensino superior pelas ações afirmativas. Por outro lado, foi 



49 

 

possível identificar retrocessos em relação à defesa dos direitos dos povos indígenas, dentre 

eles a demora na criação de um ministério que os representasse, como é o caso do Ministério 

dos Povos Indígenas, criado somente em 2023. Outro retrocesso diz respeito à Lei nº 

14.701/2023, que trata do Marco Temporal, instrumento que viola os direitos dos povos 

indígenas ao limitar a possibilidade de eles reivindicarem a posse das terras que foram 

historicamente ocupadas, porém perdidas devido a conflitos e violência. 

Verificou-se também um grande aumento da violência contra os povos indígenas no 

período compreendido entre 2019 e 2022, o que mostra a omissão e o descaso do Estado (no 

governo de Jair Bolsonaro) contra essas populações, que resistem à pressão socioeconômica e 

tentativa de assimilação cultural para preservar sua cultura. 

Constatou-se também que o Serviço Social está presente no apoio e na defesa dos 

direitos culturais dos povos indígenas contra a violência sofrida por eles, em consonância com 

o projeto ético-político da categoria. Para o trabalho social com as famílias indígenas é 

importante identificar a vulnerabilidade e suas múltiplas dimensões, reconhecer suas 

particularidades e especificidades, além de favorecer a eles o exercício da autonomia e 

protagonismo. Somado a isso, é importante que o tema sobre a questão indígena, como 

expressão da questão social, seja introduzido na base curricular do Serviço Social, pois isso 

possibilitaria que as singularidades culturais e identitárias dos povos originários fossem 

respeitadas e articuladas ao processo de trabalho.   

Fica evidenciado que a realidade indígena demanda um olhar específico por parte dos 

assistentes sociais, o qual reconheça a história de exclusão e violência a que essa população 

específica é submetida até os dias atuais. Faz-se necessário empreender esforços de 

compreensão das particularidades e especificidades desses povos, de modo a identificar as 

vulnerabilidades e suas múltiplas dimensões, a partir de uma leitura crítica das situações 

vivenciadas por eles e de uma escuta qualificada das demandas apresentadas. 

Diante dos desafios contemporâneos, reafirma-se a necessidade de um Serviço Social 

comprometido com a defesa dos direitos humanos, culturais e territoriais dos povos indígenas, 

construindo práticas que reconheçam a pluralidade e a dignidade das formas de vida.  

Este tema não se esgota aqui, pois se faz necessária uma produção e um debate teórico 

mais aprofundado acerca da questão indígena, seus desafios e possibilidades na atuação dos 

assistentes sociais junto aos povos indígenas.  



50 

 

 

Referências 

ABEPSS, Associação Brasileira de Ensino e Pesquisa em Serviço Social. Diretrizes gerais 

para o curso de Serviço Social. 1996. Disponível em: 

https://www.abepss.org.br/arquivos/textos/documento_201603311138166377210.pdf. Acesso 

em: 15/06/2025. 

 

ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. Tradução 

de Tadeu Breda. São Paulo. Autonomia Literária, Elefante, 2016. ISBN 978-85-69536-02-4 

 

AMARAL, Wagner Roberto do & BILAR, Jenifer Araújo Barroso. A questão indígena no 

Serviço Social: um debate necessário na profissão. EM PAUTA, Rio de Janeiro, 2º semestre 

de 2020, nº 46, v. 18, p. 180-195, Revista da Faculdade de Serviço Social da Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro. 

 

BANIWA, Gersem dos Santos Luciano. Importância dos povos para a identidade 

brasileira. UnB Notícias. 2025. Disponível em: https://noticias.unb.br/artigos-main/7826-

importancia-dos-povos-para-a-identidade-brasileira. Acesso em: 14/06/2025. 

 

BANIWA, Gersem dos Santos Luciano. O Índio Brasileiro: o que você precisa saber sobre 

os povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de 

Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade; LACED/Museu Nacional. 2006. ISBN 

978-85-60731-16-9. 

 

BERGER, William. No olho do furacão: populações indígenas, lutas sociais e Serviço Social 

em tempos de barbárie/ William Berger (organizador). Vitória: Editora Milfontes, 2019. 338 

p.: 23 cm.: il. ISBN 978-85-94353-86-3. 

 

BELLO, Aline Gonçalves. Acesso ao Ensino Superior por Estudantes Indígenas: 

Universidade Federal de Viçosa enquanto território de resistência e retomada. Viçosa, 2025. 

92 f.: il. Orientadora: Cristiane Natalício de Souza. TCC (Graduação) - Universidade Federal 

de Viçosa/Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Departamento de Serviço Social, 

Curso de Serviço Social. 2025.  

 

BRASIL, Ministério do Desenvolvimento Social. Trabalho social com famílias indígenas 

na proteção social básica. Brasília, DF: MDS, Secretaria Nacional de Assistência Social, 

2017. ISBN 978-85-5593-011-9. 

 

CAMARA DOS DEPUTADOS. Decreto 26 de 04 de fevereiro de 1991. Disponível em: 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1991/decreto-26-4-fevereiro-1991-342604-

publicacaooriginal-1-pe.html. Acesso em: 05/04/2025. 

 

CAMARA DOS DEPUTADOS. Decreto 5484 de 27 de junho de 1928. Disponível em: 

<https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1920-1929/decreto-5484-27-junho-1928-

562434-publicacaooriginal-86456-pl.html> Acesso em: 26/05/2025. 

 

CAMARA DOS DEPUTADOS. Lei de 27 de outubro de 1831. Disponível em: 

<https://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei_sn/1824-1899/lei-37625-27-outubro-1831-564675-

publicacaooriginal-88614-
.html#:~:text=Carta%20de%20Lei%2C%20pela%20qual%20a%20Regencia%2C,aos%20Ind

ios%20Bugres%20da%20Provincia%20de%20S> Acesso em: 18/05/2025. 

https://www.abepss.org.br/arquivos/textos/documento_201603311138166377210.pdf
https://noticias.unb.br/artigos-main/7826-importancia-dos-povos-para-a-identidade-brasileira
https://noticias.unb.br/artigos-main/7826-importancia-dos-povos-para-a-identidade-brasileira


51 

 

 

CAMARA DOS DEPUTADOS. Decreto 8072 de 20 de junho de 1910. Disponível em: 

<https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1910-1919/decreto-8072-20-junho-1910-

504520-publicacaooriginal-58095-pe.html> Acesso em: 18|/05/2025 

 

CAMPOS, Ana Paula Ribeiro de Souza. A evolução jurídica dos povos indígenas no Brasil 

e o marco temporal. Brasília, 2023. 52 f.: il. Orientador: Prof. Dr. Guilherme Scotti 

Rodrigues. TCC (Graduação) - Universidade de Brasília/Faculdade de Direito, Curso de 

Graduação em Direito. 2023.  

 

CASA CIVIL. Lei 8.080 de 19 de setembro de 1990. Disponível em: < 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l8080.htm> Acesso em: 18/10/2025. 

 

CASA CIVIL. Decreto 564 de 08 de junho de 1992. Disponível em:  

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/Antigos/D0564.htm> Acesso em: 06/04/2025. 

 

CASA CIVIL. Decreto 1.141 de 05 de maio de 1994. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/antigos/d1141.htm> Acesso em: 06/04/2025. 

 

CASA CIVIL. Decreto 1.175 de 08 de janeiro de 1996. Disponível em: 

<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/d1775.htm> Acesso em: 06/04/2025. 

 

CASA CIVIL. Decreto 9.394 de 20 de dezembro de 1996. Disponível em: 

<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm> Acesso em: 02/06/2025. 

 

CASA CIVIL. Lei 3.071 de 01 de janeiro de 1916. Disponível em: 

<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/d1775.htm> Acesso em: 06/04/2025. 

 

CASA CIVIL. Lei 6.001 de 19 de dezembro de 1973. Disponível em:  

<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm> Acesso em: 08/04/2025. 
 

CASA CIVIL. Lei 9.836 de 23 de setembro de 1999. Disponível em:  < 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9836.htm#art1> Acesso em: 18/10/2025 

 

CASA CIVIL. Lei 14.701 de 20 de outubro de 2023. Disponível em:  

<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2023/lei/l14701.htm> Acesso em: 

02/06/2025. 

 

CASA CIVIL. Decreto 11.785 de 20 de novembro de 2023. Disponível em:  < 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2023/decreto/D11785.htm> Acesso 

em: 18/10/2025. 

 

CFESS. Código de Ética do/a Assistente Social: lei 8.662/93 de regulamentação da 

profissão. Disponível em: <http://www.cfess.org.br/arquivos/CEP_CFESS-SITE.pdf> 

Acesso em: 11/06/2025. 

 

CFESS/ABEPSS. Serviço Social: direitos sociais e competências profissionais. Brasília: 

CFESS/ABEPSS, 2009. Publicação: Conselho Federal do Serviço Social – CFESS, 

Associação Brasileira de Ensino e Pesquisa em Serviço Social – ABEPSS. Vol. 1  

ISBN 978-85-99447-05-5. 

 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1910-1919/decreto-8072-20-junho-1910-504520-publicacaooriginal-58095-pe.html
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1910-1919/decreto-8072-20-junho-1910-504520-publicacaooriginal-58095-pe.html


52 

 

 

CFESS. Éramos livres e felizes. 2013. Disponível em: 

<https://www.cfess.org.br/arquivos/cfessmanifesta_lutaindigena2013_site.pdf> 

 

CFESS. O Serviço Social pulsa resistência originária. 2025. Disponível em 

<https://www.cfess.org.br/noticia/view/2194/hoje-e-dia-nacional-de-luta-dos-povos-

indigenas> Acesso em: 13/06/2025 

 

CIDH. Convenção Americana Sobre Direitos Humanos. Disponível em: 

<https://www.cidh.oas.org/basicos/portugues/c.convencao_americana.htm> Acesso em: 

10/04/2025. 

 

CIMI. Relatório – Violência contra os Povos Indígenas no Brasil – dados de 2022. ISSN 

1984-7645. 

 

CIMI. Desafios para a realidade indígena no atual contexto brasileiro. 2023. Disponível 

em: < https://cimi.org.br/2023/05/desafios-para-a-realidade-indigena-no-atual-contexto-

brasileiro/> Acesso em: 08/07/2025. 

 

CINEP. Olhares indígenas contemporâneos. Gersem José dos Santos Luciano, Jô Cardoso 

de Oliveira, Maria Barroso Hoffmann, Organizadores, - Brasília: Centro Indígena de Estudos 

e Pesquisas, 2010. ISBN 978-85-63997-00-5 

 

CUNHA, Manuela Carneiro da. Índios no Brasil: história, direitos e cidadania. São Paulo: 

Enigma, 2012. 

 

DALLARI, Dalmo de Abreu. Elementos de Teoria Geral do Estado. 2ª edição atualizada. 

São Paulo: Saraiva, 1998. Disponível em:                         

https://estudeidireito.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/03/dalmo-de-abreu-dallari-

elementos-da-teoria-geral-do-estado.pdf Acesso em: 09/11/2025.                              

 

FERNANDES, Rosa Maria Castilhos; MACIEL, Mariana. Política de assistência social no 

Brasil e a atenção aos povos indígenas. Espaço Ameríndio, Porto Alegre, v. 19, n. 1, p. 133-

149, jan./abr. 2025. 

 

GUSMÁN, Patrícia Rosa Santana et al. Ações afirmativas e povos indígenas no ensino 

superior: uma análise da dimensão social e simbólica da permanência de estudantes 

indígenas na Universidade Federal do Maranhão. 2024.  

 

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. 26. ed. — São Paulo: Companhia das 

Letras, 1995. ISBN 85-7164-448-9. 

 

IAMAMOTO, Marilda Villela. O Serviço Social na cena contemporânea. In: 

CFESS/ABEPSS. Serviço Social: direitos sociais e competências                                          

profissionais. Brasília: CFESS/ABEPSS, 2009. Publicação: Conselho Federal do Serviço 

Social – CFESS, Associação Brasileira de Ensino                                          

e Pesquisa em Serviço Social – ABEPSS. Vol. 1 ISBN 978-85-99447-05-5. 
 
IBGE. Censo 2022: Brasil tem 391 etnias e 295 línguas indígenas. Disponível em 

<https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-

https://www.cfess.org.br/arquivos/cfessmanifesta_lutaindigena2013_site.pdf
https://www.cfess.org.br/noticia/view/2194/hoje-e-dia-nacional-de-luta-dos-povos-indigenas
https://www.cfess.org.br/noticia/view/2194/hoje-e-dia-nacional-de-luta-dos-povos-indigenas
https://cimi.org.br/2023/05/desafios-para-a-realidade-indigena-no-atual-contexto-brasileiro/
https://cimi.org.br/2023/05/desafios-para-a-realidade-indigena-no-atual-contexto-brasileiro/
https://estudeidireito.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/03/dalmo-de-abreu-dallari-elementos-da-teoria-geral-do-estado.pdf
https://estudeidireito.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/03/dalmo-de-abreu-dallari-elementos-da-teoria-geral-do-estado.pdf
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/44848-censo-2022-brasil-tem-391-etnias-e-295-linguas-indigenas


53 

 

 

noticias/noticias/44848-censo-2022-brasil-tem-391-etnias-e-295-linguas-indigenas> Acesso 

em 24/10/2025. 
 

IBGE. Indígenas: gráficos e tabelas. Disponível em < https://indigenas.ibge.gov.br> Acesso 

em: 02/05/2025. 

 

IPHAN. Convenção sobre a Proteção e Promoção da Diversidade das Expressões 

Culturais. Disponível em: 

<http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/Convencao_protecao_promocao_diversi

dade_das_expressoes_culturais_2005.pdf> Acesso em: 10/04/2025. 

 

JESSOP, Bob. O Estado, o poder, o socialismo de Poulantzas como um clássico moderno. 

Rev. Sociol. Polít., Curitiba, v. 17, n. 33, p. 131-144, jun. 2009. 

 

KOGA, Dirce; MARTINELLI, Maria Lúcia; SANT’ANA, Raquel Santos. Questão étnico-

racial: desigualdades, lutas e resistência. Serv. Soc. Soc., São Paulo, n. 133, p. 399-405, 

set./dez. 2018. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.1590/0101-6628.149> Acesso em: 

10/11/2025. 

 

LOBO&MUNHOZ. Etnocentrismo no Currículo: Arte Canela Ramkokamekrá - Memórias 

e Saberes. Revista Educação em Foco. Universidade Federal de Juiz de Fora. Vol. 27. Fluxo 

Contínuo, 2022. Disponível em < 

https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&v

ed=2ahUKEwjjx-

b44puCAxX2IrkGHWUjC1AQFnoECBwQAQ&url=https%3A%2F%2Fperiodicos.ufjf.br%2

Findex.php%2Fedufoco%2Farticle%2Fdownload%2F39037%2F25638&usg=AOvVaw1ZxtC

uF2wSlo3d4IXf2jtF&opi=89978449> Acesso em: 04/06/2025. 

 

MARQUES, Renê Iarley da Rocha. O sistema de garantias no Brasil para a defesa dos 

direitos culturais dos povos indígenas. São Paulo: Editora Dialética, 2023. 148 p. ISBN 

978-65-252-8700-3. 

 

MARTINELLI, Maria Lúcia. Serviço Social: identidade e alienação. 16ª. ed. — São Paulo: 

Cortez, 2011. ISBN 978-85-249-0351-9. 

 

MILHOMENS, Lucas; BARROSO, Milena. Questão indígena na América Latina: lutas e 

resistências dos povos originários na atualidade. In: BERGER, William                          

(org.). No olho do furacão: populações indígenas, lutas sociais e Serviço Social em tempos de 

barbárie. Vitória: Editora Milfontes, 2019. ISBN: 978-85-94353-86-3. 

 

OIT. Convenção nº 169 da OIT sobre Povos Indígenas e Tribais. Disponível em 

<https://www.oas.org/dil/port/1989%20Conven%C3%A7%C3%A3o%20sobre%20Povos%2

0Ind%C3%ADgenas%20e%20Tribais%20Conven%C3%A7%C3%A3o%20OIT%20n%20%

C2%BA%20169.pdf> Acesso em: 13/04/2025. 

 

OLIVEIRA, Adalberto Luiz Rizzo de. Ramkokamekra-Canela: dominação e resistência 

de um povo Timbira no centro-oeste maranhense. São Luís. EDUFMA, 2018. ISBN 978-

85-7862-816-1 (impresso). 

 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/44848-censo-2022-brasil-tem-391-etnias-e-295-linguas-indigenas
https://indigenas.ibge.gov.br/
https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwjjx-b44puCAxX2IrkGHWUjC1AQFnoECBwQAQ&url=https%3A%2F%2Fperiodicos.ufjf.br%2Findex.php%2Fedufoco%2Farticle%2Fdownload%2F39037%2F25638&usg=AOvVaw1ZxtCuF2wSlo3d4IXf2jtF&opi=89978449
https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwjjx-b44puCAxX2IrkGHWUjC1AQFnoECBwQAQ&url=https%3A%2F%2Fperiodicos.ufjf.br%2Findex.php%2Fedufoco%2Farticle%2Fdownload%2F39037%2F25638&usg=AOvVaw1ZxtCuF2wSlo3d4IXf2jtF&opi=89978449
https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwjjx-b44puCAxX2IrkGHWUjC1AQFnoECBwQAQ&url=https%3A%2F%2Fperiodicos.ufjf.br%2Findex.php%2Fedufoco%2Farticle%2Fdownload%2F39037%2F25638&usg=AOvVaw1ZxtCuF2wSlo3d4IXf2jtF&opi=89978449
https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwjjx-b44puCAxX2IrkGHWUjC1AQFnoECBwQAQ&url=https%3A%2F%2Fperiodicos.ufjf.br%2Findex.php%2Fedufoco%2Farticle%2Fdownload%2F39037%2F25638&usg=AOvVaw1ZxtCuF2wSlo3d4IXf2jtF&opi=89978449
https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwjjx-b44puCAxX2IrkGHWUjC1AQFnoECBwQAQ&url=https%3A%2F%2Fperiodicos.ufjf.br%2Findex.php%2Fedufoco%2Farticle%2Fdownload%2F39037%2F25638&usg=AOvVaw1ZxtCuF2wSlo3d4IXf2jtF&opi=89978449


54 

 

 

PAIVA, Eunice; JUNQUEIRA, Carmen. O Estado contra o índio. 1985. Biblioteca Digital 

Curt Nimuendajú – Coleção Nicolai www.etnolinguistica.org. Disponível em: 

https://drive.google.com/file/d/1wJ5IP1JNaeY0tZ66RMJXSnifyQl9_NZZ/view Acesso em: 

06/07/2025. 

 

RIBEIRO, Darcy. Os índios e a civilização: a integração das populações indígenas no Brasil 

moderno. São Paulo. Companhia das Letras. 1996. ISBN: 85-7164-563-9. 

 

RICARDO, Fany; KLEIN, Tatiane; SANTOS, Tiago M. Povos indígenas no Brasil: 

2017/2022. 2. ed. -- São Paulo, SP : ISA - Instituto Socioambiental, 2023. ISBN 978-65-

88037-17-1. 

 

RUIZ, Jefferson Lee de Souza. Direitos humanos e serviço social. Jefferson Lee de Souza 

Ruiz, Andreia Cristina Alves Pequeno; coordenação de Renato dos Santos Veloso. São Paulo: 

Saraiva, 2015. ISBN 978-85-472-0958-2. 

 

SANTANA, Pâmela Nielly. A atuação do assistente social junto aos povos indígenas. 

Pâmela Nielly Santana. - João Pessoa, 2022. 69 f.: il. Orientadora: Patrícia Barreto Cavalcanti. 

TCC (Graduação) - Universidade Federal da Paraíba/Centro de Ciências Humanas, Letras e 

Artes, 2022.  

 

SANTOS, Josiane Soares. “Questão Social”: particularidades no Brasil. Josiane Soares 

Santos. – São Paulo: Cortez, 2012 – (Coleção biblioteca básica de serviço social; v.6). ISBN 

978-85-249-1946-6.  

 

SENADO FEDERAL. Constituição da República Federativa do Brasil. Disponível em: 

<https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/518231/CF88_Livro_EC91_2016.pdf> 

Acesso em 15/04/2025. 

 

SILVA, Elizângela Cardoso de Araújo. Povos indígenas e o direito à terra na realidade 

brasileira. Serv. Soc. Soc., São Paulo, n. 133, p. 480-500, set./dez. 2018 

http://dx.doi.org/10.1590/0101-6628.155 

 

SILVA, Elizângela Cardoso de Araújo; AMARAL, Wagner Roberto do; PEREIRA, Gilza 

Ferreira de Souza Felipe. Assistência Social e Povos Indígenas em Contexto de Avanço do 

Capital: notas reflexivas para o Serviço Social. XVII Encontro Nacional de Pesquisadores em 

Serviço Social. Rio de Janeiro 17 de dezembro de 2022. 

 

SOUSA, Valdênia Lourenço de; COSTA, Frederico Jorge Ferreira. Política de Assistência 

Social e Povos Indígenas: limites e possibilidades para o trabalho social com famílias. 

Revista Dialectus – Revista de Filosofia, Fortaleza, Ano 5 n. 13, p. 228–244, 2018. 

Disponível em: https://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/39611/1/2018_vlsousafjfcosta.pdf 

Acesso em: 18/10/2025. 

 

SUCHANEK, Márcia Gomes O. Povos Indígenas no Brasil: de escravos a tutelados. Uma 

difícil reconquista da liberdade. In: Confluências, vol. 12, n. 1 (2012), p. 240-274. ISSN 

1678-7145. 

 

http://www.etnolinguistica.org/
https://drive.google.com/file/d/1wJ5IP1JNaeY0tZ66RMJXSnifyQl9_NZZ/view
http://dx.doi.org/10.1590/0101-6628.155
https://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/39611/1/2018_vlsousafjfcosta.pdf


55 

 

 

TEIXEIRA, Idalina Costa. Multifaces da Questão Social: a atuação do/da assistente social 

na defesa dos direitos dos povos indígenas na aldeia de Paranapuã – São Vicente; Orientadora 

Francisca Rodrigues de Oliveira Pini; Coorientador. -- Santos, 2023. CDD 361.3. 

 

TEIXEIRA, Joaquina Barata. Etnias amazônicas: confrontos culturais e intercorrências no 

campo jurídico. Serv. Soc. Soc., São Paulo, n. 133, p. 501-514, set./dez. 2018. 

 

UNESCO. Declaração das Nações Unidas sobre os Povos Indígenas. Rio de Janeiro: 

UNIC; Brasília: UNESCO, 2009. 

 

UNICEF. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Disponível em 

https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos> Acesso em 

15/04/2025. 

 

https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos

