
 

 

Universidade de Brasília - UnB 

Instituto de Ciências Humanas - ICH  

Departamento de História 

 

 

 

 

 

BIANCA MELO LETTIERI 

 

 

 

 

Cadáveres Falantes, Fantasmas Acorrentados e Juízes do Purgatório: 

A Violência como Linguagem do Poder e da Conversão Religiosa nos Contos Budistas 
Milagrosos (490-589 E.C.) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília  

2025 

 



1 

BIANCA MELO LETTIERI 

 

 

 

 

 

Cadáveres Falantes, Fantasmas Acorrentados e Juízes do Purgatório: 

A Violência como Linguagem do Poder e da Conversão Religiosa nos Contos Budistas 
Milagrosas (490-589 E.C.) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 
Departamento de História do Instituto de 
Ciências Humanas da Universidade de Brasília 
como requisito para a obtenção do título de 
Licenciatura em História. 

 

Orientador: Professor Doutor Leandro Duarte 

Rust 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 

 



2 

AGRADECIMENTOS 

 

Gostaria de agradecer à minha mãe, Tânia Melo Lettieri, a pessoa mais forte e 

importante da minha vida. Foi com ela que aprendi, desde muito cedo, a amar a humanidade, 

a valorizar a leitura, a cultivar o pensamento crítico e a me encantar pelas ciências humanas. 

Sua paixão por livros, cultura e conhecimento despertou em mim uma curiosidade genuína 

pelos diferentes mundos e vivências que nos cercam. Se hoje sou quem sou, é porque tive o 

privilégio de crescer inspirada pela sua forma curiosa de olhar o mundo. 

Agradeço também à minha família. À minha irmã mais velha Giulia, por ter ocupado 

tantas vezes o papel de guia durante a minha infância e por todo o carinho ao ler para mim à 

noite, quando eu ainda estava aprendendo a ler e a escrever. À minha irmã Vittoria, pela 

companhia e irmandade ao longo da vida. E, ao meu pai Giancarlo, agradeço por sempre 

acreditar na minha capacidade e no meu intelecto. Sua dedicação aos estudos e ao 

aprimoramento profissional foi, e continua sendo, uma inspiração para mim. 

Aos amigos que ganhei ao longo da graduação Ana Clara, Natália, Cris, Liz, Gabis e 

Breno. Aqui coloco o meu mais profundo obrigada por cada conversa, risada, desabafo, 

dúvida e apoio. Vocês que me fizeram ter coragem de ir todos os dias para aula apesar do 

cansaço e dos desafios. Obrigada pela paciência e pelas memórias, guardo todas com muito 

carinho.  

Às minhas queridíssimas amigas de infância Ana Júlia e Maria Clara, que caminham 

ao meu lado desde as minhas primeiras memórias nesta Terra. Vocês viram todas as minhas 

fases, desde as boas até às difíceis e, ainda assim, escolheram ficar. Eu agradeço todos os dias 

por poder ter pessoas tão sensacionais ao meu lado. Vocês são parte fundamental da pessoa 

que eu sou hoje e da mulher que quero me tornar. Por vocês, eu quero me tornar uma pessoa 

melhor e uma amiga sempre presente. Eu sou, em grande parte, quem sou por causa de vocês. 

Por fim, agradeço profundamente ao meu excepcional orientador, Leandro Rust, pela 

paciência, escuta atenta e confiança demonstradas ao longo de todo este processo. Mesmo 

diante do desafio do fuso horário de 11 horas entre Brasil e China, sempre esteve disponível 

para me orientar com dedicação. Senti-me acolhida e acompanhada em cada etapa desta 

jornada, e tenho plena convicção de que não poderia ter escolhido um orientador melhor. Sou 

imensamente grata pela oportunidade de aprender com alguém tão comprometido, sensível e 

inspirador. 

 



3 

RESUMO 

Esta pesquisa analisa diversos contos milagrosos Budistas Chineses (Records of Signs from 

the Unseen Realm / Mingxiang Ji / 冥祥記), compilados por Wang Yan por volta da Dinastia 

Qi (cerca de 490 E.C.), com foco nas manifestações de violência dentro de narrativas sobre o 

pós-vida. O objetivo é compreender como essas narrativas funcionaram como instrumentos 

político-religiosos para oficializar o Budismo, transformar religiões locais e promover a 

unificação político-cultural do império. A metodologia qualitativa combina análise textual 

detalhada dos contos com pesquisa histórica contextualizada. O estudo revela que a violência 

simbólica e institucional atuou como ferramenta pedagógica e mecanismo de controle social, 

legitimando a autoridade clerical e o poder estatal. Os contos refletem o processo histórico de 

sincretismo religioso, apresentando uma cosmologia híbrida que incorpora elementos 

budistas, taoístas, confucionistas e tradições populares, mas estabelece a superioridade do 

Budismo como religião oficial. Ao relacionar as narrativas ao seu contexto histórico, este 

estudo conclui que os contos encontrados dentro do Mingxiang Ji são importantes fontes 

históricas primárias para a historiografia, evidenciando estratégias de conversão em massa e a 

legitimação do poder religioso e imperial por meio de contos orais populares. Assim, os 

contos funcionam como ferramentas de poder para educar, disciplinar e integrar a população 

em uma nova ordem espiritual e política. Este estudo contribui para a historiografia ao 

oferecer uma interpretação interdisciplinar que articula literatura, história e religião, 

ampliando a compreensão das relações entre violência, sincretismo e política na China entre o 

final do século V e o século VI (490-589 E.C.). 

 

Palavras-chave: Mingxiang Ji; História da China; Violência e Poder; Conversão Religiosa; 

Política Religiosa.  

 

 

 

 

 



4 

ABSTRACT 

This research analyzes various Chinese Buddhist miracle tales (Records of Signs from the 

Unseen Realm / Mingxiang Ji / 冥祥記), compiled by Wang Yan around the time of the Qi 

Dynasty (circa 490 CE), focusing on manifestations of violence within narratives about the 

afterlife. The objective is to understand how these narratives functioned as politicaland 

religious instruments to institutionalize Buddhism, transform local religions, and promote the 

political and cultural unification of the empire. The qualitative methodology combines 

detailed textual analysis of the tales with contextualized historical research. The study reveals 

that symbolic and institutional violence acted as a pedagogical tool and social control 

mechanism, legitimizing clerical authority and state power. The tales reflect the historical 

process of religious syncretism, presenting a hybrid cosmology that incorporates Buddhist, 

Taoist, Confucian, and popular traditions, while establishing Buddhism’s superiority as the 

official religion. By relating the narratives to their historical context, this study concludes that 

the tales found within the Mingxiang Ji are important primary historical sources for 

historiography, evidencing strategies of mass conversion and legitimization of religious and 

imperial power through popular oral tales. Thus, the tales function as tools of power to 

educate, discipline, and integrate the population into a new spiritual and political order. This 

study contributes to historiography by offering an interdisciplinary interpretation that 

articulates literature, history, and religion, expanding the understanding of the relationships 

between violence, syncretism, and politics in China between the late 5th century and the 6th 

century (490-589 CE). 

 

Keywords: Mingxiang Ji; History of China; Violence and Power; Religious Conversion; 

Religious Politics.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



5 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO.........................................................................................................................6 
CAPÍTULO 1………………………………………………………………………………..11 

1.1 O Início Período de Desunião;...................................................................................... 11 
1.2 O Período das Dinastias do Sul e do Norte: seu contexto político;.............................. 13 
1.3 O Período das Dinastias do Sul e do Norte: O Budismo em um Cenário de 
Fragmentação Política e seu Papel na Relação com os Estados;........................................ 16 
1.4 O Período da União: início da Dinastia Sui e seu contexto político;............................21 
1.5 Dinastia Sui e o Budismo: Expansão, Oficialização e Sincretismo Religioso..............23 

CAPÍTULO 2...........................................................................................................................27 
2.1 Contos Milagrosos como Fontes Históricas..................................................................27 
2.2 Sobre a compilação, a autoria, o público e o legado dos contos “Mingxiang ji” (冥祥
記)....................................................................................................................................... 28 

CAPÍTULO 3...........................................................................................................................33 
3.1 Conceituando Violências;............................................................................................. 33 
3.2 Criando um Vocabulário de Entendimento Específico para estas Violências;..............34 
3.3 Achados Linguísticos e a Linguagem da Violência dentro dos Contos........................35 
3.4 Narrativa dos Contos.....................................................................................................36 
3.5 Sincretismo Religioso, Sinização do Budismo e a presença de um Conflito Violento 
nas Narrativas;.....................................................................................................................40 
3.6 A Burocracia Sobrenatural e o Poder Estatal: As Violências do Pós-Vida como um 
Espelho Político;................................................................................................................. 52 

REFLEXÕES FINAIS…………………………………………………………………..…..63 
REFERÊNCIAS……………………………………………………………………………..67 

Fonte Documental............................................................................................................... 67 
Bibliografia......................................................................................................................... 67 

DECLARAÇÃO DE  AUTENTICIDADE ……..………………………………………………...71 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

INTRODUÇÃO 

 

A presente monografia propõe uma investigação e análise das peculiaridades 

relativas aos contos de milagres budistas chineses, com enfoque nos que trabalham com o 

pós-vida. Essa análise será realizada principalmente por meio de  uma investigação de 

diversos contos milagrosos budistas, visando contribuir para a historiografia religiosa chinesa, 

especialmente no que diz respeito às dinâmicas entre religião, narrativas milagrosas, cultura 

popular e política na China do fim das Dinastias do Norte e do Sul (490-589 E.C.). O objetivo 

desta pesquisa é compreender os papéis desses contos e como eles foram utilizados como 

parte de uma estratégia política de unificação político-cultural em um processo de conversão 

religiosa em massa.  

As narrativas conhecidas como Mingxiang Ji (冥祥記, traduzido para o inglês como 

Records of Signs from the Unseen Realm) são o resultado de uma fusão entre textos e lendas 

budistas e o gênero literário nativo chinês zhìguài (志怪, em inglês, accounts of anomalies). 

Esse gênero, já bem estabelecido na cultura chinesa antes do século IV, foi inicialmente 

moldado pelas influências da sociedade, e, posteriormente, passou a estabelecer uma relação 

cíclica, na qual os contos também impactavam a visão de mundo da sociedade e 

influenciavam as dinâmicas entre religião, povo e política do período (Campany, 1996, p. 

308). A incorporação de elementos budistas nesse gênero permitiu que os contos 

transmitissem mensagens sobre as consequências violentas de ações contrárias ao dharma1, 

tornando-se ferramentas de conversão religiosa, social e política na formação de crenças 

individuais e coletivas. Essa fusão de gêneros resultou na criação de um novo gênero literário, 

conhecido como miracle tales (contos milagrosos), que combina elementos característicos das 

tradições budistas e do folclore chinês2. 

Nas discussões acadêmicas históricas mais populares no Ocidente, debates acerca da 

violência presente dentro de acontecimentos históricos relacionados ao fundamentalismo 

cristão, ao  salafismo-jihadismo islâmico, ao judaísmo militante são discussões comuns e 

muito bem conhecidas. Pouco se fala e discute a existência de uma faceta violenta dentro da 

história do Budismo, sendo um tipo de quase raridade nos debates ocidentais. Embora o 

2A utilização do termo "folclore" ao longo desta monografia busca aproximar a discussão da cultura popular, da 
tradição oral e de uma "história vista de baixo", afastando-se de ideias e temas entrelaçados das narrativas 
tradicionais da história oficial, das elites e da chamada "high culture". Nesse contexto, o uso da palavra enfatiza 
as manifestações culturais e religiosas que emergem das experiências coletivas, orais e cotidianas, muitas vezes 
marginalizadas nos discursos historiográficos.  

1Seguindo a definição do dicionário Britannica, no budismo, o dharma é geralmente entendido como a doutrina, 
a verdade universal comum a todos os indivíduos em todos os tempos, proclamada pelo Buda. 

 



7 

Budismo seja frequentemente associado à não-violência3, a história do Budismo dentro do 

contexto histórico Chinês revela nuances significativas que fogem desta narrativa. Enquanto 

os textos canônicos, base do Dharma budista,  enfatizam a compaixão e a rejeição do dano a 

todos os seres sencientes, as fontes e a realidade histórica mostram que o Budismo chinês foi 

moldado e utilizado por contextos culturais e políticos complexos. Durante o fim das 

Dinastias do Norte e do Sul (490-589 E.C.) e o início da Dinastia Sui (581 e 618 E.C.), o foco 

desta monografia, o Budismo foi utilizado tanto para promover a paz quanto para justificar 

ações políticas e militares. Os contos de milagres, ao abordarem temas como a retribuição 

cármica, refletem essa dualidade, servindo tanto como instrumentos de conversão religiosa 

quanto como ferramentas de controle social e político. 

A metodologia adotada nesta pesquisa histórica envolveu uma abordagem 

qualitativa, fundamentada na análise textual e na investigação histórica, para examinar 

quatorze contos milagrosos budistas chineses selecionados como fontes primárias. A análise 

textual dos contos foi realizada por meio de uma leitura detalhada e interpretativa, com o 

objetivo de identificar casos de violência, especificamente violências de caráter institucional e 

simbólico presentes nas narrativas, bem como elementos que evidenciam o diálogo e a tensão 

entre o Budismo e as religiões locais pré-existentes. Para isso, cada conto foi segmentado em 

unidades temáticas, permitindo uma categorização sistemática dos tipos de violência, dos 

símbolos religiosos e das estratégias narrativas empregadas para legitimar o Budismo e 

deslegitimar práticas rivais. A escolha de utilizar contos como fontes históricas possibilita 

uma análise mais dinâmica, destacando nuances culturais e sociais populares frequentemente 

ausentes em fontes mais convencionais, como a análise de sutras e outros textos sagrados. 

Para aprofundar a compreensão do sentido da violência, o texto foi recortado em 

unidades de significado, que foram analisadas em relação ao seu contexto narrativo e 

histórico. Esse recorte permitiu identificar como a violência é construída simbolicamente, seja 

por meio de metáforas, ou por meio de eufemismos, buscando compreender o significado 

destas unidades e o que elas buscam dizer sobre a linguagem da violência como um todo ao 

longo dos textos. Para isso, foi realizado um estudo linguístico aprofundado, com foco na 

construção lexical, frasal e a semântica da violência nos contos do Mingxiang Ji. Esse 

trabalho lexicológico envolveu a identificação e análise de termos-chave relacionados à 

3Ahimsa é uma palavra em sânscrito e páli que se traduz como “não causar dano”, “não violência” ou “a ausência 
de intenções prejudiciais”. Na tradição budista, ahimsa é um dos princípios fundamentais que orientam o 
comportamento e as atitudes dos budistas, uma parte essencial do Dharma. A não-violência é realmente uma 
parte central da teoria ética budista. Contudo, nem todos os praticantes ou linhas do budismo interpretam ou 
aplicam o conceito de Ahimsa de maneira uniforme, uma vez que se trata de um ideal ético-comportamental 
(López, 2006, p. 1-5). 

 



8 

violência. A análise desses termos permitiu compreender como a violência é codificada 

linguisticamente nas narrativas, revelando padrões discursivos que refletem hierarquias de 

poder, controle social e moralidade religiosa. 

Simultaneamente, uma bibliografia de apoio foi utilizada para compreender e 

ampliar elementos relacionados ao contexto cultural, histórico, historiográfico e social, 

estabelecendo um cenário histórico-político mais amplo para as narrativas. Essa etapa 

envolveu o estudo de fontes secundárias voltadas para a abordagem político-religiosa da 

época, a oficialização do Budismo pelo Estado, o sincretismo religioso e as transformações 

culturais decorrentes da integração do Budismo na sociedade chinesa. A contextualização 

histórica foi fundamental para compreender o papel político dos contos como instrumentos de 

unificação cultural e controle social. 

A abordagem interpretativa adotada combina perspectivas dos estudos literários, 

históricos e religiosos, permitindo analisar os contos não apenas como relatos miraculosos, 

mas como documentos que refletem as dinâmicas de poder, as estratégias de conversão 

religiosa e os processos de construção identitária na China dos séculos V e VI. Essa 

interdisciplinaridade assegura uma leitura crítica e aprofundada das narrativas, respeitando 

seu contexto original e evitando anacronismos. 

Este estudo contribui, assim, para a historiografia religiosa chinesa ao explorar as 

dinâmicas entre religião, narrativas miraculosas, cultura popular e poder político durante as 

Dinastias do Norte e do Sul (490-589 E.C.) e a transição e início da Dinastia Sui  (581 e 618 

E.C.). Ao analisar os contos de milagres budistas, será possível oferecer uma perspectiva 

única sobre como essas narrativas foram utilizadas como ferramentas político-religiosas, 

empregando a violência para consolidar o Budismo e promover a unificação político-cultural 

nestes períodos. Além disso, a pesquisa procura desenvolver uma visão mais nuançada do 

Budismo como instituição político-religiosa, desafiando percepções romantizadas da religião 

como algo intrinsecamente pacífico ao investigar o papel do Budismo chinês na sociedade em 

que este se encontrava inserido. 

Academicamente, este trabalho preenche lacunas críticas nos estudos brasileiros 

sobre história do Leste Asiático, especialmente considerando a escassez de pesquisas 

nacionais sobre o Budismo pré-Tang e a violência institucional na China dos séculos V e VI. 

Mesmo dentro da academia global, essas análises frequentemente negligenciam fontes 

primárias “comuns” chinesas. Ao investigar a instrumentalização do Budismo como 

ferramenta política pelas dinastias chinesas, o estudo revela padrões de autoritarismo e 

 



9 

controle estatal que transcendem o período histórico, oferecendo paralelos relevantes para a 

compreensão de mecanismos de poder e sua relação com a violência. 

Esta abordagem dialoga com tendências internacionais da História Global, que 

desconstroem visões eurocêntricas, dando mais enfoque ao protagonismo asiático em redes 

pré-modernas, buscando construir uma compreensão mais completa da história global que 

transcenda a dicotomia simplista entre o Ocidente e o Oriente (Garcia, 2014, p.340-342). Este 

trabalho fortalece a pesquisa histórica como uma ferramenta de caráter interdisciplinar, ao 

conectar História com outras ciências e campos do saber como Ciência Política e Direito 

(Bloch, 1998, p. 179-181, 194-195), particularmente na análise de como discursos religiosos 

legitimaram repressões e como esta virada cultural e religiosa chinesa em direção ao Budismo 

afetou o povo comum, sujeitos históricos  que, por muito tempo, foram renegados da 

historiografia oficial chinesa. O foco aqui dado às fontes vistas como não-oficiais e histórias 

orais segue a tradição da história social de pesquisadores como Marc Bloch e Thompson, ao 

resgatar atores sociais negligenciados pelo cânone histórico tradicional e promover uma 

perspectiva de uma história social que desafia narrativas hegemônicas e simplistas (Burke, 

1992, p.10, 26 )(Bloch, 1998, p. 179-181, 194-195). 

Fora da academia, este estudo também se mostra relevante. A expansão geopolítica 

da China no século XXI exige que o sistema educacional brasileiro supere a lacuna crônica no 

ensino de história asiática, especialmente no Ensino Básico. A carência no investimento e na 

formação da sinologia e de sinologistas no Brasil (incluíndo dentro da própria UnB, que 

carece de matérias que tratam sobre o continente asiático) perpetua visões limitadas da 

história global, tornando pesquisas como esta fundamentais para consolidar estudos asiáticos 

no país. Formar historiadores e professores que compreendem a complexidade da história 

chinesa, com suas cronologias e conceitos distintos dos modelos ocidentais, é essencial para 

evitar análises enviesadas e promover uma visão integrada do desenvolvimento humano 

dentro da educação superior e da educação básica (Bueno, 2017, p.57-58, p.64-65). 

. 

 

 

 

 

 

 

 
 



10 

CAPÍTULO 1 

Contextualização Histórica: Contexto Político e Religioso 

 

A historiografia clássica chinesa é profundamente marcada pela tradição de se pensar 

a história da China dentro de uma concepção central de unificação, rompimento e constantes 

ciclos históricos. De acordo com essa linha historiográfica, dinastias surgem, se estabelecem, 

declinam e são substituídas, mas certos elementos culturais chineses, políticos e filosóficos 

permanecem. Essa visão cíclica da história reflete uma percepção de que os eventos históricos 

não são lineares, mas seguem padrões recorrentes de fragmentação e unificação. Essa visão é 

bem representada pela famosa frase inicial do romance clássico chinês "Romance dos Três 

Reinos" (三国演义, Sanguo Yanyi), escrita por Luo Guanzhong no século XIV: "話說天下大

勢，分久必合，合久必分 / The empire, long divided, must unite; long united, must divide. 

Thus it has ever been" (LUO, p.18)4. Esta icônica frase encapsula a visão tradicional histórica 

chinesa de que a história da China é um eterno movimento entre unificação e fragmentação, 

ordem e caos, seguindo padrões cíclicos. Essa ideia é central para entender como os chineses 

interpretavam e interpretam sua história: como um processo contínuo, no qual o passado 

informa o presente e o futuro. 

Essa perspectiva também reforça a importância da estabilidade e da unidade na 

tradição cultural política chinesa, ao mesmo tempo em que reconhece a inevitabilidade da 

mudança. Assim, a historiografia clássica chinesa não apenas documenta eventos, mas 

também oferece uma estrutura interpretativa que ajuda a compreender os movimentos da 

história como parte de um todo coerente e cíclico. A tradicional historiografia chinesa, 

frequente e historicamente escrita por historiadores oficiais que seguiam ordens da dinastia 

4Há de se problematizar também o uso desta frase dentro de uma construção historiográfica da história da China. 
Não há como negar que está frase e toda a ideologia que ela carrega por trás de si ocupa um lugar central na 
historiografia tradicional chinesa, sendo frequentemente invocada para explicar os ciclos dinásticos como uma 
lei histórica imutável. Sua aparente universalidade, no entanto, esconde uma série de problemáticas que merecem 
atenção crítica. (Millward, 2024, p. 157) Em primeiro lugar, está visão dinástica e históriografica de China tende 
a reduzir a complexidade da história chinesa a um mero alternar entre unificação e fragmentação, 
desconsiderando fatores como poderes políticos descentrais, conflitos regionais, sincretismos culturais e 
influências externas. Por exemplo, as dinâmicas com povos das estepes durante a própria dinastia Sui e outras 
dinastias como Tang e Yuan demonstram que a história chinesa foi moldada por interações muito mais 
complexas do que a simples alternância entre união e divisão. Além disso, a frase tem sido instrumentalizada 
politicamente ao longo dos séculos, desde sua canonização no Romance dos Três Reinos até os discursos 
contemporâneos, que a usam para legitimar a centralização e obscurecer pluralidades étnicas (Millward, 2024, p. 
152-158). Outro problema é o anacronismo metodológico: aplicar retrospectivamente essa lógica a contextos 
pré-modernos ignora que conceitos como "China unificada" eram fluidos, e a própria noção de Tianxia ("sob o 
céu") variava entre dinastias (Millward, 2024, p. 155-159). Apesar dessas críticas, a frase permanece uma 
retórico historiográfica fundamental dentro da história chinesa, sendo uma construção de pensamento histórico e 
político essencial para se entender como a historiografia chinesa clássica articulou poder e identidade ao longo 
de suas narrativas (Cheng, 333-338, 342). 

 



11 

em poder durante aquele período, buscava legitimar o poder atual ao conectá-lo ao passado de 

uma dinastia já legitimada. Essa continuidade é reforçada pela manutenção de práticas das 

Dinastia anteriores como o sistema de exames imperiais e a valorização do confucionismo 

permeando o tecido social e cultural chinês por múltiplas dinastias.5 

 

1.1 O Início Período de Desunião 

 

A Dinastia Han, que governou a China por cerca de quatro séculos (206 a.E.C. – 220 

E.C.), é frequentemente lembrada como uma das eras mais prósperas e influentes da história 

chinesa, marcada por avanços culturais, científicos e administrativos. No entanto, a partir do 

final do século II E.C., a dinastia começou a enfrentar uma série de problemas internos e 

externos que culminaram no colapso do poder central e na fragmentação do império (Dien & 

Knapp, 2019, p. 30-34).  

A queda do Império Han em 220 E.C. marcou o início de um prolongado período de 

fragmentação política na China, caracterizado por instabilidade, conflitos militares e 

transformações socioculturais profundas. Esse intervalo histórico pode ser dividido em três 

fases principais: a Era dos Três Reinos (220–280 E.C.), o Período das Dezesseis Dinastias 

(304–439 E.C.) e, finalmente, a era das Dinastias do Sul e do Norte (420–589 E.C.). Cada 

uma dessas etapas refletiu dinâmicas distintas de poder, identidade e integração cultural, que 

moldaram o cenário para a posterior consolidação do império. 

Com o colapso da autoridade central do Império Han, a China fragmentou-se em três 

reinos rivais (Wei, Shu e Wu) durante a Era dos Três Reinos. Apesar da breve reunificação 

sob a Dinastia Jin (265–420 E.C.), a incapacidade de manter a coesão territorial levou a uma 

nova fase de divisão, especialmente após as invasões de grupos étnicos não-Han (Twitchett, 

2008, p.3).6 

6A definição dos "povos chineses"/"não-Han" e dos "povos nômades não chineses" é complexa e central na 
historiografia chinesa, envolvendo identidade cultural, etnia e nacionalismo. Historicamente, a cultura Han, 
originada na Planície Central durante a Dinastia Han (206 a.E.C.–220 E.C.), foi vista como núcleo da 
"chinesidade", em contraste com os povos nômades das estepes, frequentemente classificados como "bárbaros". 

5Segundo documentos históricos e historiadores tradicionais chineses, Confúcio estabeleceu o modelo inicial da 
escrita histórica na China, sendo atribuído a ele os Anais da Primavera e Outono (Chunqiu), uma das mais 
antigas crônicas chinesas. Na lógica tradicional histórica confuciana, a historiografia (shixueshi) sempre devria 
estar ligada ao estudo dos clássicos (jingxueshi), que forneciam a base epistemológica para o saber, 
especialmente para a história. Consolida-se uma visão de uma tradição historiográfica inspirada nesta linha 
históriográfica confuciana, está que prega a fidelidade máxima aos fatos, aos documentos escritos oficiais e a 
autoridade dos Clássicos. Durante a dinastia Han, essa visão foi firmemente estabelecida como a corrente 
principal do se fazer história, com historiadores defendendo rigor factual e constante referência aos Clássicos 
como critério de legitimidade, influenciando profundamente gerações futuras na prática e escrita da história. 
(Chen, 2010, p. 1-7).  

 



12 

O Período das Dezesseis Dinastias (304–439 E.C.) foi uma era de intensa 

fragmentação política e instabilidade na China, marcada pela ascensão e queda de múltiplos 

regimes regionais, muitos deles estabelecidos por grupos étnicos não-Han. Cada um desses 

reinos teve suas próprias características políticas, culturais e militares, mas todos 

compartilhavam a instabilidade e a constante mudança de poder. 

 
One hundred and thirty-six years elapsed between the establishment of the first 
"Sixteen Kingdoms" regime in 304 and the next reunification of the North in 439 by 
the Northern Wei dynasty (386-534). During that period, there were actually as 
many as twenty-two significant states in northern China (rather than literally 
sixteen), ranging from true empires (that is, relatively large multiethnic 
military-conquest polities ruled by monarchs bearing the Chinese title huang di or 
"emperor") to territories administered independently by so called "governors" who 
maintained pretense of loyalty to the still theoretically legitimate Jin dynasty ( Dien 
& Knapp, 2019, p. 119).  
 

Após a queda da Dinastia Jin Ocidental em 304 E.C., o norte da China foi dominado 

por diversos grupos étnicos como os Di e os Qiang, que fundaram seus próprios reinos. Esses 

grupos, originalmente nômades, assumiram o controle de vastas áreas, estabelecendo regimes 

que, embora efêmeros, tiveram um impacto significativo na região. (Dien & Knapp, 2019, p. 

120-125).  

Enquanto o norte da China estava em turbulência pela queda da Dinastia Jin 

Ocidental, o sul permaneceu relativamente estável sob o controle da Dinastia Jin Oriental, que 

continuou a tradição Han. Inicia-se essa divisão geográfica e cultural entre o norte e o sul, que 

foi uma das marcas distintivas do período. O período dos Dezesseis Reinos também foi, 

visivelmente, uma época em que a maioria dos regimes tinha governantes claramente não 

chineses. O número de pessoas não chinesas vivendo nas fronteiras do Império Chinês, ou 

dentro delas, no início do século IV, aumentou significativamente.  

Um complexo processo de mistura e troca cultural acontecia entre culturas 

não-chinesas e culturas chinesas. Durante o período de divisão, nomeadamente do início do 

século IV até ao final do século VI, a fragmentação política e cultural contribuiu para o 

surgimento de diferentes características e trajetórias de crescimento para o Budismo nas 

regiões norte e sul da China (Poceski, 2009, p.123).  

 

Essa distinção reforçou a ideia de unidade nacional a partir da perspectiva Han, muitas vezes em detrimento das 
minorias étnicas. Contudo, a cultura Han é resultado de séculos de interação e assimilação, e o conceito de 
"chinesidade" foi usado politicamente para legitimar o poder estatal, especialmente nas periferias. Povos 
nômades como Xiongnu, Mongóis e Manchus tiveram papéis multifacetados, como inimigos, aliados e até 
governantes (dinastias Sui, Yuan e Qing),  evidenciando uma fronteira cultural fluida e uma síntese que moldou a 
história da China (Chittick, 2020, p. ix–xi). 

 



13 

1.2 O Período das Dinastias do Sul e do Norte: seu contexto político 

 

Essa divisão geográfica e cultural aprofundou-se durante as Dinastias do Sul e do 

Norte (420–589 E.C.), quando a China ficou ainda mais politicamente dividida entre regimes 

baseados em Jiankang (atual Nanjing) no sul e em Luoyang ou Chang’an no norte. (Dien & 

Knapp, 2019, p.) 

As Dinastias do Norte, no início do século IV, tiveram que lidar com as constantes 

invasões por ondas de povos nômades “não chineses”. Estes séculos de domínio político e 

social por esses povos “não hans” deixaram marcas profundas na sociedade e nas instituições 

de diversas partes da China. A região sofreu com mais de um século de guerras constantes, 

anarquia, perturbação e devastação física até o estabelecimento de um novo regime estável e 

unificado, em 440 E.C., pelo grupo étnico Turco Xianbei/Tuoba. Embora tenham tentado por 

décadas preservar sua identidade cultural, os Tuoba se viram forçados a adotar instituições 

chinesas e a colaborar com a elite chinesa local. Sua aristocracia tribal tradicionalista, 

sentindo-se prestes a ser absorvida por seus súditos chineses, reagiu violentamente, e as 

tensões resultantes provocaram a divisão do império Wei do Norte em dois estados, o Wei 

Ocidental, que se tornou o Chou do Norte em 557 e os elementos não chineses permaneceram 

mais fortes, e o Wei Oriental, que se tornou o Ch'i do Norte em 550 no nordeste (Twitchett, 

2008, p.4). 

O imperador Xiaowen subiu ao trono em um momento em que o Wei do Norte já 

havia estabelecido controle sobre grande parte do norte da China, mas ainda enfrentava 

desafios relacionados à integração de suas populações multiétnicas. Os Xianbei, que 

formavam a elite governante, mantinham costumes nômades distintos, enquanto a maioria da 

população era composta por chineses Han, com uma cultura profundamente enraizada nas 

suas próprias tradições (Twitchett, 2008, p.4). Essa divisão representava um obstáculo para a 

consolidação do poder e a administração eficiente do território. Xiaowen reconheceu e 

implementou políticas de adoção de práticas culturais e administrativas chinesas, buscando 

fortalecer a legitimidade da dinastia e facilitar a governança de um império 

predominantemente Han (Lewis, 2009, p. 81).  

Como parte de suas reformas, em 493, Xiaowen transferiu a capital do Wei do Norte 

de Pengcheng (atual Datong, na província de Shanxi) para Luoyang, uma cidade com uma 

longa história como centro cultural e político chinês que tinha sido deixada em ruínas após 

invasões bárbaras do início do período de desunião em um episódio conhecido como o Saque 

de Luoyang em 311 E.C. (Lewis, 2009, p. 81). Essa mudança simbolizava o compromisso do 
 



14 

regime com a sinização7 e proporcionava uma base mais centralizada para o governo. 

Luoyang também representava um vínculo com as tradições imperiais chinesas, reforçando a 

imagem do Wei do Norte como sucessor legítimo das dinastias anteriores (Ling, 2024, p. 2-5).  

Outro aspecto crucial das reformas políticas de integração de Xiaowen foi a 

promoção do uso da língua chinesa entre os Xianbei. Ele ordenou que os membros da corte e 

da elite abandonassem sua língua nativa e adotassem o chinês como idioma oficial. Além 

disso, os nomes Xianbei foram substituídos por nomes chineses, e os trajes tradicionais 

nômades foram proibidos em favor das vestimentas chinesas. Essas mudanças visavam 

integrar os Xianbei à cultura dominante e reduzir as tensões étnicas entre governantes e 

governados (Ebrey, 2023, p.170 - 178). Xiaowen também reformou o sistema administrativo, 

adotando modelos confucianos baseados na meritocracia e nos clássicos chineses. Ele 

incentivou o estudo do confucionismo e promoveu a educação como um meio de formar 

oficiais (Lewis, 2009, p. 81). 

Embora as reformas de Xiaowen tenham fortalecido o estado e promovido a 

integração cultural, elas também geraram resistência dentro da elite Xianbei, especialmente 

entre os líderes militares que se sentiam alienados pela perda de suas tradições (Ebrey, 2023, 

p. 171-172). Essa tensão contribuiu para conflitos internos que enfraqueceram o Wei do Norte 

nas décadas seguintes. Após a morte de Xiaowen em 499, a dinastia começou a enfrentar 

divisões políticas e militares, culminando em sua fragmentação em 534-535, quando o 

império foi dividido em Wei Oriental e Wei Ocidental (Ebrey, 2023, p.200-201). 

Já as Dinastias do Sul, incluindo Liu Song, Qi, Liang e Chen, serviram de refúgio 

para as elites chinesas após as invasões bárbaras ao Norte, mantendo uma continuidade 

cultural mais direta com o legado Han, enfatizando a burocracia civil ligada ao domínio Han, 

o confucionismo e a crescente integração do Budismo como ferramenta de legitimação  

(Wright, 1959, p. 54).  

A Dinastia Qi do Sul sucedeu a dinastia Liu Song e foi marcada por uma série de 

conflitos internos e lutas pelo poder entre membros da elite governante (Campany, 2012, p.8). 

Apesar disso, conseguiu manter a estabilidade relativa no sul da China, com Jiankang (atual 

Nanjing) como sua capital. Jiankang era uma cidade estratégica, situada às margens do rio 

Yangtzé, que servia como centro político, econômico e cultural. A cidade era fortificada e 

7 A acadêmia anglo-saxã se utiliza bastante de termos como “Sinicization, sinofication, sinification e 
sinonization” para falar sobre o processo no qual sociedades ou grupos que não são chineses são assimilados 
dentro da cultura chinesa - particularmente a língua, normas sociais, práticas culturais e identidade da principal 
etnia da China: os Han. No portugês, vemos essas palavras sendo traduzidas tanto pro termo sinização, quanto 
para o termo chinização. Em mandarim, existem termos separando o processo de “hanização” (汉化,Hànhuà) 
deste processo de “chinificação” (中国化, Zhōngguóhuà). (Cheng, 2021, p. 321-323) 

 



15 

abrigava palácios, templos e uma população vibrante, sendo um polo importante para o 

comércio e a administração  (Ebrey, 2023, p.165 - 168). 

Em 502, a dinastia Liang tomou o poder, fundada por Xiao Yan, que se tornou o 

imperador Wu de Liang. O imperador Wu ficou conhecido como um dos principais 

imperadores promovedor do Budismo, tomando ele mesmo votos budistas e ordenando que os 

parentes imperiais, os nobres e os funcionários burocráticos do Estado Liang abandonassem o 

Taoísmo e abraçassem o Budismo. A dinastia Liang é frequentemente lembrada por seu 

patrocínio às artes e à cultura. Jiankang continuou como capital, mantendo seu papel de centro 

político e cultural. Durante o governo Liang, houve um esforço para fortalecer a 

administração imperial e promover reformas que visavam a estabilidade, a unificação e a 

prosperidade. No entanto, a dinastia também enfrentou dificuldades, incluindo rebeliões 

internas e ameaças dos estados do norte. (Wright, 1959, p. 51).  

Em 517, Wu de Liang decretou a destruição dos templos taoístas e ordenou que os 

adeptos taoístas retornassem à vida leiga. Ele se modelou de acordo com o novo padrão 

budista de comportamento real, e seus esforços lhe renderam títulos que sugerem a fusão das 

sanções políticas chinesas e budistas. Ele foi chamado de Huang-ti p’u-sa (Imperador 

Bodhisattva), Chiu-shih p’u-sa (Bodhisattva Salvador) e P’u-sa t’ien-tzu (Bodhisattva Filho 

do Céu) (Wright, 1959, p. 51).  

Entre as elites letradas do Sul, o Budismo atraiu a atenção de famílias ricas e 

influentes, que mostravam-se bastante influentes na seleção e controle do trono ao longo da 

dinastia Liang. Muitos aristocratas, impressionados por figuras como Vimalakirti, um rico e 

poderoso leigo budista, viram no Budismo um modelo que permitia conciliar a vida mundana 

com os ideais espirituais. Isso levou à doação e construção de templos luxuosos por parte das 

famílias afluentes do Sul, templos estes que serviam tanto para exibição de status quanto para 

acumular méritos espirituais. Além disso, o Budismo ofereceu uma alternativa intelectual e 

cultural para os letrados, que encontraram nele uma nova fonte de erudição e devoção, 

especialmente em um contexto de desilusão com a política corrupta e as tradições taoístas e 

confucionistas. A vida monástica, com sua ênfase em contemplação, estudo e renúncia, 

tornou-se uma opção atraente para muitos, proporcionando satisfação espiritual e intelectual 

em meio a um mundo conturbado (Wright, 1959, p. 52-53). 

Sabe-se muito menos do Budismo popular sulista do que sabe-se sobre o Budismo da 

elite sulista. Há evidências históricas de um conflito agudo no campo, muitas vezes 

apresentado como uma competição de poderes carismáticos e mágicos, entre o clero budista e 

os adeptos taoístas. Os taoístas haviam estabelecido raízes em partes do sul desde o tempo da 
 



16 

revolta dos Turbantes Amarelos, e nesses lugares onde as tradições locais eram populares, o 

Budismo teve que lutar para conquistar um grande número de seguidores. Monges de vários 

templos passavam parte de cada ano trabalhando entre essas população mais simples. Seus 

rituais e encantamentos, sua promessa de salvação apresentada em termos simples, suas 

histórias histórias que dramatizavam o funcionamento da lei cármica foram todas parte de 

uma tentativa de conquistar adeptos. Sempre que possível, tanto no sul quanto no norte, eles 

habilmente introduziam elementos budistas nas antigas associações religiosas e no folclore 

local dos vilarejos (Wright, 1959, p. 53-54).  

À medida que os chineses do sul, que se autodeclaravam descendentes do império 

Han, avançavam lentamente para as antigas regiões do norte com o objetivo de reconquistar 

aquelas terras, levavam consigo o Budismo. Esse movimento era frequentemente liderado por 

funcionários oficiais do governo e outros homens letrados de alto escalão, que integravam o 

Budismo às ideias e técnicas enraizadas no confucionismo, visando propagar a "verdadeira" 

civilização chinesa Han. Nesse contexto, o Budismo era percebido como um rival 

"civilizador" em oposição aos ritos xamânicos nativos (Wright, 1959, p. 54). 

No sul, o Budismo já estava plenamente assimilado entre as elites políticas e 

acadêmicas, mas ainda em processo de adaptação junto às populações populares (Wright, 

1959, p. 54). Interagindo com as tradições filosóficas e literárias da região, o Budismo 

desenvolveu suas crenças e práticas em resposta a uma sociedade que buscava construir uma 

identidade com base nas antigas tradições herdadas do moribundo império Han. Esse processo 

reflete a dinâmica de uma cultura em transição, onde o Budismo desempenhou um papel 

central na redefinição da identidade cultural e religiosa. 

Ambas as dinastias do Sul e do Norte viviam um momento de contrastes políticos: 

enquanto havia instabilidade política e conflitos internos e externos, este foi um momento 

político muito rico, com grandes avanços culturais e econômicos significativos, com Jiankang 

e Luoyang no centro desse desenvolvimento. 

 

1.3 O Período das Dinastias do Sul e do Norte: O Budismo em um Cenário de 

Fragmentação Política e seu Papel na Relação com os Estados 

 

O crescimento do Budismo acelerou durante o período de desunião (311–589 E.C.), 

marcado por profundas transformações sociais e políticas que, embora gerassem guerras 

devastadoras e instabilidade, paradoxalmente criaram um terreno fértil para a expansão dessa 

religião. As incessantes disputas pelo poder fragmentado impactaram negativamente tanto os 
 



17 

aristocratas quanto as populações comuns, mas também estimularam um clima de reflexão e 

questionamento cultural entre as elites chinesas. O colapso da ordem imperial Han gerou uma 

crise de confiança nos valores e instituições tradicionais, especialmente na ideologia 

confucionista predominante, abrindo espaço para a receptividade a novos paradigmas 

religiosos e intelectuais. Nesse contexto, o Budismo emergiu como uma alternativa 

significativa, oferecendo respostas às incertezas e desafios do período (Poceski, 2009, p. 

110-111). 

À medida que os chineses aprofundavam sua compreensão do Budismo, as distinções 

entre as tradições nativas e estrangeiras tornaram-se menos rígidas, dando lugar a processos 

de sincretismo religioso. O Budismo e o taoísmo passaram a interagir de forma dinâmica, com 

influências mútuas que transformaram ambas as tradições. Apesar de choques entre o 

Budismo e os valores culturais locais, os chineses encontraram maneiras de adaptar a religião 

importada em seus próprios termos, integrando-a aos poucos ao tecido cultural e intelectual da 

sociedade por meio de sincretismos (Poceski, 2009, p. 111).  

Durante as Dinastias do Sul e do Norte (420–589 E.C.)8, o Budismo revelou uma 

dualidade marcante, refletindo as diferenças políticas, culturais e sociais entre as regiões norte 

e sul da China. No norte, governantes não chineses, como os Xianbei, adotaram o Budismo 

como ferramenta de legitimação política, utilizando seus ensinamentos universalistas para 

consolidar sua autoridade sobre populações mistas e buscar centralização político-cultural. O 

apoio oficial ao Budismo, embora pragmático, também foi influenciado pela fé pessoal de 

muitos imperadores. Esse vínculo entre o clero e o Estado resultou em um Budismo 

profundamente pragmático e popular, caracterizado por práticas como taumaturgia, ascetismo 

rigoroso, devoção intensa e meditação. Além disso, o norte tornou-se um centro de 

efervescência artística, com expressões de fé sendo materializadas em obras monumentais, 

como as esculturas e relevos dos complexos rupestres de Longmen em Luoyang sob o 

patrocínio direto da Dinastia Wei do Norte (Poceski, 2009, p. 123). 

8Embora a presente análise se concentre no desenvolvimento do budismo na China, especialmente em relação 
aos processos de sincretismo, às dinâmicas de poder político e aos relatos de violência, é relevante destacar uma 
discussão paralela que emerge durante o período de crescimento do budismo no norte da China, ao longo do 
século IV. Nesse contexto, a região estava sob o domínio de povos não-Hans, o que gerou debates significativos 
sobre as relações entre a China e seu entorno. Esse cenário trouxe à tona uma visão que desafiava a tradicional 
centralidade da China, ao sugerir uma potencial igualdade entre os "bárbaros" e os chineses, ou até mesmo a 
superioridade dos primeiros. Com a Índia sendo reconhecida como a "terra sagrada" pelos budistas chineses, sua 
identificação como o "Reino Central" (Middle Kingdom) relega a China a uma posição de um imaginário 
periférico. Por outro lado, os críticos do budismo frequentemente utilizavam sua origem estrangeira para 
questionar sua legitimidade. De qualquer forma, o budismo tornou-se um importante veículo para reavaliar as 
relações entre a China e o mundo exterior, bem como entre os chineses e os povos estrangeiros (Lewis, 2009, p. 
163). 

 



18 

A Dinastia Wei do Norte desempenhou um papel central nesse processo, 

promovendo ativamente o Budismo como uma forma de consolidar o poder político e unificar 

populações diversas sob seu domínio. Os governantes da Wei do Norte, especialmente o 

imperador Xiaowen (471–499), foram grandes patronos do Budismo e incentivaram sua 

prática em larga escala. Essa promoção do Budismo também foi uma estratégia para legitimar 

o governo da dinastia, que tinha origens estrangeiras, e para criar uma conexão com a cultura 

chinesa tradicional, que começava a adotar o Budismo como parte de sua identidade (Ling, 

2024, p. 1-2; 6-7; 15).  

Sob a Wei do Norte, o patrocínio estatal ao Budismo atingiu níveis sem precedentes. 

O governo financiou a construção de templos, mosteiros e estátuas budistas monumentais. 

Um dos exemplos mais notáveis desse patrocínio é o complexo das Grutas de Yungang, 

localizado perto da antiga capital da dinastia, Datong. Essas grutas abrigam centenas de 

estátuas de Buda esculpidas em pedra, que refletem uma fusão de estilos artísticos indianos, 

persas e chineses, mostrando a influência do intercâmbio cultural ao longo da Rota da Seda. 

Esse apoio estatal do Estado Wei do Norte ao Budismo também incluiu a tradução oficial de 

textos budistas para o chinês, buscando tornar a religião mais popular entre a população local. 

A dinastia também utilizou o Budismo como uma ferramenta diplomática, fortalecendo laços 

com outros reinos budistas na Ásia Central (Ling, 2024, p. 7 - 15). 

A busca por legitimidade política por meio do Budismo e da utilização de aparatos 

estatais na dinastia Wei do Norte revelou-se uma estratégia sofisticada de integração cultural e 

afirmação de poder. Nesse contexto, a memória ancestral foi visualmente representada por 

meio de estátuas e templos budistas, que transcendem sua função religiosa para se tornarem 

importantes instrumentos de celebração da linhagem imperial. Essas estruturas híbridas 

incorporavam elementos budistas e tradições ancestrais confucionistas, criando um espaço 

simbólico no qual religião e política se entrelaçavam (Ling, 2024, p. 12-15). 

As estátuas desempenharam um papel central nesse processo, não apenas 

representando figuras religiosas, como Buda, mas também membros da família imperial, 

incluindo imperadores e seus ancestrais. Um exemplo marcante é o Yongning Temple, onde 

evidências arqueológicas indicam a existência de nichos reservados para estátuas do 

imperador Xiaoming, seus pais (Imperador Xuanwu e Imperatriz Hu) e outros membros da 

linhagem imperial. Essa disposição arquitetônica criava uma conexão visual e simbólica entre 

os governantes, seus ancestrais e Buda, reforçando a ideia de continuidade dinástica e a 

associação espiritual com o "Mandato do Céu" (Ling, 2024, p. 12-15). 

Além disso, práticas similares foram observadas em outros contextos. O imperador 
 



19 

Wencheng, avô do imperador Xiaowen, ordenou a criação de estátuas de seus ancestrais em 

um templo budista, posicionando-as ao lado de Buda. Essa escolha não apenas simbolizava a 

legitimidade da linhagem, mas também associava os governantes à esfera divina, 

consolidando a ideia de uma relação transcendente entre poder político e espiritualidade. 

Assim, os templos e estátuas funcionavam como veículos para a construção de uma narrativa 

de legitimidade que unia memória ancestral, religião e política, promovendo a aceitação da 

dinastia Wei do Norte como sucessora legítima das tradições chinesas e unificadora da cultura 

ancestral (Ling, 2024, p. 12-15). 

Os templos budistas patrocinados pela família imperial também foram projetados 

para incorporar práticas ancestrais confucionistas, transformando-se em espaços híbridos que 

celebravam tanto a religião quanto a memória familiar. Muitos desses templos foram 

dedicados a ancestrais específicos, como o Baode Temple, construído pelo imperador 

Xiaowen em homenagem à sua avó, a Imperatriz Feng, para garantir sua felicidade póstuma. 

Essa adaptação das práticas budistas ao culto ancestral permitiu que os templos funcionassem 

como uma versão budista dos tradicionais templos ancestrais chineses, promovendo uma 

fusão cultural entre as tradições Xianbei e Chinesas  (Ling, 2024, p. 12-15). 

Essa união entre o Budismo e as tradições ancestrais confucionistas ajudou os 

governantes Wei do Norte a criar uma narrativa única de legitimidade. As estátuas e templos 

representavam os imperadores como figuras divinas, semelhantes a Buda, reforçando a ideia 

de que eram governantes legítimos escolhidos pelo Céu. Além disso, a integração de práticas 

culturais chinesas e Xianbei posicionou a dinastia como sucessora das dinastias chinesas 

anteriores, ao mesmo tempo em que preservava elementos de sua identidade original. A 

materialização da memória ancestral por meio de estátuas e templos proporcionava uma 

conexão tangível entre a população e a história da família imperial, sendo mais visual e 

impactante do que os tablets usados nos templos ancestrais tradicionais  (Ling, 2024, p. 

12-15). 

Ao transformar templos budistas em espaços híbridos de culto ancestral, a dinastia 

Wei do Norte conseguiu atender às expectativas culturais da elite chinesa, que valorizava 

profundamente a memória ancestral, enquanto consolidava sua própria identidade política e 

cultural. Essa abordagem inovadora não apenas legitimou seu governo, mas também ajudou a 

integrar diferentes grupos sociais e culturais sob seu domínio, criando uma narrativa de poder 

que transcendia divisões étnicas e culturais  (Ling, 2024, p. 12-15). 

Por outro lado, nos reinos do sul, o Budismo assumiu uma forma distinta, 

frequentemente descrita como um Budismo de "nobreza". Ele era marcado por uma 
 



20 

abordagem intelectual e elitista, atraindo membros das classes altas que buscavam explorar 

especulações metafísicas e filosóficas. Muitos literatos sulistas eram fascinados pela doutrina 

da vacuidade, como apresentada nas escrituras da perfeição da sabedoria, embora 

frequentemente interpretassem essas ideias sob a influência de conceitos taoístas sobre a 

realidade. O sul também foi um centro de ritualismo budista, com destaque para os elaborados 

rituais de arrependimento promovidos na corte do Imperador Wu da Dinastia Liang (502–549 

E.C.), conhecido por seu fervoroso apoio ao Budismo. O ambiente sociorreligioso do sul era 

caracterizado por uma estreita relação entre literatos e monges budistas, que compartilhavam 

origens aristocráticas e formações culturais semelhantes, criando um espaço onde o Budismo 

se mesclava intimamente às tradições intelectuais e artísticas locais (Poceski, 2009, p. 123). 

Apesar destas diferenças, o Sul também experienciou tentativas dos governantes de 

integrar o Budismo à estrutura política e unificação territorial ao reforçar suas autoridades e 

legitimidades por meio da religião, formando outros tipos de relações complexas entre 

religião e governo. No Sul, as dinastias chinesas tradicionais também utilizaram o Budismo 

como uma ferramenta política, embora com um enfoque diferente. O imperador Wu de Liang, 

por exemplo, promoveu a ideia de "Imperador-Bodhisattva", fundindo conceitos budistas com 

ideais confucionistas e taoístas para criar uma imagem de governante sábio e divino. Essa 

estratégia visava fortalecer sua autoridade e unir os estados do norte e do sul após um longo 

período de desunião (Ling, 2024, p. 10).    

À medida que o Budismo consolidava sua posição como uma das principais tradições 

religiosas na China ao final do período de desunião, os mosteiros budistas e a ordem 

monástica experimentaram um crescimento significativo em tamanho e influência. No início 

do século VI, ambas as capitais das dinastias do norte e do sul eram marcadas pelo 

crescimento exponencial de numerosos mosteiros, templos e capelas, enquanto 

estabelecimentos budistas, de variados tamanhos, também se proliferavam em áreas urbanas e 

em regiões montanhosas por todo o território chinês. Esse crescimento foi incentivado pelo 

generoso patrocínio oferecido por diversos líderes políticos chineses do período, motivado 

tanto pela devoção pessoal quanto por considerações de conveniência política. Em troca, o 

clero budista oferecia apoio ao regime reinante, contribuindo para a legitimação religiosa do 

poder político local. Por meio de orações e rituais, os monges acumulavam méritos e 

garantiam proteção sobrenatural à dinastia governante (Poceski, 2009, p. 110-111).  

A aristocracia e partes convertidas da população geral também desempenharam um 

papel fundamental nesse processo, contribuindo com terras e recursos financeiros para a 

construção e manutenção de mosteiros e santuários budistas. Como resultado desse apoio, os 
 



21 

mosteiros budistas tornaram-se instituições economicamente relevantes na sociedade chinesa. 

Além das doações regulares feitas pelos fiéis, para os quais tais contribuições eram uma forma 

crucial de acumular mérito espiritual, os mosteiros possuíam vastas extensões de terras, 

frequentemente cultivadas por servos ou arrendatários. Parte dos recursos obtidos era 

destinada a iniciativas de caridade, como assistência aos pobres e doentes, consolidando o 

papel do Budismo como prestador de serviços sociais essenciais (Poceski, 2009, p. 110-111).   

No século VI, o Budismo já havia se estabelecido como uma força cultural e 

espiritual dominante em toda a China, influenciando profundamente as sociedades e culturas 

das dinastias do norte e do sul. Além disso, o Budismo desempenhou um papel crucial na 

interconexão da China com seus vizinhos, facilitando o fluxo de pessoas, ideias e práticas 

religiosas (Poceski, 2009, p. 123). 

 

1.4 O Período da União: início da Dinastia Sui e seu contexto político 

 

Dentro dessa estrutura interpretativa historiográfica em que a história da China se 

encontra em um grande ciclo de união e desunião, a Dinastia Sui (581–618 E.C.) teve um 

papel crucial na história política-religiosa da China, servindo como uma breve, mas 

importante, unificação, quebra e transição entre as dinastias Wei do Norte e do Sul e a 

Dinastia Tang. Durante o curto período de governo Sui, a China passou por significativas 

transformações. Além de suas conquistas políticas e administrativas, a Dinastia Sui 

desempenhou um papel significativo na expansão e consolidação do Budismo na China, 

utilizando-o como uma ferramenta política para fortalecer a legitimidade do Estado e 

promover a unificação cultural. Após 300 anos de desunião e conflitos, a Dinastia Sui 

conseguiu unificar politicamente e culturalmente o norte e o sul da China e implementar 

notáveis reformas administrativas, políticas e culturais, incluindo a promoção do Budismo 

como religião estatal (Laumakis, 2008, p. 32). 

O desenvolvimento a longo prazo mais frequentemente atribuído à  Dinastia Sui pela 

historiografia chinesa é o restabelecimento de uma ideia de unidade identitária após séculos 

de fragmentação política, territorial e cultural. Como mencionado anteriormente, o último 

período de um império unificado, estabelecido pelos Qin e pelos Han - abrangendo cerca de 

quatro séculos, de 221 a.E.C. a 220 E.C.-, foi fragmentado. A progressiva e lenta quebra de 

uma autoridade central unificada na segunda metade do segundo século foi acompanhada pelo 

crescimento gradual de muitas estruturas de poder locais espaçadas. Décadas e mais décadas 

de conflitos civis, rebeliões populares e outros combates militares internos destruíram tanto o 
 



22 

poder central quanto a autoridade do governo Han (Twitchett, 2008, p.2). 

Dentro deste cenário político-religioso, os Sui ascenderam ao poder pela primeira 

vez no norte da China como sucessores dos Chou do Norte. A família de seu fundador, o 

futuro imperador Wen (também conhecido pelas fontes e pelo sistema de escrita Pinyin como 

Wen-ti/Yang Jian/Yang Chien)9, que governava os Chou do Norte, pertencia à aristocracia 

Kuan-lung do noroeste. Seus membros serviram sucessivamente aos Wei do Norte e Wei do 

Oeste e faziam parte de um seleto grupo de famílias influentes envolvidas na fundação dos 

Chou do Norte. Esse grupo incluía também os Tu-ku (a família da esposa de Yang Chien), e 

todos estavam interligados entre si e com a casa imperial dos Chou do Norte por complexos 

laços matrimoniais aristocráticos. A ascensão e a fundação do início do império Sui se dá, 

então, por um golpe de corte que substituiu uma nobre família do noroeste por outra, dando 

uma continuidade tanto em termos do grupo social dominante quanto de instituições políticas, 

aos sistemas e famílias nobres do Wei do Norte (Twitchett, 2008, p.4). 

Assim, o primeiro imperador da Dinastia Sui, Yang Jian, conhecido pelo nome 

póstumo de Sui Wen-Ti (ou Wen-di), ascendeu ao trono em 604. Os primeiros anos de seu 

reinado foram marcados por um forte foco na unificação territorial, na consolidação do poder 

político e na centralização administrativa. Para alcançar esses objetivos, ele implementou uma 

série de reformas administrativas e políticas públicas, que não apenas fortaleceram sua 

autoridade, mas também ampliaram sua influência política, cultural e territorial: 
 
“The Sui had produced a new legal code, reformed and rationalized the chaotic 
system of local government, combined metropolitan offices and local posts into a 
unified bureaucracy under strong central control, revived the financial structure of 
the state, and strengthened the defenses against the Turks along the northern frontier. 
Like the Northern Wei and other northern dynasties, the Sui claimed to be the 
legitimate rulers of all China. Wen-ti now set about making this reality.” (Twitchett, 
2008, p.5) 
 

A Dinastia Sui restabeleceu uma China reunificada no formato de um império 

central. Esse sistema ideológico introduziu o conceito de que a influência militar e política 

chinesa deveria ser predominante em todo o território. Mais importante ainda, mesmo em 

regiões externas, deveria prevalecer a ideia de unificação e dominação pela cultura chinesa. 

Isso incluía a adoção de sistemas de pensamento, literatura, arte, direito e instituições políticas 

chinesas, além do uso da língua escrita chinesa (Twitchett, 2008, p.7-8). Esse processo de 

9 Os imperadores são referidos pelo nome da dinastia, se necessário, mais seu título póstumo abreviado, por 
exemplo, Imperador Wu de Han ou Han Wudi ou Imperador Yang de Sui ou Sui Yangdi (simplesmente, Wudi ou 
Yangdi se o contexto deixar clara a dinastia). Se o título não fosse abreviado, seria impraticavelmente longo 
(Wilkinson, 2013) 

 



23 

reunificação não foi feito de forma pacífica. O uso de armas e violência física foram uma 

realidade. A expansão e conquista do sul da China pelos Sui envolveram intensos combates 

navais e terrestres, com milhares de embarcações de ambos os lados disputando o domínio 

sobre o Rio Yangzi. Os Sui devastaram a capital do sul, Jiankang, e obrigaram os nobres e 

oficiais locais a se deslocarem para a nova capital, Chang'an, no norte. Essa estratégia serviu 

não apenas para eliminar uma potencial ameaça separatista, mas também integrou as tradições 

culturais do sul à dinâmica cultural do norte (Ebrey, 2023, p.200-201).  

 

1.5 Dinastia Sui e o Budismo: Expansão, Oficialização e Sincretismo Religioso 

 

O Budismo emergiu como uma força unificadora no contexto da Dinastia Sui, 

servindo tanto como ferramenta de legitimação política quanto como ponte entre diferentes 

grupos étnicos. A expansão territorial rumo ao Oeste trouxe consigo a abertura e o 

estabelecimento de rotas comerciais entre o Império chinês em formação e a Ásia Central. 

Essas rotas se tornaram importantes, ricas em oportunidade financeira e focadas 

principalmente na exportação de bens de luxo como tecidos de seda, mas também se tornam 

um momento de troca cultural intensa em um período em que a China se encontrava em seu 

momento mais “cosmopolita e aberta como nunca antes ou desde então a influências do 

exterior”  (Twitchett, 2008, p.34). Por essas rotas, muitas ideias e técnicas chinesas seguiram 

em direção ao oeste, mas, durante a Dinastia Sui,  a maioria do tráfego era na direção oposta. 

Estrangeiros, desde monges budistas indianos a oftalmologistas persas e artistas e 

comerciantes sogdianos, moviam-se livremente para a China por meio dessas rotas de troca. 

Isso permitiu a chegada de missionários budistas, relíquias, textos sagrados e contos do 

folclore budista indiano, os quais  se adaptaram dentro da cultura popular chinesa e se 

tornaram contos milagrosos, sendo eles o foco desta monografia (Guan, 2003, p.5). Essa 

constante expansão e troca cultural cria a característica mais marcante da China do século VI: 

sua diversidade cultural e étnica, uma multiplicidade de diferenças regionais, raciais e 

religiosas (Twitchett, 2008, p.49).  

Após séculos de divisão, o imperador Wen (Wen-di) e seu filho Yang (Yang-di) 

conseguem novamente unificar a China sob a Dinastia Sui. Entretanto, a consolidação desse 

processo não é algo simples em uma China tão plural, múltipla e diversa. É dentro dessa nova 

realidade cultural que o novo governo central se vê com um novo desafio no processo de 

centralização e unificação total: tentar integrar as diferentes regiões e culturas do império sob 

um só domínio político e identitário. É neste contexto político-cultural que  surge então o 
 



24 

Budismo como  uma das ferramentas escolhidas para esse fim. (Ebrey, 2023, p.200-201).  

O Budismo, que já estava em um processo lento mas constante de propagação pela 

China durante os séculos anteriores, atinge um patamar ainda mais forte de conversão, sendo 

promovido como uma religião universal que transcende as diferenças regionais e étnicas. 

Buscava-se criar um senso de identidade comum entre os diversos povos do império. A 

Dinastia Sui adotou uma abordagem pragmática em relação à religião, promovendo o 

Budismo enquanto também mantinha certos elementos nativos da China, o suficiente para 

deixar o Budismo mais palatável aos recém convertidos. Essa política de sincretismo ajudou a 

unificar as diversas tradições culturais e religiosas da China. O imperador Wendi se 

apresentou como um governante divinamente escolhido, associando-se ao Budismo para 

reforçar sua legitimidade. Ele se autodenominou um "Rei Budista" (Cakravartin)10, uma 

figura que governa de acordo com os princípios budistas e promove o bem-estar espiritual e 

material de seu povo (Ebrey, 2023, p.200-201).  

A Dinastia Sui foi um momento de forte investimento no Budismo pelo poder 

central, construindo templos, pagodes e estátuas em todo o império e enviando e patrocinando 

missões budistas para outras regiões da China e da Ásia. Wendi ordenou a construção do 

Templo Daxingshan em Chang'an, a capital, e promoveu a tradução de textos budistas do 

sânscrito para o chinês, ajudando a disseminar os ensinamentos do Budismo Mahayana e 

facilitar a integração do Budismo com tradições culturais chinesas. Esse investimento massivo 

também não veio sem interesses políticos por parte da família real. A Dinastia Sui também 

buscou controlar as instituições budistas, ao nomear abades e supervisionar a construção de 

templos. Isso garantiu que o Budismo servisse aos interesses do Estado, ao invés de se tornar 

uma força independente. 

Muitos dos atos públicos de Wendi relacionados ao Budismo tinham como objetivo 

enfatizar seu papel como um monarca ideal e defensor da fé e como doador munificente, 

fazendo doações generosas à religião budista e dando um exemplo para todos os seus súditos 

seguirem (Twitchett, 2008, p.75-76). O Budismo foi usado como uma forma de propaganda 

para reforçar a imagem do imperador como um líder benevolente e justo. Wendi divulgou 

histórias de que sua ascensão ao trono havia sido predita por monges budistas, o que reforçava 

a ideia de que ele era destinado a governar.  
 
“A third role of Buddhism in the Sui state was as a common faith of the people of all 

10O termo sânscrito "cakravartin", segundo a Encyclopedia of Religion, significa o monarca todo-poderoso 
“cujas rodas do carro giram livremente” ou “cujas viagens são desobstruídas”, referindo-se a um ideal de rei 
universal que governa de forma ética e benevolente sobre todo o mundo (Yin, 2012, p. 7).  

 



25 

regions and classes, and thus as a unifying force, after the long period of disunion. 
Early in his reign Wen-ti strikes this note which is reiterated throughout his reign: 
'With the armed might of a Cakravartin king We spread the ideals of the ultimately 
benevolent one (Buddha). With a hundred victories in a hundred battles We promote 
the practice of the ten Buddhist virtues. ' And in another edict of the early years, 'To 
value life and hate death is the basis of kingly government. In the teachings handed 
down in the Buddhist tradition good acts are what one should put his faith in. It is 
proper that We encourage the empire with one mind to seek salvation.' This theme is 
especially stressed during and after the conquest of the south, when southern clergy 
and laity had to be persuaded to submit to their conquerors. In an edict of 601, at the 
time of his great relic distribution in the manner of King As "oka, he made the point 
with particular fervour: We give our adherence to the Three Treasures and bring to 
new prosperity the holy teachings. It is our thought and concern that all the people 
within the four seas may, without exception, develop bodhi (enlightenment) and 
together cultivate fortunate karma, bringing it to pass that present existences will 
lead to happy future lives, that the sustained creation of good causation will carry us 
one and all up to wondrous enlightenment. These three roles or themes of Sui 
imperial Buddhism give to the ideology as a whole a distinctive colour - one that is 
unique in the annals of the Chinese empire” (Twitchett, 2008, 76-77). 
 

Wendi também buscou  posicionar a ala política do clero budista embaixo de seu 

poder centralizado. O Estado imperial fornecia suporte financeiro a determinados mosteiros 

oficialmente reconhecidos e concedia privilégios aos membros do clero, como isenção de 

impostos, corvéia e serviço militar (Poceski, 2009, p. 125) .O apoio constante que Wendi 

mostrou ao Budismo não significava necessariamente que o alto clero religioso tinha o poder 

e o alcance político de operar independentemente do Estado. Um caso em questão é a criação 

do cargo de datong – controlador-chefe – o principal funcionário burocrático do governo 

encarregado de observar e administrar o clero budista e os mosteiros. Nomear um líder 

nacional oficial ligado ao governo dentro do sistema religioso budista não era uma novidade, 

sendo uma tradição de longa data advinda do período das Seis Dinastias. A Dinastia Sui sob 

Wendi restabeleceu essa tradição por meio do seu sistema de datong, apostando, como o 

primeiro ao cargo, o mestre budista Vinaya em 581. (Xiong, 2006, p. 155) 

Outro exemplo citado como evidência da manipulação política do governo central 

em cima de temas da religião budista é um decreto emitido, em 583, no qual Wendi estipulou 

datas específicas para eventos religiosos recorrentes em monastérios patrocinados pelo estado. 

Isso parece indicar a intenção de Wendi de se favorecer das instituições budistas existentes 

para promover sua própria agenda. No entanto, a agenda em questão era principalmente 

religiosa – proibir periodicamente a matança de seres sencientes quando as circunvoluções 

rituais ocorressem em monastérios budistas patrocinados pelo governo. Então, apesar do 

apoio consistente de Wendi ao Budismo, a religião claramente ainda respondia ao poder 

Imperial central. Os benefícios de se ter o alto escalão do clero budista sendo observado, 

financiado, treinado e disciplinado pelo e para o Estado eram muitos: a realização de projetos 

 



26 

de caridade; rezar missas para o bem-estar do Estado; e muitos propósitos específicos, por 

exemplo, buscar chuva ou um fim para ela, parar uma epidemia, buscar felicidade espiritual 

para ancestrais imperiais. Geralmente, tais atividades arriscavam uma série de forças 

poderosas invisíveis do lado do Estado e de sua casa governante. (Xiong, 2006, p. 155-156). 

A conversão religiosa em uma grande escala e a estruturação do Budismo como 

religião oficial podem ser atribuídas às diversas políticas do imperador Wen-di durante seu 

reinado. No entanto, foi sob o governo de seu filho que o Budismo alcançou um novo patamar 

de influência e patronagem política na China (Guan, 2003, p. 3). O imperador Yang não 

apenas continuou a política de proteção ao Budismo de seu pai, como também se converteu 

pessoalmente ao Budismo, assumindo o título de "Defensor do Budismo" (Guan, 2003, p.7). 

Ele construiu inúmeros templos budistas, colocou diversos monges dentro de sua corte 

imperial e construiu múltiplos monumentos religiosos incluindo o famoso Grande Buda de 

Luoyang, uma estátua monumental que simbolizava sua devoção à fé budista. Assim, essas 

iniciativas estimularam a disseminação do Budismo e  consolidaram a posição do clero 

budista como influentes conselheiros imperiais e detentores de poder político. Essa relação 

simbiótica entre os Estados e o Budismo resultou em uma proliferação sem precedentes de 

estabelecimentos religiosos, que, segundo algumas fontes, alcançaram dezenas de milhares, 

enquanto o número de monges nos séculos VI e VII chegou a centenas de milhares (Poceski, 

2009, p. 125). 

Embora o Estado imperial desempenhasse um papel crucial no apoio ao Budismo, 

também buscava exercer controle sobre a religião. Diversos imperadores e oficiais do governo 

estavam interessados em explorar o prestígio e a influência do Budismo para reforçar sua 

autoridade e atingir objetivos políticos específicos. Entretanto, essa relação era marcada por 

tensões entre o Estado e a ordem monástica, que frequentemente buscava preservar sua 

independência frente aos esforços governamentais de controle. Esses atritos eram 

frequentemente manifestados em debates simbólicos, como aqueles relacionados à obrigação 

dos monges de se curvarem ao imperador e aos pais, conforme os costumes chineses e os 

princípios da ideologia confucionista. Esses conflitos evidenciam os dilemas enfrentados pelo 

Budismo ao tentar equilibrar sua autonomia religiosa com as demandas de um Estado 

imperial cada vez mais interventor (Poceski, 2009, p. 125). 

 

 

 

 



27 

CAPÍTULO 2 

Os Contos Milagrosos Budistas e o Mingxiang Ji (冥祥記) 

 

2.1 Contos Milagrosos como Fontes Históricas 

 

No estudo da história religiosa no leste asiático, especificamente entre as pesquisas 

que exploram os textos religiosos budistas, a maior parte da atenção tem sido dada aos sutras, 

aqueles textos religiosos vindo das línguas Indianas e que supostamente preservam as 

palavras do Buda. Entretanto, apesar de oferecerem diversas pistas sobre os contextos 

religiosos em que foram produzidos, eles pouco nos dizem sobre como foram recebidos pelo 

grande público (Campany, 2012, p.3). A análise estrita de sutras pela historiografia delimitou 

a falsa impressão de que, uma vez que eles se encontram disponíveis e em circulação dentro 

daquela sociedade, as pessoas ali eram de alguma forma automaticamente “influenciadas” a 

seguí-los, adotando uma religião estrangeira e seus ensinamentos sem nenhum tipo de 

discordância ou estranhamento.  

A assimilação do Budismo na China não foi um fenômeno social que aconteceu da 

noite para o dia. A maioria dos estudiosos sugere um período de pelo menos meio século ou 

mais, em que  os chineses negociavam seus entendimentos, interpretações e aceitações finais 

em cima dessa maneira ‘‘estrangeira’’ de pensar e viver (Laumakis, 2008, p. 184). Para 

entender melhor esse processo de assimilação e recepção do Budismo dentro de um escopo 

social popular, devemos recorrer a textos de outros gêneros que não o de sutras. A utilização 

de textos de contos milagrosos como fontes para estudiosos das religiões chinesas possibilita 

um novo olhar dentro do Budismo como algo além do mundo “ideal” de sua prática “perfeita” 

por aqueles que já o seguiam e praticavam. Contos como estes, que passavam de forma oral e 

popular entre a sociedade chinesa da época, mostram uma faceta do Budismo como ele era 

vivido, não apenas “ensinado”.  

Os contos milagrosos são produtos de uma mentalidade coletiva popular, eles abrem 

as portas para testemunhos inestimáveis dos processos sociais pelos quais a memória coletiva 

religiosa chinesa foi moldada, transmitida e preservada. Estes contos foram feitos e 

transmitidos por meio de um sistema comunitário extenso de narrativas, sistema esse que 

perpassa gerações e espaços geográficos (Campany, 2012, p. 27). O que um indivíduo ou 

família sentiu como tendo sido uma ocorrência milagrosa poderia ter permanecido assim - 

apenas uma experiência particular, sem nenhum impacto além do local. Mas a realidade que 

esses contos mostram é de que houve algum tipo de interesse coletivo nesse tipo de história. 
 



28 

Outros, tendo ouvido esses contos e essas histórias sobrenaturais, as passaram para frente e 

circularam pelas diversas redes sociais populares. Tais contos e histórias foram, em um 

sentido literal, socialmente moldadas, sendo artefatos da memória coletiva. É por causa dessas 

redes sociais de narração, estimativa e circulação que possuímos os contos milagrosos em 

questão, e é essa qualidade densamente social que os torna fontes importantes de análise para 

a história e historiografia da religião (Campany, 2012, p. xii).  

 

2.2 Sobre a compilação, a autoria, o público e o legado dos contos “Mingxiang ji” (冥祥

記) 

 

No final do século IV, surgiu um movimento entre homens chineses letrados que 

ocupavam cargos políticos na corte, no qual, impulsionados pelo desejo de promover valores 

e práticas budistas,  foi iniciada uma busca pela circulação, pelo registro e pela coleta de 

relatos conhecidos como "miracle tales". Estes surgem por meio de uma fusão entre relatos e 

contos budistas clássicos com algo mais conhecido entre o público chinês: o gênero literário 

clássico “zhiguai” – “accounts of anomalies” – que relatam o aparecimento fantástico de 

criaturas sobrenaturais como pigmeus e gigantes, peixes em forma de bois, ícones chorosos, 

dragões, imortais, mortos que voltaram à vida, entre outras criaturas clássicas do folclore rural 

chinês (Campany, 1996, p.3).  

Esses contos eram escritos e disseminados buscando claramente um público não 

monástico, principalmente aqueles céticos em relação aos ensinamentos budistas ou novos às 

normas budistas. Os contos eram escritos e divulgados em linguagem acessível, com o 

objetivo de persuadir os leitores sobre um subconjunto dos ensinamentos budistas básicos, 

evitando os pontos mais complexos da doutrina e os aspectos avançados da prática religiosa. 

Esses relatos surgem como uma forma de provar o poder do Buda, dos bodhisattvas, dos 

monges; iniciando um movimento religioso para provar a eficácia das suas práticas 

devocionais, ilustrar a veracidade das suas afirmações e, essencial para esta monografia, 

alertar sobre as consequências da violação das normas budistas (Campany, 2012, p.2). 

Para compreender as interações entre contos milagrosos budistas chineses, crenças 

locais, violência e políticas estatais de promoção religiosa, é imperativo considerar que 

categoria única e fascinante de fontes históricas são esses "miracle tales". Estas narrativas, 

intrinsecamente ligadas à tradição budista, oferecem uma perspectiva singular sobre as 

crenças, as práticas e os valores que permeavam a sociedade chinesa da época. Os "miracle 

tales" não são meramente relatos de eventos extraordinários, mas veículos de expressão 
 



29 

cultural e espiritual, proporcionando entendimentos cruciais sobre a relação entre o divino e o 

mundano na China dos séculos V e VI. Diferentemente de textos budistas similares 

produzidos em outras localidades, essas narrativas contavam histórias contemporâneas e 

cotidianas que, mesmo trazendo elementos fantasiosos, tentavam legitimar os milagres, os 

colocando em um lugar de normalidade cotidiana, mostrando sua veracidade e, por 

consequência, o poder em crer e seguir o dharma budista. Aqui, o que legitima os milagres é o 

fato de que eles acontecem com pessoas mundanas em uma realidade mundana (Campany, 

2012, p. xii).  

Os contos que serão analisados nesta monografia foram escritos por Wang Yan, um 

estudioso nascido por volta do ano 454, em uma família originária de Taiyuan, no norte da 

China, que migrou para o sul durante as turbulentas primeiras décadas do século IV. Sua 

infância e primeiros anos foram vividos em Jiaozhi, uma região correspondente ao norte do 

atual Vietnã, que se destacava como um próspero centro comercial e cultural, onde o Budismo 

já estava firmemente estabelecido e florescia em um ambiente relativamente pacífico, em 

contraste com as frequentes guerras que assolavam o centro da China naquele período. Esse 

contexto geográfico e cultural “sinicizado”, situado entre as civilizações chinesa e indiana, foi 

fundamental para a formação religiosa e intelectual de Wang Yan, que desde cedo teve contato 

com práticas budistas e relações com monges locais. 

Por volta do início da década de 460, Wang Yan e sua família retornaram para 

Jiankang, a capital do sul da China, onde posteriormente se estabeleceram na área de Wuyi, 

nos arredores da cidade. Durante esse período, Wang Yan desenvolveu vínculos estreitos com 

o círculo monástico local (Campany, 2012, p. 8).  

Wang Yan viveu em um momento de intensa efervescência política e religiosa, 

testemunhando a transição entre as dinastias Qi e Liang no final do século V e início do 

século VI, período marcado por debates filosóficos vigorosos sobre temas como a 

imortalidade da alma e a existência do karma, debates nos quais ele participou ativamente 

defendendo posições pró-budistas contra críticos como Fan Zhen. Além disso, ocupou cargos 

públicos relevantes, como o de governador da comandaria de Yi’an, o que o inseriu em redes 

de poder estatal e patronagem ligadas à elite política e religiosa da época. Nesse cargo, Wang 

Yan provavelmente esteve envolvido nas operações defensivas contra as forças lideradas por 

Yuan Hong, conhecido como imperador Xiaowen da dinastia Wei do Norte, que avançaram do 

norte para o sul, chegando às margens do rio Han entre os anos de 494–495 e 497–498. Essas 

incursões são retratadas nos relatos coletados por Wang Yan como atos de barbárie e 

crueldade praticados pelos invasores não chineses do norte, refletindo uma visão negativa 
 



30 

comum nas fontes chinesas da época, que associavam os povos do norte com impiedade e 

violência (Campany, 2012, p. 14-16).  

Nesse cenário histórico e cultural, Wang Yan compilou o Mingxiang ji por volta do 

final do século IV, uma coleção de relatos miraculosos e sinais sobrenaturais que visavam 

converter novos fiéis ao demonstrar a eficácia e a veracidade das doutrinas budistas, 

especialmente no que tange à existência do mundo invisível, à sobrevivência da alma após a 

morte, ao karma e à reencarnação. Ele foi parte de um movimento maior, começado por volta 

do século IV, em que homens chineses alfabetizados começaram a promover valores e 

práticas budistas por meio da circulação e coleta de registros de eventos milagrosos. 

Acreditava-se que esses eventos demonstravam o poder do Buda, comprovavam a eficácia das 

práticas devocionais budistas e serviam como um alerta sobre as consequências da violação 

das normas budistas. Os compiladores, além de monges e monjas, eram também leigos 

budistas com cargos burocráticos ou das classes nobres (Campany, 2012 ,p.2). 

Diferentemente de outras obras da época, que narravam eventos sobrenaturais com 

efeitos extraordinários, o Mingxiang ji (冥祥記) apresenta histórias de tamanhos diversos, 

escritas em linguagem simples, concisa e acessível ao público comum. A obra não se 

apresenta como uma narrativa única ou sistemática, mas como um dossiê composto por 

inúmeros relatos históricos e memoráveis, muitos deles provenientes de testemunhas ou 

transmitidos por redes sociais compostas por monges, leigos e oficiais, especialmente da elite 

burocrática do sul da China. Cada relato, ou memorato, narra experiências extraordinárias 

vividas por indivíduos reais, frequentemente ligados a práticas devocionais, e busca persuadir 

o leitor cético a aderir à fé budista por meio da apresentação cumulativa de evidências 

narrativas. As narrativas estão ligadas ao cotidiano das pessoas, muitas vezes à vida privada, o 

que torna as lições morais mais próximas e compreensíveis. 

 
“As a genre, the Chinese miracle tales work very differently. They situate events in 
the everyday world of relatively recent times familiar to their audience—but then 
they introduce extraordinary elements into that world, elements that demonstrate the 
veracity of Buddhist claims and the power of Buddhist devotion, but without the 
need for a Buddha who can trace the hidden threads of karma through numerous past 
lives. In the miracle tales it is the very closeness between the assumed reader and the 
textually depicted world that works to legitimate the claims made in the texts: this 
event happened to someone very much like you, in the presence of named witnesses, 
at a particular place and time in your country”  (Campany, 2012, p.3, grifo do 
autor). 
 

O título da obra Mingxiang ji indica que essa registra sinais (xiang 祥) que revelam o 

reino obscuro ou invisível (ming 冥), isto é, o mundo espiritual e o além, tornando visível 

 



31 

aquilo que normalmente permanece oculto. Essa abordagem reflete a intenção de Wang Yan 

de apresentar evidências concretas da realidade do mundo espiritual budista, utilizando uma 

linguagem literária próxima à prosa histórica da época, porém com pouca influência direta do 

vocabulário e uso de linguagem técnico budista. Tal escolha sugere um esforço deliberado 

para alcançar um público mais amplo, abrangendo tanto as redes sociais leigas quanto as 

oficiais. O legado de Wang Yan reside justamente nessa difusão do Budismo por meio de uma 

literatura popular acessível, que influenciou coleções literárias posteriores e garantiu a 

continuidade dessa tradição. Sua obra se destaca na interseção entre literatura, religião e 

cultura popular na China antiga, evidenciando sua importância cultural e religiosa (Campany, 

2012, p. 2). 

A vida e obra de Wang Yan foram profundamente marcadas pelo contexto político e 

religioso da China dos séculos V e VI, período de intensa transformação social e espiritual. 

Sua produção literária reverberou além de seu tempo, sendo reconhecida em registros 

históricos oficiais da Dinastia Sui, especialmente no Sui Shu (Livro Histórico da Dinastia Sui) 

(Campany, 2012, p. 5-6). Compilado no século VII, o Sui Shu é a história dinástica oficial (正

史, zhengshi)11 da dinastia Sui, que governou a China entre 581 e 618 E.C. Essa obra 

documenta a história, o governo, a cultura e os eventos importantes desse período e contém 

diversas referências à trajetória de Wang Yan. 

No Sui Shu, Wang Yan é reconhecido não apenas como oficial que ocupou cargos 

importantes, como o de prefeito de Wuxing sob a dinastia Liang, mas também como autor de 

obras significativas, como o Mingxiang ji. Essa menção oficial demonstra a importância do 

legado e da influência deixados por sua obra em uma China recém-reunificada, que buscava 

um movimento de unificação cultural. A legitimidade histórica e intelectual conferida à obra 

evidencia que os relatos compilados por Wang Yan não eram meras histórias folclóricas, mas 

documentos valorizados dentro das redes oficiais e religiosas da época. A inclusão de Wang 

Yan e de suas compilações no Sui Shu ressalta o papel social e cultural do Mingxiang ji como 

instrumento de defesa e propagação do Budismo junto ao sistema oficial chinês, contribuindo 

para a construção da cultura chinesa posterior à unificação (Campany, 2012, p. 10-11). 

Ao reunir narrativas de experiências sobrenaturais e milagrosas, Wang Yan buscava 

persuadir leitores céticos e fortalecer a fé budista. O reconhecimento oficial dessas obras 

11正史 (zhèngshǐ), ou "história oficial", refere-se à tradição historiográfica clássica chinesa de compilar registros 
históricos autorizados pela corte imperial dominante daquele período, com formato estruturado e foco na 
legitimidade política e moral. Obras como os Registros do Grande Historiador (Shiji) e as Vinte e Quatro 
Histórias exemplificam essa prática, que foi fundamental para preservar a memória histórica e consolidar valores 
do Estado ao longo das dinastias chinesas (Millward, 2024, p. 157). 
 

 



32 

reforça o impacto que tais textos tiveram na formação da memória religiosa e histórica 

chinesa. Além disso, essa reverberação revela como a obra de Wang Yan dialogou com a elite 

intelectual e política da época, sendo incorporada ao cânone historiográfico e contribuindo 

para a legitimação da presença e influência do Budismo na sociedade chinesa dos séculos V e 

VI. 

A criação do Mingxiang ji reflete não apenas a devoção pessoal de Wang Yan, mas 

também sua inserção em uma comunidade narrativa e religiosa que valorizava a circulação e 

preservação de relatos miraculosos como instrumentos de fé e transformação social. A obra é 

fruto de um processo coletivo de produção, transmissão e edição, no qual Wang Yan atuou 

como compilador e organizador, selecionando e adaptando histórias que circulavam de forma 

oral e por meio de manuscritos, frequentemente alterados e reinterpretados ao longo do 

tempo. As narrativas do gênero conhecido como accounts of anomalies jamais se 

caracterizam como fábulas ou ficção, e, sim, como relatos baseados em experiências 

consideradas reais pelos seus interlocutores. Esse processo evidencia a dinâmica cultural e 

religiosa da China ao longo do período, marcada pela consolidação do Budismo por meio de 

interações, conflitos, rupturas, conversões, debates e pela circulação de narrativas. Essas 

narrativas reforçavam experiências religiosas, visões de mundo e contribuíam para a 

construção da identidade de uma comunidade em formação. 

Assim, a vida de Wang Yan, seu contexto histórico, seu legado e a criação do 

Mingxiang ji estão profundamente interligados, refletindo as complexas relações entre 

política, religião e cultura na China dos séculos V e VI. Sua obra permanece como um 

testemunho valioso da história do Budismo chinês, ilustrando como as narrativas miraculosas 

serviram para articular crenças, criar rupturas com culturas locais, dialogar com políticas, 

mobilizar comunidades e perpetuar tradições religiosas em um período de intensas 

transformações políticas, sociais e espirituais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 

CAPÍTULO 3  

A Violência e os seus Usos dentro dos Contos do Mingxiang Ji (冥祥記) 

 

3.1 Conceituando Violências 

 

Conceituar a "violência" representa um desafio metodológico significativo, 

especialmente por se tratar de um fenômeno amplo e culturalmente sensível. O termo adquire 

diferentes significados conforme o contexto histórico, social e simbólico em que é utilizado, 

dificultando a formulação de um conceito universal que abarque todas as suas manifestações 

ao longo do tempo e entre diversas sociedades. Diante dessa complexidade, este trabalho 

adota uma concepção de violência que reconhece sua historicidade e especificidade cultural. 

Essa abordagem rejeita a busca por uma definição universalista ou genérica, considerada 

metodologicamente inviável (Barrett, 2020, p. 353-359). 

No estudo dos contos milagrosos budistas chineses aqui proposto, a violência deve 

ser entendida como uma experiência situada e profundamente enraizada nas estruturas 

simbólicas, religiosas e políticas de sua época, articulando violência física, simbólica e 

institucional dentro de uma cosmologia budista e de um projeto político de unificação estatal 

(Ling, 2024, p. 10). Optou-se, portanto, por uma metodologia adaptada às narrativas 

analisadas, trabalhando com um conceito plural de violências, todas situadas na realidade 

específica da China do período em questão, tal como construída nas quatorze narrativas 

estudadas. 

Essa definição amplia o conceito para além do aspecto físico, incluindo dimensões 

espirituais e simbólicas, como a luta contra tradições locais, a retribuição cármica e a 

imposição da ordem social e política. A violência estrutural e ritualizada funciona como um 

mecanismo de coesão social, controle ideológico e legitimação do poder, no qual o sofrimento 

e a punição no pós-vida são instrumentos pedagógicos para a manutenção da ordem moral. 

Assim, a violência não é mero sofrimento ou mera crueldade, mas um componente 

central da narrativa religiosa e política, articulando a autoridade do Budismo e dos líderes 

políticos sobre a sociedade. Essa perspectiva específica busca reconhecer a violência como 

um fenômeno multifacetado e muitas vezes implícito, refletindo a complexidade cultural, 

histórica e religiosa da China do período abordado. Ao situar a violência como um fenômeno 

social concreto e culturalmente específico, evita-se anacronismos e limitações conceituais, 

ampliando a compreensão sobre sua natureza e função nos contos aqui estudados. 

 
 



34 

 3.2 Criando um Vocabulário de Entendimento Específico para estas Violências 

 

Nos contos milagrosos do Mingxiang Ji, a violência não se apresenta como um 

fenômeno simples ou unidimensional, mas como um conjunto complexo e interligado de 

manifestações que refletem a cosmologia budista e a estrutura sociopolítica da época. A partir 

da análise detalhada dos textos, é possível identificar uma tendência na forma em que essa 

violência se apresenta, sendo separada para razões de interpretação e análise nesses dois 

termos: violência institucional e violência simbólica, ambas que se articulam para compor 

uma visão abrangente da violência enquanto um mecanismo complexo de controle, poder e 

cultura.  

1.​ Violência Simbólica: a violência simbólica se manifesta na disputa ideológica 

e cultural entre o Budismo e os cultos locais ou as tradições indígenas, como o 

taoísmo. Essa forma de violência opera na esfera do simbólico e do imaginário, 

utilizando narrativas de punição e conversão no pós-vida para afirmar a 

superioridade espiritual, moral e política do Budismo. Nos contos, deuses e 

práticas locais são frequentemente subordinados ou rebaixados a funcionários 

do sistema budista, o que configura uma estratégia de apagamento e 

dominação simbólica. A violência simbólica, portanto, muitas vezes não se 

traduz em agressões físicas diretas, mas em processos de exclusão, 

deslegitimação e reestruturação das crenças e práticas religiosas concorrentes. 

Essa imposição simbólica do Budismo é parte integrante de um projeto cultural 

maior de unificação religiosa e política, demonstrando como a violência pode 

atuar também no plano das ideias e das representações culturais. 

2.​ Violência Institucional: O termo “violência institucional” serve para 

descrever e analisar aqueles casos e atos de violência que emergem como uma 

expressão da autoridade religiosa e estatal dentro dos contos. Monges, juízes 

do purgatório12 e outros agentes do sistema pós-vida budista são retratados 

como executores dessa violência, que é burocrática, ritualizada e legitimada 

por um aparato moral e jurídico espiritual. Essa violência serve para disciplinar 

e controlar tanto os vivos quanto os mortos, funcionando como um instrumento 

de manutenção da ordem social e religiosa. A institucionalização da violência, 

12A utilização do termo "purgatório" nos textos é resultado de uma adaptação da tradução da palavra diyu 地獄, 
que significa literalmente "prisões da terra"; esta tradução será utilizada em algumas partes deste trabalho. Diyu 
constituía o termo mais comum na China, em contextos budistas, taoístas e outros, para designar os purgatórios 
onde as almas dos mortos eram punidas por seus pecados antes de sua reencarnação (Campany, 2012, p.78). 

 



35 

portanto, reflete o papel do Budismo como ferramenta de controle social e 

unificação política, em que os Estados utilizam narrativas e práticas religiosas 

para consolidar seu poder e promover a coesão social. A violência institucional 

não é um ato de crueldade gratuita, mas uma forma organizada e hierarquizada 

de coerção que reforça a autoridade dos agentes religiosos e do Estado; 

 

Essas duas formas de violência, a institucional e a simbólica, não se apresentam de 

forma isolada ao longo dos contos, mas se entrelaçam e se reforçam nas narrativas do 

Mingxiang Ji, criando uma violência que ultrapassa o mero ato físico interpessoal, se 

elevando ao lugar de instrumento. Essa articulação evidencia a função da violência como 

instrumento pedagógico, um mecanismo regulador social utilizado pelo poder religioso e 

estatal, revelando a profunda interconexão entre religião, política e sociedade no contexto 

histórico da Dinastia Sui. 

 

3.3 Achados Linguísticos e a Linguagem da Violência dentro dos Contos 

 

A maneira como a linguagem e o vocabulário são utilizados e representados serve 

como uma janela para compreendermos como um povo, uma cultura ou agentes históricos 

percebiam e interpretavam o mundo ao seu redor. Ao mapear termos e estruturas narrativas 

recorrentes, é possível identificar padrões que refletem hierarquias de poder, controle social e 

moralidade religiosa. A análise do vocabulário relacionado à violência presente nos contos é 

fundamental para uma compreensão aprofundada de como a violência é concebida e 

representada dentro desse contexto histórico e cultural específico. A pesquisa aqui proposta 

concentra-se em mapear e dissecar a utilização de palavras-chave associadas à violência, tanto 

explícita quanto implícita, examinando suas funções discursivas e as inferências que podemos 

fazer sobre o imaginário cultural chinês deste período (Hall, 2016, p. 21-23). 

Ao longo das narrativas, um padrão linguístico é notável: termos usados para 

descrever punições físicas como “empalar”, “queimar”, “acorrentar” e “desmembrar”, 

revelam um sistema linguístico que codifica a violência como manifestação ritualizada de 

justiça cósmica e controle moral (Campany, 2012, p. 78-79). Tais termos aparecem 

predominantemente em voz passiva, implicando que os atos violentos não são ações pessoais, 

mas processos inevitáveis e impessoais de retribuição espiritual. 

Em outra narrativa, uma alma retorna do submundo e descreve os "presídios 

infernais", onde corpos são devorados por cães e aves carnívoras enquanto rios de sangue 
 



36 

correm pelo chão, compondo um conjuento léxico gráfico de tortura punitiva que dramatiza a 

eficácia da doutrina budista frente à negligência espiritual(Campany, 2012, p. 146). Tais 

imagens reforçam a função disciplinar dos contos: o medo é mobilizado para provocar adesão 

moral. 

A linguagem da substituição espiritual, como no uso do termo “代” (dài, substituto) 

reforça a crítica budista a práticas populares em que se tentava transferir o castigo do além 

para outro membro da família. Tais tentativas resultam em agravamento das penas e 

reafirmação da lógica kármica individual (Campany, 2012, p. 41-42).  

Além da punição física, a violência institucionalizada é codificada por termos como 

burocrata do submundo e vigiar, que descrevem um sistema espiritual de vigilância panóptica. 

Esses “funcionários espirituais” mantêm registros detalhados das transgressões e aplicam 

castigos precisos, inclusive por ações menores como beber vinho durante rituais (Campany, 

2012, p. 114, 117). 

Palavras como “chicote e “acorrentado” representam coerções físicas que, embora 

brutais, são retratadas como legitimadas por leis cósmicas. Essa retórica reforça a 

naturalização da violência no imaginário chinês. Em última instância, a violência não é apenas 

permitida, ela é esperada como reação justa à transgressão moral, funcionando como 

mecanismo de pedagogia religiosa (Campany, 2012, p. 123, 137). 

A análise do vocabulário revela, portanto, que a linguagem da violência nos contos 

opera não apenas como ferramenta narrativa, mas como instrumento ideológico. Através dela, 

os textos promovem uma ordem moral cuja coerção é travestida de necessidade espiritual, 

inserindo a dor, o medo e a punição como pilares do discurso budista popular do período. 

 

3.4 Narrativa dos Contos 

 

Nesta seção, analisaremos quatorze contos do Mingxiang Ji sobre o pós-vida, 

escolhidos por sua relevância para os temas centrais da pesquisa, especialmente o uso da 

violência como instrumento político e religioso. Os contos foram organizados em dois eixos 

temáticos principais: “sincretismo religioso e tensão com as tradições locais” e “pós-vida e 

suas características burocráticas refletindo o modelo estatal Han como busca por unificação”. 

Ambos os eixos convergem ao apresentar a violência como uma ferramenta pedagógica. 

Ao examinar personagens, tropos, narrativas e atitudes violentas, buscamos entender 

como essas histórias e suas violências foram instrumentalizadas para consolidar o Budismo e 

promover a unificação político-cultural. Antes de iniciar a análise detalhada dos eixos 
 

https://myaidrive.com/TODOS%20OS%20CONTOS.pdf?pdfPage=114


37 

temáticos, apresentaremos um resumo narrativo de cada conto, com o objetivo de 

contextualizar a análise para o leitor. Esse resumo será organizado em um quadro, que 

facilitará a compreensão dos elementos principais abordados. 

A estruturação das informações por meio do quadro permite uma visão concisa e 

organizada, destacando os elementos-chave de cada conto. Ao reunir dados relevantes como 

personagens, síntese narrativa, temas centrais e manifestações de violência, o quadro atua 

como um guia claro e objetivo, promovendo a assimilação e comparação entre as diferentes 

histórias. Isso é particularmente importante dada a análise multifacetada desta pesquisa, que 

inclui sincretismo religioso, violência simbólica e física, e estratégias político-religiosas 

presentes nas narrativas selecionadas. O quadro serve como suporte visual para a 

argumentação desenvolvida ao longo do trabalho, tornando o texto mais acessível e didático, 

favorecendo a compreensão do leitor e contribuindo para uma discussão mais robusta sobre o 

papel dos contos na consolidação do Budismo e sua utilização como ferramenta de unificação 

político-cultural na China do final do século V e o século VI (490-589 E.C.). 

 

Quadro 1 - Resumo das narrativas dos contos analisados 
 

Nº do Conto Personagens Principais  Resumo da Narrativa 

1 O conto tem como 
protagonista Yang Hu , um 
funcionário público com 

memórias de sua vida 
passada;  Família Li que 
acredita que Yang Hu é a 
reencarnação de seu filho 

falecido.  

Yang Hu, o personagem principal, é um poderoso 
burocrata e um forte devoto do Budismo. Yang Hu 
lembra-se de suas memórias de sua vida passada, 

sendo capaz até de lembrar de sua primeira infância 
nessa nova reencarnação de maneira clara. Ao 

atingir a idade adulta, realizava doações 
significativas de maneira constante para diversos 

monastérios em uma tentativa de pagar pelos 
pecados de sua vida passada que o assombravam.  

2 Zhao Tai, o protagonista, é 
um oficial que morre e 

revive; Os magistrados e 
oficiais responsáveis pelo 

julgamento das almas; 
supervisor dos trabalhos de 
agua que orienta Zhao Tai a 
seguir o Dharma;  familiares 
não fiéis ao Dharma de Zhao 

Tai sofrendo punições nos 
purgatórios; Monges e 
seguidores do Dharma 

também aparecem, 
participando das cerimônias 

para ajudar os mortos. 
 

Zhao Tai, um oficial diligente da dinastia Jin, morre 
subitamente, mas revive após dez dias. Em sua 
experiência pós-morte, ele percorre um sistema 

burocrático do além, onde observa diversas formas 
de punições em vários purgatórios para pecadores e 
aprende sobre a importância do Dharma e das boas 

ações. Após retornar à vida, ele compartilha seu 
relato para incentivar os vivos a praticar o Dharma e 

fazerem doações para aliviar o sofrimento dos 
mortos. 

3 Zhi Faheng, o monge O monge Zhi Faheng morre e revive três dias depois. 

 



38 

protagonista negligente 
espiritualmente que revive 

após a morte e enfrenta 
provações no além; seu 

mestre Fazhu, que o 
repreende e o orienta; o 
barqueiro que o obriga a 

pilotar o barco; os dragões 
que o salvam da execução; 

monges recitando sutras; e o 
monge Faqiao, futuro 
discípulo de Faheng. 

Durante sua experiência no além, ele é levado a 
diferentes locais, enfrenta o medo da roda de ferro 

que destrói os pecadores, mas é poupado. Tenta 
ascender a um céu adornado, mas não consegue. É 
nomeado piloto de um barco, mas falha e quase é 

executado, salvo por dragões. Vê um povo em 
trânsito e busca refúgio em um salão de monges, 

onde seu mestre o adverte para não permanecer. Ao 
cair em um rio, revive e, após isso, torna-se mais 

rigoroso na observância dos preceitos monásticos, 
inspirando discípulos. 

4 Que Gongze, um leigo devoto 
budista, vive com 

simplicidade e dedicação ao 
Dharma; Wei Shidu; 

discípulo de Gongze, erudito 
e praticante leigo; mãe de 
Shidu, mulher devota que 
testemunha um milagre; 

Dois devotos leigos e a mãe de um deles praticam o 
Dharma com simplicidade e devoção. Após a morte, 
milagres como o vaso celestial que alimenta os fiéis 

confirmam a eficácia dos rituais budistas.  

5 Shi Shiguang, um leigo 
falecido e originalmente 
destinado ao purgatório; 
Zhang Xin, a empregada 

doméstica que testemunha de 
maneira privilegiada o 

sobrenatural; 

Shi Shiguang, salvo do purgatório pela intervenção 
de monges, retorna para instruir sua família sobre 

práticas meritórias e rituais corretos. Ele alerta sobre 
as punições para pecadores e enfatiza a 

interdependência entre vivos e mortos, mostrando 
como as ações dos vivos influenciam o destino dos 
falecidos. A narrativa reforça o papel dos leigos e a 

importância dos rituais budistas para a salvação.  

6 Zhang Ying expolíteista que 
seguia outros deuses, sua 

mulher doente e de família 
budista; Zhu Tankai, um 

monge budista;  

Zhang Ying, seguidor de cultos politeístas e 
praticante de sacrifícios animais, sofre punições 

severas no inferno budista, incluindo torturas físicas. 
Após intensa provação, converte-se ao Budismo, 

destruindo seus ídolos e adotando os rituais budistas. 
A narrativa exemplifica a conversão forçada e a 

substituição religiosa, usando o terror como 
estratégia para deslegitimar cultos rivais e impor o 

Budismo oficial.  

7 Sun Zhi jovem budista 
falecido precocemente; Sun 

Zuo, seu pai; Yu Fajie, o 
monge com conexão cósmica 

que abre um portal para o 
retorno de Zhi; Empregada 

doente e quase a fugir;  

Sun Zhi retorna do além para orientar sua família na 
prática de atos meritórios, prevenindo crises e 

reforçando a importância dos rituais budistas. A 
narrativa demonstra o sincretismo temporal entre 

festivais budistas e tradições chinesas locais, 
reforçando a integração cultural e a continuidade 

espiritual entre vivos e mortos.  

8 Du Yuan, um homem rico e 
influente da dinastia Jin; seu 

filho Tianbao, que morre 
ainda criança; o leitão 

notavelmente mais gordo, que 
é a reencarnação do filho 

falecido; e o monge espiritual 
que aparece para repreender 

Du Yuan. 

Du Yuan, um homem rico da dinastia Jin, perde seu 
filho Tianbao, que morre aos nove anos. Meses 

depois, um dos leitões da família, notavelmente mais 
gordo, é reconhecido por um monge espiritual como 
a reencarnação do filho falecido, que repreende Du 

Yuan por esquecê-lo e destaca a ligação entre o 
consumo de carne e a doutrina da reencarnação. 

 



39 

9 Tang Zun é o protagonista 
que revive para relatar o 

além; seus parentes, como a 
tia, as irmãs e o sobrinho 

Daowen, aparecem sofrendo 
punições no pós-vida. O 

primo do pai de Tang Zun o 
guia, transmitindo 

ensinamentos sobre 
arrependimento e prática do 

Dharma. 

Tang Zun morre subitamente, revive e relata uma 
viagem ao mundo dos mortos, onde encontra 

parentes sofrendo punições no além por suas faltas. 
Ele recebe instruções para praticar boas ações, 

respeitar os preceitos budistas e ajudar sua família a 
evitar esses sofrimentos após a morte. Ao voltar, 

recupera-se e transforma sua família na defensora do 
Dharma. 

10 A esposa de Wang Ningzhi é 
a mãe enlutada que sofre pela 

perda dos filhos. Seus dois 
filhos, embora falecidos, 

aparecem a ela acorrentados. 

A esposa de Wang Ningzhi perde seus dois filhos e 
sofre muito. Eles aparecem a ela acorrentados no 

além, dizendo que cometeram pecados, mas que ela 
pode ajudá-los realizando atos de mérito para gerar 

fortuna. Isso alivia seu sofrimento e a motiva a 
praticar boas ações 

11 Cheng Daohui,o protagonista, 
um devoto do Taoísmo que 
rejeita o Budismo, mas é 
salvo no além graças; Um 

monge que aparece como seu 
defensor perante os tribunais 
do além; O oficial do tribunal 
do além que julga Cheng; Os 

inúmeros pecadores nas 
prisões do além, que sofrem 

punições.  

Cheng Daohui, um devoto do Taoísmo que rejeitava 
o Budismo, morre e revive após alguns dias. No 

além, ele é inicialmente preso por supostos pecados, 
mas um monge defende-o, alegando que ele tem 

méritos acumulados de vidas passadas. Cheng faz 
um tour pelas prisões do além, testemunhando 

sofrimentos terríveis dos pecadores. Recebe um 
objeto protetor e retorna à vida, vivendo até os 69 
anos, apesar de sua descrença no Budismo nesta 

vida. 

12 Liu Sahe, guerreiro e caçador, 
revive após a morte para 

relatar o além. Dois monges o 
guiam e o Bodhisattva 

Guanshiyin lhe ensina sobre 
confissão e mérito.  

Liu Sahe, um homem habilidoso em armas e caçador 
que não conhecia o Budismo, morre jovem e revive 
após uma experiência no além. Durante sua jornada, 

ele testemunha punições severas nas prisões do 
além, encontra monges que o aconselham a seguir o 

Budismo e recebe um longo ensinamento do 
Bodhisattva Guanshiyin sobre práticas meritórias e 
confissão. Após essa revelação, Huida (seu nome 

monástico) decide abandonar a vida secular e 
dedicar-se ao Dharma 

13 Yu Shaozhi, ex-governador e 
amigo íntimo de Zong Xie;  

Zong Xie, receptor das 
instruções, mantém o diálogo 

até ser chamado para sua 
própria morte. 

Yu Shaozhi, ex-governador e amigo próximo de 
Zong Xie, aparece após a morte com os pés 

acorrentados. Em visita temporária, aconselha Xie a 
praticar o Budismo, evitar matar seres vivos, 

especialmente bovinos, e respeitar os “espíritos de 
bondade” que habitam o coração. Após breve 

conversa, Shaozhi é chamado de volta ao além, 
prevendo a morte de Xie em três anos. 

14 Chen Anju, budista 
rigoroso;O tio de Chen Anju, 
um médium e praticante de 
cultos locais; Um nobre do 

além, mensageiros e oficiais 
do submundo; uma mulher de 

Huangshui e seu sogro.  

Chen Anju, praticante budista rígido, revive após a 
morte para relatar sua experiência no além, onde é 

submetido a julgamento por seus pecados e os de seu 
tio, que praticava sacrifícios tradicionais. Durante a 

visita, ele vê punições e recebe instruções para 
cultivar o mérito e seguir os preceitos budistas para 

evitar o retorno ao sofrimento 

 

 



40 

 

3.5 Sincretismo Religioso, Sinização do Budismo e a presença de um Conflito Violento 

nas Narrativas 

 

A partir de meados do século II da era comum, um pequeno grupo de monges, 

provavelmente auxiliados por colaboradores chineses, iniciou a tradução de diversas 

escrituras budistas indianas para o chinês. Nesse estágio inicial, porém, os textos traduzidos 

tinham circulação restrita, alcançando apenas pequenos círculos da sociedade. O Budismo 

ainda era visto como algo exótico e distante, encontrando-se em sua fase embrionária na 

China. Sua expansão era lenta e fortemente dependente dos textos, sutras e histórias 

traduzidas da Índia, com pouca influência da cultura local (Campany, 1996, p. 1-2). 

Os primeiros textos traduzidos, datados do período da dinastia Han Oriental e dos 

Três Reinos, oferecem um vislumbre de como era essa religião antes de passar pelo processo 

de adaptação e recepção no contexto chinês, além de indicar as transformações que esse 

processo traria. Embora poucos desses textos iniciais tenham sobrevivido, eles apresentam 

grande diversidade: há desde sutras não-mahayana e mahayana, contos jataka, versos 

didáticos, biografias do Buda, textos abidarma e escrituras sobre meditação. Já nesse período, 

a variedade de tradutores e estilos de tradução apontava para o início de um processo de 

adaptação: enquanto alguns evitavam rigorosamente qualquer tipo de adaptação, outros 

começavam a utilizar terminologia religiosa chinesa para expressar ideias budistas (Nattier, 

2008, p. 1-8). 

No final do século IV, o Budismo chinês já era muito diferente daquele dos primeiros 

tempos. A religião estava profundamente integrada à cultura chinesa, e a elite letrada 

começava a se envolver ativamente na promoção de valores e práticas budistas. Agora, não 

eram apenas os monges que circulavam, registravam e colecionavam textos budistas; o 

interesse se ampliava. (Campany, 1996, p. 3). O sincretismo religioso entre o Budismo e as 

tradições e crenças locais atingiu novos patamares, e conceitos nativos chineses passaram a 

ser incorporados ao entendimento chinês de Budismo, como a presença de elementos 

milagrosos dentro de narrativas budistas, algo novo inspirado por tendências folclóricas 

chinesas (Campany, 2012, p. xii).  

Nesse novo movimento de sincretismo, cabe trazer a noção religiosa de bao, noção 

esta que está profundamente arraigada na cultura chinesa antiga, precedendo até mesmo a 

introdução do sino-budismo. As percepções sobre o que contava como boa ou má violência 

mudaram ao longo do tempo. O termo mais comum para violência em textos chineses chinês 
 



41 

é bao (暴). A entrada relevante para este termo no “Grande Dicionário da Língua Chinesa” 

fornece uma gama de exemplos, que vão desde suas denotações explícitas de crueldade 

excessiva, coação de pessoas em posições inferiores, danos e ferimentos, ou rebelião violenta, 

até significados derivados como abrupto, repentino ou feroz. De maneira literal, bao significa 

'responder', 'retribuir' e 'vingar' ( Ter Harr, 2019, p. 7).  

Este conceito fundamental no pensamento da época foi categorizado em algumas 

vertentes: a retribuição ética, uma crença na reciprocidade guiada pelos seres humanos; a 

retribuição celestial/divina, uma crença na reciprocidade sob o domínio do Céu; e há ainda 

uma terceira forma de retribuição, conhecida como retribuição demoníaca, que pode ser vista 

como uma fusão entre a retribuição celestial e a retribuição ética (Zhang, 2013, p.268). 

O conceito de bao interligado ao conceito de violência também desempenhava um 

papel central nas práticas religiosas chinesas tradicionais, com rituais e sacrifícios servindo 

como formas de comunicação com o sobrenatural. Sacrifícios de animais, por exemplo, eram 

considerados essenciais para estabelecer conexões poderosas com as divindades. O mundo 

chinês estava repleto de criaturas demoníacas que causavam distúrbios e doenças, e a 

violência era uma resposta crucial a esses ataques, refletindo uma "guerra contra espectros" 

para restabelecer a ordem  ( Ter Harr, 2019, p. 10). 

O conceito nativo chinês de bao começou a se misturar com o Budismo quando o 

gênero literário tradicionalmente associado a esse conceito, conhecido como zhiguai 

(accounts of anomalies), passou a ser utilizado como meio para divulgar ideias budistas. É 

justamente dessa fusão entre as narrativas e lendas budistas e o gênero zhiguai que surgem as 

narrativas conhecidas como Mingxiang Ji (冥祥記 / Records of Signs from the Unseen 

Realm). Embora um agente divino ou repayer (um ser sobrenatural como algo celestial, 

fantasma ou homem) apareça frequentemente nas histórias de retribuição do período, tal 

figura não pode ser encontrada nas histórias budistas indianas clássicas de retribuição kármica 

(Zhang, 2013, p.275).  

Com base na tradição indo-budista, os efeitos do karma e da retribuição deste karma 

são explicados por analogia à agricultura, uma analogia que traz essa ideia de algo inato ao 

natural: planta-se uma semente e, por meio de um processo complexo de crescimento, surge 

uma planta que é colhida. Da mesma forma, um ato intencional leva ao seu fruto. No entanto, 

o tempo entre o ato e o fruto é imprevisível. Ou as ações de alguém o aproximam do nirvana, 

ou o prendem ainda mais no samsara. Todo ato produz frutos: uma boa ação produz bons 

frutos, enquanto uma má ação produz frutos maus. Por essa lógica, “[o] processo budista de 

karma opera automaticamente sem qualquer agente sobrenatural que julgue para tomar uma 
 



42 

decisão" (Zhang, 2013, p.275). 

A presença da ideia de bao dentro de narrativas budistas se torna algo exclusivo dos 

textos sino-budistas, que, ao longo dos anos, ganham seu próprio tipo de bao, o xianshi bao 

ou retribuição cármica. Há, assim, uma mudança gradual, mas tremenda, da cultura local 

religiosa chinesa por essa exposição através de contos orais e escritos (Zhang, 2013, p.285), 

como da própria cultura religiosa budista, que se mescla à cultura local chinesa, formando os 

primeiros diferenciais específicos deste sino-budismo. 

Para compreender o papel da violência nos contos do Mingxiang Ji (冥祥記) e sua 

relação com o sincretismo e a conversão religiosa, é fundamental analisar as narrativas 

pós-vida que refletem essa nova fronteira de violência surgida do choque entre o Budismo e 

as tradições locais. Esse encontro simultâneo, marcado por uma relação de conflito e 

integração, deu origem a novas construções religiosas, como a ideia de xianshi bao, além das 

próprias narrativas sino-budistas milagrosas presente no compilado de contos Mingxiang Ji. 

Além disso, a violência na cultura religiosa tradicional chinesa não era apenas um 

meio de controle, mas também uma forma de comunicação social e religiosa. A violência 

ritualizada, como sacrifícios de animais, era considerada uma forma de estabelecer uma 

conexão poderosa com as divindades, e a distinção entre violência sancionada e a violência 

considerada inadequada era central para a compreensão da ordem social e cósmica. Assim, as 

narrativas de retribuição no Mingxiang Ji não apenas refletiam a ideia de bao, mas também 

incorporavam elementos de violência que eram vistos como necessários para restaurar a 

ordem e a harmonia diante das forças demoníacas e caóticas que ameaçavam a sociedade (Ter 

Harr, 2019, p. 7-11). Esses contos revelam, assim, os processos de adaptação e fusão cultural 

que moldaram esse complexo diálogo religioso. 

 A escolha de narrativas que trazem histórias sobre o pós-vida foi centrada no texto 

do historiador britânico Charles D. Orzech, que argumenta que as tradições relacionadas à 

vida após a morte e ao purgatório e o inferno refletem um método de controle político. 

Segundo Orzech, por meio de descrições literárias e orais de punições kármicas violentas, 

esses contos utilizam o medo como um meio de dissuasão contra comportamentos que vão de 

encontro ao dharma, os quais poderiam impactar negativamente a ordem social da 

comunidade (Orzech, 1994, p. 120-124). 

O primeiro conto a ser analisado é o de Yang Hu, que narra um episódio de sua 

infância em que ele reconhece um anel pertencente a um menino falecido, revelando e 

legitimando a ideia de renascimento. Embora não apresente violência física explícita, o conto 

traz uma tensão simbólica entre o sistema tradicional chinês de linhagem familiar e a noção 
 



43 

budista do ciclo do renascimento individual como parte do sistema budista do pós-vida.  

 
This story acts as a confirmation of the reality of rebirth. But more specifically, what 
is dealt with here is the relation between the teaching of rebirth and the family 
system. The story frames the problem quite starkly, even if no clear resolution is 
offered: if a boy of one family can be demonstrated to have been reborn into it from 
a different family, then whose son is he? in a patrilineal society in which the cult of 
ancestors played a central role, this was no idle question (Campany, 2012, p. 74) 
 

Essa tensão configura-se como uma violência de caráter simbólico, questionando a 

autoridade da família patriarcal clássica da tradição confuciana ao introduzir uma nova visão 

da identidade, ligada a idéia budista de renascimento e quebra dos laços sanguíneos, o que 

desafia e contesta a ordem social já estabelecida pela cultura confuciana familiar. O Budismo 

aqui também se coloca como a crença mais legitima, ao deixar claro o papel do renascimento 

no processo de salvação da alma: “i have inherited the many sins i amassed in my former 

lives. Therefore, in order to try to save myself, i am making donations my utmost priority” 

(Campany, 2012, 74). 

Há uma tentativa de quebra com as tradições locais, ao mesmo tempo que 

exemplifica o sincretismo religioso e a sinização do Budismo, ao inserir conceitos budistas 

dentro do contexto social chinês tradicional, mesmo que ao mesmo tempo questionando-os, 

iniciando um processo de adaptação cultural (Poceski, 2009, p. 111). 

O segundo conto a ser comentado e analisado é a história de Zhao Tai, um membro 

político importante da elite política local descrito como “filial e incorrupto” (Campany, 2012, 

p. 77) que morre ainda jovem, mas é trazido de volta dos mortos após dez dias. O texto 

começa a narrar de maneira detalhada o sistema burocrático do pós-vida budista aos olhos de 

Zhao Tai durante seus dez dias como um homem morto. É aqui que a narrativa começa a 

mostrar de forma mais direta e clara sua face de violência como uma ferramenta pedagógica. 

As descrições de punições kármicas violentas revelam como esses contos utilizam o medo 

como um meio de garantir o cumprimento da moral religiosa, servindo como um deterrente 

contra comportamentos que vão de encontro aos preceitos do dharma. 

 
In each purgatory he passed through, the tortuous punishments differed. In one, 
people had their tongues pierced with needles; their flowing blood covering their 
entire bodies. In another, people were bare-headed with loosened hair, naked, 
barefoot, being pulled along from the front and shoved from behind by men 
wielding large staffs (Campany,  2012, p.79). 

 
 

Uma das partes mais interessantes do conto é quando Zhao Tai questiona um dos 

seres celestiais sobre qual é a conduta correta que um ser humano deve cumprir para evitar 
 



44 

parar no purgatório: 
 

Tai asked the supervisor, “How should a person conduct himself to receive a happy 
reward after death?” The supervisor said only this: “Disciples who observe the 
Dharma with vigor and adhere to the precepts receive happy recompense without the 
slightest degree of punishment.” Tai asked further, “As for the sins a person commits 
before he has begun to observe the Dharma, are these expunged after he begins to 
serve the Dharma?” The reply was, “They are all expunged (Campany,  2012, p.82). 
 
 

Assim que Tai é levado de volta ao mundo dos vivos, o conto coloca que o papel de 

Tai se torna “inform the people of the world, causing them to do good” (Campany,  2012, 

p.83) e que todos os seres humanos deveriam temer o pós-vida, tendo sempre em mente que 

“The [effects of] good and evil deeds follow people like shadows and echoes. Can one afford 

not to be vigilant?” (Campany,  2012, p.83).  

A intenção não só deste conto, mas sim de diversos contos presentes dentro do 

“Miangxing Ji” fica clara quando, ao se aproximar do seu final, se adota uma linguagem 

didática e direta, fornecendo instruções explícitas sobre como cuidar de si mesmo antes da 

própria morte para evitar a dor e a tortura. Tradições budistas são colocadas como a única 

forma de evitar o sofrimento eterno deste sistema penal religioso. O medo da tortura infinita é 

colocado como forma de forçar quem escuta a história a seguir os ensinamentos budistas. A 

violência física é direta, mas ela esconde uma violência implícita da conversão pelo medo do 

sofrimento eterno (Campany, 2012, p. 20).  

Por fim, o conto descreve o seu próprio mecanismo de propagação. Zhao Tai não 

apenas vive a aventura, ele a registra por escrito, "para mostrar às pessoas de seu tempo". O 

texto descreve os ouvintes se reunindo em sua casa, saindo convertidos após ouvir seu 

testemunho. Essa cena final é a chave para entender como histórias como essa circulavam: 

não como literatura estática, mas como relatos orais depois fixados no papel, ferramentas de 

proselitismo que misturavam o terror do inferno com instruções práticas de salvação 

(Campany, 2012, p. 20). 

No terceiro conto, seguimos a narrativa de Zhi Faheng, vemos um monge que 

representa um arquétipo comum nos contos milagrosos: o praticante budista imperfeito, que 

apesar da ordenação, não seguiu rigorosamente os preceitos do dharma. Isso fica evidente 

pelo seu medo diante da roda de ferro e sua incapacidade de ascender ao céu. Esse arquétipo 

tem dois objetivos principais: ser punido e/ou transformado (Campany, 2012, p .84).  

No caso de Faheng, sua experiência no pós-vida o transforma num modelo de 

disciplina após a ressurreição, reforçando que o arrependimento é possível, mas exige 

mudanças concretas. A intervenção de seu mestre Fazhu, que o impede de seguir adiante no 
 



45 

céu e o manda "voltar pelo mesmo caminho", indica que a redenção exige retorno estrito aos 

preceitos básicos do Budismo, como o do vegetarianismo, uma ideia não nativa do 

pensamento local chinês (Campany, 2012, p. 59). A agressão do mestre Fazhu, que bate no 

rosto do monge, não é colocada como uma violência física criada da ideia de crueldade, mas 

um ato de compaixão rigorosa, impedindo Faheng de alcançar um céu para o qual ainda não 

está preparado. 

A narrativa traz imagens de violência gráfica, como corpos sendo esmagados até a 

obliteração, que funcionam como alegorias do sofrimento cármico, uma consequência natural 

e quase cósmica das ações, sem agentes ativos claros. A quase execução de Faheng sugere 

uma insegurança jurídica da época, com regras aplicadas de forma severa e arbitrária até no 

além. O conto tem eficácia didática, pois, além de assustar, oferece um caminho claro: Faheng 

sobrevive ao reconhecer seus erros e reformar-se, tornando-se exemplo para seus discípulos. 

A linguagem do terror sagrado, por meio da violência ambígua (roda, execução fracassada, 

mordida de cachorro), é usada para provocar medo e estimular a mudança comportamental, 

estratégia típica dos contos milagrosos que promovem a reforma por punição no pós-vida 

(Campany, 2012, p. 84-85). 

Outro ponto de interesse neste conto vem da identidade do protagonista. Claramente, 

além da disseminação das regras religiosas e da conversão pelo medo, também serve como 

um aviso contra maus comportamentos monásticos, já que monges deveriam funcionar como 

modelos dos ensinamentos de Buda. Isso é claramente visto na última linha do conto ao 

encontrarmos o protagonista assustado e um homem mudado:  
 
“After this in his comportment as a monk he upheld the precepts [more strictly] and 
kept to a vegetarian diet, his thoughts focused day and night on being a monk of 
exemplary conduct." The monk Faqiao later became his disciple (Campany, 2012, p. 
86).” 

 

O foco do quarto conto a ser análisado trata de algo novo: o vácuo de má conduta 

que gera uma retribuição cármica de violência em narrativas que tratam do pós-morte, apesar 

de advogar pelo ensino do bom comportamento. Seguimos dois protagonistas que seguem o 

dharma budista de forma fiel, Que Gongze e Wei Shidu. Por um período do conto também 

vemos outro personagem importante que segue de maneira fiel as regras esperadas de um bom 

seguidor do Budismo: a mãe de um destes homens, que dava comida aos monges e fazia 

longos períodos de abstinência.  

Diferente dos outros textos, aqui não se encontra tanto uma narrativa concreta, mas 

sim um quadro claro do que seria um bom comportamento para o Budismo e como isso seria 

 



46 

recompensado de maneira farta no pós-vida: uma reencarnação no mundo celestial:  
 
“I am Que Gongze. I have now been reborn in the realm of peace and bliss in the 
West.” (...) When he died during the Yongchang period (322) there were also 
numerous anomalies. Hao Xiang in his Traditions of Sages and Worthies records 
them in detail. That text says that Shidu, too, was reborn in the western land 
(Campany, 2012, p.106). 
 

Outro importante apontamento vem na esfera da face nativo do conto ao, no final, 

vermos uma implicação de que a idéia budista de nirvana seria a mesma coisa que uma 

transcendência de não-morte, apenas continuação da vida em outro ambiente. Isso não é uma 

falha de entendimento sobre o Budismo, mas sim uma tática de conversão pela pessoa que 

criou esse conto ao aproximar os ensinamentos budistas da realidade cultural local (Campany, 

2012, p. 108).  

O conto a ser análisado à seguir apresenta um protagonista que já se encontra 

falecido desde o início da narrativa. Shi Shiguang é retirado do purgatório e elevado ao plano 

celestial após um monge budista recitar um sutra durante seu ritual funerário. O falecido 

manifestou-se a uma das serviçais da família, informando que foi acolhido no paraíso em 

virtude do sutra. Ele a instrui a cumprir seus deveres como fiel no pós-morte, e, momentos 

depois, a serviçal também encontra a morte. Após seu falecimento, ela acompanha seu mestre 

até os portões da vida após a morte, auxiliando-o na entrega de um incenso ao monge que 

recitou o sutra que o libertou do sofrimento eterno, resultando em sua surpreendente 

ressurreição. Na sequência, Shiguang passa a visitar a residência da família de sua esposa, 

buscando alertá-los sobre a importância de entoar sutras com o intuito de salvar o sogro do 

castigo eterno. Contudo, essa tentativa revela-se infrutífera, e o sogro é punido na vida após a 

morte por haver ceifado vidas, sendo revelado que ele era um general do exército (Campany, 

2012, p. 113). 

Este conto revela uma nova perspectiva sobre a salvação, destacando seus limites 

quando se restringe à mera recitação de sutras e à realização de rituais funerários religiosos. 

Além disso, evidencia que, mesmo em contextos de guerras consideradas legítimas, o ato de 

matar não é visto como menos violento sob a ótica do Budismo chinês. Novamente, os contos 

estão sendo colocados, portanto, como um tipo de manual de conduta, aqui ditando como que 

a vida cotidiana deve ser orientada pelos ensinamentos budistas ou sofrerá uma punição. 

Observa-se também a ameaça de retribuição cármica violenta àqueles que desrespeitam tais 

ensinamentos, especialmente no que diz respeito ao assassinato de outro ser humano, 

resultando em punições severas, como a eternidade de ter a sola dos pés golpeada com um 

cano. O conto também transmite uma grande quantidade de informações detalhadas sobre o 
 



47 

funcionamento dos céus budistas. A colocação da história no na seção sobre os céus indica 

que esta história foi recebida como uma fonte de conhecimento confiável sobre os reinos 

celestiais (Campany, 2012, p. 114). 

O próximo conto a ser analisado é o conto de Zhang Ying, um seguidor dos aqui 

chamados “deuses profanos”. Para seguir tais deuses, Ying segue práticas comuns dentro da 

cultura religiosa pagã indígena chinesa: música, dança e sacríficio de animais, que o texto 

chama de um sacríficio “impuro”(Campany, 2012, p. 114). Um dia sua esposa fica doente e, 

em uma tentativa desesperada de curá-la, Ying se converte ao Budismo com a ajuda de um 

monge fiel. Sua mulher sobrevive após a conversão de Ying e, três anos depois do acontecido, 

o homem não manteve contato com o monge e acabou ficando muito doente, morrendo em 

sua casa. O homem é levado para ser punido por seus pecados, mas é salvo ao pedir a piedade 

de Buda e a ajuda do monge. Ele é revivido por um curto tempo, em que deve seguir 

fielmente os mandamentos do Budismo e encontrar seu mestre. No final, o ex-infiel morre no 

seu sono de maneira pacífica. 

A natureza contestacional desta história argumenta para a substituição de culto 

indígena aos deuses locais para prática budista, que é apresentada como incompatível com a 

abordagem baseada no sacrifício do culto dos deuses indígenas. A cena da vida após a morte, 

onde a punição pelo sacrifício é esclarecida, atua como uma confirmação do ensinamento. 

Aqui, vemos que o mestre monástico budista protege e advoga pelo leigo infiel, sendo 

considerado capaz de atuar como seu defensor perante o tribunal purgatorial (Campany, 2012, 

p. 116).  

Outro aspecto central da violência simbólica é evidenciado na aceitação, por parte de 

Zhang Ying, da destruição de seus próprios ídolos. Essa ação ilustra que a conversão implica 

uma forma de autoviolência por parte dos leigos convertidos, caracterizando uma violência 

simbólica que reflete a renúncia a crenças anteriores em prol de uma nova identidade 

religiosa. 

 
“Ying was good with his hands, so when he awoke he lit candles and built a high 
seat and an altar to the Mother of Demons [Guizimu 鬼子 母]. The next day, when 
Tankai arrived, Ying told him of the dream. With this he received the five lay 
precepts, destroyed and discarded his images of gods, and set out a great [feast as] 
offerings [to create] fortune. His wife’s illness at once improved, and soon she was 
completely cured. (Campany, 2012, p. 115)” 
 

O conto de Sun Zhi gira em torno de um jovem budista que falece precocemente aos 

18 anos, filho de um oficial da corte Jin. Zhi assume o papel de ponte, um emissário do 

pós-morte, orientando sua família sobre práticas budistas, como a geração de mérito e a 
 



48 

purificação ritual, enquanto revela dinâmicas kármicas, como a substituição pelo tio e o 

destino dos ancestrais. 

A narrativa é estruturada em ciclos, com Zhi retornando em datas-chave do 

calendário tradicional chinês, como o 8/4 (procissão budista), o 15/7 (Festival dos Mortos) e o 

7/7 (Qixi, festival tradicional). Esse ritmo temporal unifica práticas budistas e festivais 

chineses, exemplificando o sincretismo religioso que caracteriza o período. O tema central é a 

intervenção ativa dos mortos, mostrando que Zhi não é passivo, mas assume um papel ativo 

na gestão do destino da família e na antecipação de crises terrenas (Campany, 2012, p. 123). 

A narrativa também ilustra como as ações no mundo terreno são percebidas e julgadas no 

além, com Shaozhi castigando a tentativa de fuga de uma empregada, mostrando que os 

mortos budistas têm poder disciplinar sobre os vivos (Campany, 2012, p. 137) 

O próximo conto a ser análisado exemplifica bem a tensão religiosa do período, 

marcada pela expansão do Budismo e pelo sincretismo religioso. Trata-se de uma narrativa 

simbólica, rica em ensinamentos budistas, que explora a complexa relação entre reencarnação, 

carma, vínculos familiares e disciplina espiritual. A história acompanha Du Yuan, um pai rico 

e devoto que sofre com a morte precoce de seu filho Tianbao. Pouco depois, nasce em sua 

casa um porquinho incomum, que é sacrificado em um ritual aos deuses locais. A aparição de 

um monge misterioso revela que o porco é, na verdade, a reencarnação de Tianbao, 

desencadeando uma crise nas crenças tradicionais da família e evidenciando o conflito 

central: o Budismo como religião superior às práticas ritualísticas tradicionais chinesas. 

A narrativa expõe claramente as regras do pós-morte e da reencarnação, ressaltando a 

importância de seguir rigorosamente os preceitos budistas para evitar consequências cármicas. 

A violência explícita do sacrifício do porco funciona como um símbolo da verdadeira 

violência simbólica implícita no conto: o sofrimento resultante da adesão a religiões 

“impuras”. A mensagem é clara: rejeite o Budismo e sofra; siga-o e encontrará salvação. O 

sacrifício, mais do que um ato violento ritualístico, representa a tensão entre as práticas 

tradicionais e os ensinamentos budistas. A intervenção do monge-espírito reforça essa crítica, 

ligando o consumo de carne ao sofrimento dos entes queridos reencarnados, defendendo 

assim o vegetarianismo, prática budista tradicional (Campany, 2012, p. 133). 

Dessa forma, o conto transcende a simples narrativa de reencarnação para se tornar 

um apelo moral e espiritual à disciplina rigorosa dos preceitos budistas, ao reconhecimento 

dos laços que ultrapassam a morte e à adoção de hábitos que promovam compaixão e 

harmonia no ciclo da vida. Ao mesmo tempo, apresenta uma crítica contundente às práticas 

tradicionais de sacrifício e consumo de carne, reafirmando a importância dos rituais e da 
 



49 

memória como elementos essenciais para a salvação e o equilíbrio cármico (Campany, 2012, 

p. 133). 

O próximo conto é o conto de Cheng Daohui, que narra a experiência pós-morte 

deste homem que, apesar de ser cético e até hostil ao Budismo em sua vida atual, é salvo no 

além pelos méritos acumulados em vidas passadas como budista. Após morrer, Cheng Daohui 

é levado ao submundo, onde presencia castigos terríveis para pecadores. Um monge budista 

intervém, defendendo-o no tribunal do além e explicando que sua fortuna cármica o protege 

das punições. Cheng é então nomeado inspetor e pode visitar prisões subterrâneas, 

testemunhando sofrimentos que alertam para as consequências dos pecados. Ao retornar à 

vida, ele segue as instruções do monge e evita um perigo futuro, vivendo até os 69 anos. 

Este é outro conto que ilustra a competição entre Budismo e taoísmo, mostrando que, 

apesar da descrença e até hostilidade de Cheng em relação ao Budismo nesta vida, são os 

méritos acumulados em vidas anteriores como budista que o salvam do sofrimento pós-morte. 

A narrativa enfatiza a importância do carma e do acúmulo de mérito, sugerindo que as ações 

virtuosas transcendem crenças momentâneas (Campany, 2012, p. 147).  

O conto de Tang Zun  narra a experiência de quase-morte de Tang Zun, que, após 

morrer repentinamente, é levado a uma cidade murada no além, onde encontra o primo de seu 

pai. Esse primo revela o destino sofrido de vários familiares, detalhando as consequências 

cármicas de suas ações em vida e enfatizando a importância de realizar boas ações e seguir os 

preceitos budistas. Tang Zun recebe conselhos sobre como evitar o sofrimento pós-morte e é 

instruído a transmitir esses ensinamentos à sua família. Ao retornar à vida, ele compartilha 

sua experiência, motivando seus familiares a praticarem diligentemente o Dharma. 

 
When you receive the Dharma and are observing the precepts, take care not to 
violate them lest, once you have left human form, you enter this place of 
punishment. Once you are suffering here, what use will it be to have regrets? 
Devotion requires constant mindfulness; it is not something that can be done 
suddenly. My relatives did not believe in punishment and fortune while they were 
alive. Now they have fallen into degradation, subject to suffering for a lengthy 
period, in unbearable pain with no respite. They wish they could have just one day to 
convert their wickedness to goodness, but how could they obtain this now? This is 
what I have realized, so I am instructing you accordingly. I exhort you to transform 
those in your household so that you can all exert yourselves together!” (Campany, 
2012, p. 135) 
 

O episódio do sobrinho Daowen,  que, embora tenha tido a chance de retornar à vida, 

não pôde ser salvo devido a tabus relacionados à abertura do caixão e crenças locais sobre a 

impureza da morte,  sugere uma crítica às noções indígenas de poluição por morte. O conto 

questiona práticas tradicionais que, por medo do infortúnio, impedem a salvação e prolongam 

 



50 

o sofrimento, ressaltando a necessidade de revisar esses costumes à luz dos ensinamentos 

budistas sobre compaixão e mérito (Campany, 2012, p.134-135). 

O conto de Liu Sahe gira em torno de personagens que simbolizam diferentes 

aspectos do Budismo e da cultura chinesa da época. Liu Sahe, um ex-caçador marcado pela 

violência e descrença, passa por uma transformação após uma experiência purgatorial, onde é 

punido por seus pecados e salvo pela intervenção compassiva de Guanyin, o bodhisattva que 

o instrui sobre confissão, mérito e práticas devocionais, orientando-o a tornar-se monge. 

Personagens secundários, como demônios e guardiões do purgatório, executam punições 

físicas que simbolizam a justiça kármica, enquanto o ancestral de Sahe alerta para a 

importância da devoção e oferendas aos ancestrais. 

A narrativa se divide em três momentos: a morte de Sahe, seguida de um retorno à 

vida após sete dias; sua jornada purgatorial, marcada por punições gráficas como fervura em 

caldeirões e montanhas de espadas, refletindo seus pecados; e sua conversão ao Budismo, 

ordenação como monge e dedicação à propagação do Dharma. O tema central é a justiça 

kármica e a redenção, mostrando que mesmo os maiores pecadores podem se redimir por 

meio da confissão, devoção e renúncia. 

A violência é elemento central, manifestando-se tanto nas punições purgatoriais, que 

simbolizam os pecados de Sahe, quanto na estrutura burocrática do purgatório, onde 

demônios agem como agentes de uma justiça celestial institucionalizada, refletindo a 

burocracia estatal chinesa. A violência serve como ferramenta didática, chocando e educando 

o leitor sobre as severas consequências do mau comportamento, materializando o abstrato 

conceito de karma em experiências físicas e visuais. A intervenção de Guanshiyin após as 

punições extremas simboliza que a redenção é condicional e exige provação (Campany, 2012, 

p. 148-150). 

O conto também reflete o sincretismo religioso da época, validando o Budismo na 

China ao afirmar que os sofrimentos correspondem aos sutras e ligando o Budismo ao destino 

nacional. A ênfase na renúncia e hierarquia espiritual revela tensões doutrinárias, mostrando 

que a salvação plena requer dedicação total e orientação sagrada. Paralelamente, a violência 

simbólica aparece na elevação dos bodhisattvas e monges acima dos deuses e práticas locais, 

configurando uma estratégia de dominação cultural que legitima o Budismo como a religião 

superior, promovendo sua conversão e hegemonia. A violência, novamente, não é acidental ao 

longo da narrativa, mas fundamental para a mensagem, transformando o purgatório em uma 

pedagogia do terror onde símbolos e instituições se unem para fabricar a devoção. Além de 

uma história de redenção, o conto oferece uma janela para as tensões e transformações do 
 



51 

Budismo chinês ao longo do período abordado (Poceski, 2009, p. 111). 

O próximo conto conta a história da esposa de Wang Ningzhi, está que perde seus 

dois filhos em sequência e mergulha em um luto profundo. Certo dia, ela tem uma visão dos 

filhos, que aparecem diante dela acorrentados. Eles a consolam, explicando que seus 

sofrimentos são consequência dos próprios pecados e que, se ela deseja ajudá-los, deve 

realizar atos meritórios para gerar fortuna espiritual em seu favor. Esse consolo e a 

possibilidade de agir em benefício deles aliviam a dor da mãe, que passa a se dedicar 

diligentemente à prática de boas ações e ao acúmulo de méritos. 

O conto reforça o padrão budista de comunicação entre vivos e mortos, mostrando 

que o sofrimento após a morte é resultado direto do karma, ou seja, das próprias ações. A 

aparição dos filhos, presos e sofrendo, funciona como um alerta sobre as consequências dos 

pecados e a importância de buscar redenção por meio de atos meritórios. A narrativa também 

inverte o famoso relato de Mulian, no qual o filho busca salvar a mãe no pós-vida; aqui, é a 

mãe quem, instruída pelos filhos, descobre que pode ajudar os mortos gerando mérito, ainda 

que indiretamente. Essa mudança fundamental transforma a dor da mãe em ação concreta, ao 

apresentar uma via prática e eficaz para socorrer os entes queridos além-túmulo. Assim, o 

conto instrui os leitores sobre novos meios de lidar com o luto e exercer compaixão ativa, 

enfatizando que os méritos acumulados pelos vivos podem ser transferidos aos mortos, 

promovendo sua libertação e alívio do sofrimento (Campany, 2012, p. 137). 

O último é o conto de Chen Anju, um homem que, embora adotado pelo tio adepto 

de cultos mediúnicos locais, mantém a prática rigorosa do Budismo herdada do pai, 

recusando-se a participar de sacrifícios considerados impuros. Após anos de doença, Anju 

morre, mas seu corpo permanece quente sob o peito e, no sétimo dia, ele revive, assustando 

sua família. O conto então foca no relato de Anju no pós-vida, e a sua salvação graças ao 

reconhecimento de sua virtude budista. Ao retornar ao corpo, confirma detalhes de sua visão 

ao investigar a história da mulher de Huangshui, comprovando sua existência e experiência 

semelhante. Posteriormente, Anju recebe os cinco preceitos budistas e vive por muitos anos. 

O conto é uma clara crítica às tradições religiosas locais rivais ao Budismo na época. 

A narrativa se coloca como uma força de oposição clara à prática religiosa local de sacrifícios, 

evidenciando o contraste entre a pureza dos cultos budistas (Campany, 2012, p. 39-40), 

pautada na abstinência e na não-violência. O conto pinta de maneira agressiva as tradições 

locais em como rituais sangrentos e impuros, mostrando a insistência da família e a resistência 

de Anju para participar desses tradições aqui colocadas como impróprias pela narrativa:  

 
 



52 

Although anju thus went to live in his uncle’s family’s home, he kept to his strict 
[Buddhist] practice, rejecting and not participating in the family’s impure sacrifices. 
After this he suddenly fell ill. He sometimes lost his senses and began performing 
songs for the gods; he became befuddled and lapsed into error. This went on for 
several years. But in his mind he managed to remain steadfast. He often vowed: “if i 
lose my determination not to take life, then may i have my own four limbs cut off to 
experience the same thing [that sacrificial victims do]” (Campany, 2012, p. 174) 
 

 

O conto também critica a tradição taoísta e seus líderes, demonstrando que, figuras 

religiosas de outras religiões mereciam punição por não seguir o dharma, trazendo impurezas 

a alma daqueles que os seguem, colocando a corrupção de discípulos e a quebra de votos 

como algo que deve ser punido por meio de consequências severas no além, sugerindo a 

superioridade do Budismo:   

 
“But the man had been a libationer, and his wife, too, had been an upholder of the 
Dao. Together they had converted and led many followers and taken male and 
female disciples and corrupted them (...) The position of teacher is one of the three 
key social roles, and to have corrupted it is no different than a father defiling his son. 
you are here by remanded to the Department of law for full punishment!” (Campany, 
2012, p.176-177).  
 

Há um claro reforça à autoridade e legitimidade dos sutras budistas ao mostrar que as 

visões dos protagonistas coincidem com suas descrições, legitimando que a salvação está 

dentro dos preceitos e crenças budistas, não em outras religiões e práticas religiosas, 

promovendo a fé e a prática correta diante de múltiplas tradições concorrentes. 

 

3.6 A Burocracia Sobrenatural e o Poder Estatal: As Violências do Pós-Vida como um 

Espelho Político 

 

O conceito de bao carregava consigo também forte significado político. A violência 

era vista como um meio legítimo de controle e ordem. Desde de textos datados da dinastia 

Qin, a bao  - violencia - foi utilizada para submeter senhores feudais e estabelecer um império 

unificado, sendo a punição severa uma característica do governo. A palavra bao não era 

utilizada apenas como um termo para descrever a violência de forma neutra, mas carrega uma 

conotação normativa que distingue entre diferentes tipos de violência, especialmente em 

relação ao governo e à ordem social. A violência era frequentemente utilizada pelos 

governantes como um meio legítimo de manter a ordem e controlar a população. A distinção 

entre violência sancionada e não sancionada era crucial, onde a violência exercida pelo Estado 

era vista como necessária e justificável, enquanto a violência de grupos rebeldes ou não 

 



53 

autorizados era considerada transgressora (Ter Harr, 2019, p. 7-9).  

O termo bao abrange não apenas a descrição de atos violentos, mas também uma 

avaliação moral e ética desses atos. O que era considerado “violência boa” ou “má” variava 

com o tempo e dependia das circunstâncias políticas, refletindo assim as normas sociais e 

políticas da época e influenciando como a violência era percebida e justificada. Além disso, a 

história e a literatura chinesas mostram que a violência frequentemente estava associada ao 

exercício do poder e à manutenção da ordem. A legitimidade da violência utilizada por 

governantes era frequentemente reforçada por narrativas que apresentavam essa ação como 

uma forma de proteger o povo e restaurar a harmonia social (Ter Harr, 2019, p. 8-9). 

No contexto milagrosas sobre o pós-vida, a burocracia sobrenatural do submundo é 

uma representação significativa que reflete a política administrativa chinesa. Charles D. 

Orzech descreve o pós-vida como uma estrutura complexa, com hierarquias e processos 

administrativos que lembram os tribunais e a burocracia governamental do período. As almas, 

ao chegarem ao mundo dos mortos, são submetidas a um julgamento que imita os 

procedimentos legais da época, onde são avaliadas por magistrados purgatóriais que 

determinam suas punições de acordo com os crimes cometidos em vida. Essa estrutura não 

apenas enfatiza a ideia de justiça, mas também serve como um meio de controle social, onde a 

ordem é mantida através do medo das consequências após a morte. A burocracia infernal, 

portanto, não é apenas uma construção narrativa, mas uma forma de refletir e reforçar a ordem 

social vigente na sociedade chinesa  (Orzech, 1994, p. 112-113, p. 122-124). 

Os mecanismos de poder nas narrativas do inferno são fundamentais para entender 

como essas representações funcionam na manutenção da ordem social. Orzech argumenta que 

essas narrativas não apenas refletem as crenças culturais, mas também atuam como 

instrumentos de controle social e político. Através da representação do pós-vida como um 

lugar de tortura e julgamento, a responsabilidade pelo sofrimento e pela punição é 

internalizada, fazendo com que os oprimidos aceitem seu destino como resultado de suas 

próprias ações, em vez de questionar as estruturas de poder que os oprimem (Orzech, 1994, p. 

112-113, p. 122-124). 

O simbolismo da violência é central nas narrativas do pós-vida, onde a ideia de 

karma é apresentada como uma força que garante que as ações dos indivíduos tenham 

consequências inevitáveis. As almas, ao chegarem ao inferno, são submetidas a um sistema de 

julgamento que imita os procedimentos legais da época, onde os magistrados, assim como os 

juízes do inferno, desempenham papéis cruciais na determinação do destino das almas. Essa 

estrutura burocrática não apenas reforça a ideia de que a ordem social deve ser mantida, mas 
 



54 

também atua como um mecanismo de controle, onde o medo das punições eternas serve como 

um dissuasor contra comportamentos que desafiem as normas sociais. As punições infligidas 

às almas não são vistas como arbitrárias, mas como justas retribuições por suas ações em vida. 

Isso obscurece a distinção entre vítimas e carrascos, pois mesmo aqueles que sofrem no 

inferno são considerados responsáveis por suas circunstâncias. Essa visão de carma não 

apenas legitima as punições, mas também reforça a ideia de que cada indivíduo é o autor de 

seu próprio destino, o que pode ser utilizado para justificar a falta de compaixão ou a 

crueldade nas práticas sociais e judiciais (Orzech, 1994, p. 120-121). 

A relação do sistema judicial do pós vida com as práticas de tortura e julgamento no 

inferno se assemelham às do sistema judicial chinês, onde a presunção de culpa é uma norma. 

No pós vida, as almas são submetidas a interrogatórios e torturas que visam extrair confissões, 

refletindo a realidade de como os acusados eram tratados nas cortes. (Orzech, 1994, p. 

120-121). Essa comparação revela uma continuidade na forma como a justiça é administrada, 

onde o uso de confissões forçadas e a brutalidade são comuns tanto no mundo dos vivos 

quanto no dos mortos. Essa semelhança não apenas aponta para uma crítica ao sistema 

judicial, mas também sugere uma interconexão entre as dinâmicas de poder que operam na 

vida cotidiana e as que se manifestam nas visões da vida após a morte. 

Partindo deste entendimento da intrínseca relação entre violência, poder e o sistema 

administrativo estatal burocrático, tanto no âmbito terreno quanto no pós-vida, é possível 

avançar para a análise de como tais conceitos são manifestados nas narrativas milagrosas 

budistas presentes no Mingxiang Ji.  

A primeira narrativa a ser examinada é o conto do servidor público Yang Hu, que se 

configura como um dispositivo narrativo para explorar e ensinar aspectos fundamentais da 

relação entre morte, reencarnação, legado kármico, bem como os vínculos familiares e os 

pecados acumulados. O conto concentra-se em transmitir uma lição sobre a conduta religiosa 

esperada, alertando de forma explícita para a importância da retidão moral e espiritual de um 

fiel budista, bem como para as severas e temíveis consequências advindas de uma 

reencarnação marcada pelos pecados. De modo implícito, a narrativa também sugere que o 

êxito na carreira burocrática de Yang Hu está estreitamente vinculado à sua devoção 

demonstrada nesta nova existência, configurando esta vida subsequente como um modelo 

exemplar de comportamento pós-morte a ser seguido:  
 
“The last paragraph, depicting a layperson’s awareness of his karmic legacy across 
many lifetimes, ties in with the theme of the first. If you remember your past lives, 
then you remember the many sins you committed in them, and you therefore feel a 

 



55 

more urgent need to gain merit in this present lifetime. There was ready to hand a set 
of practices our text is prepared to recommend for dealing with this crushing karmic 
burden: confession and repentance (chanhui 懺悔), which, along with the periodic 
abstinence practices with which they were often combined, were certainly among the 
most important devotional activities in the lives of both lay and monastic Buddhists 
in early medieval China.13” (Campany, 2012, p.74-75) 

 

Ao final do conto, é notável a conexão estabelecida pela narrativa entre o papel de 

Yang Hu como servidor público, suas doações significativas e frequentes aos mosteiros e sua 

busca por redenção kármica. Essa inter-relação sugere que as contribuições monetárias 

regulares de um funcionário público de alto escalão são apresentadas como uma estratégia 

institucional para evitar uma morte dolorosa. A narrativa, portanto, ilustra como a prática da 

doação oficial não apenas reflete uma preocupação individual com a salvação espiritual, mas 

também serve como um mecanismo de controle social e moral, evidenciando a importância 

das ações pro budistas feitas por oficiais públicas contam na busca por um destino favorável 

no pós-vida. 

O conto de Zhao Tai apresenta uma narrativa detalhada do sistema burocrático do 

pós-vida budista, onde o protagonista, um membro da elite política local, experimenta o 

sistema judiciário do purgatório e seus diversos castigos físicos e ritualizados, como 

perfurações, queimaduras e torturas. Essa violência física e burocrática é uma expressão clara 

da violência institucional, na qual monges, juízes do purgatório e agentes do sistema espiritual 

atuam como executores de uma coerção ritualizada, disciplinando tanto os mortos quanto os 

vivos.  

No eixo da burocracia sobrenatural e poder estatal, o conto revela como o sistema 

pós-vida funciona como uma burocracia organizada, na qual juízes e agentes espirituais 

aplicam punições e recompensas que refletem a estrutura hierárquica do Estado. Essa 

correspondência entre o aparato espiritual e o poder político legitima a coerção e disciplina 

social, mostrando que o controle exercido no pós-vida é uma extensão do controle estatal. A 

13 O debate sobre a aplicabilidade do conceito de "medieval" à história chinesa é multifacetado e reflete tensões 
entre perspectivas particularistas e comparativistas. Brooke (1998) argumenta que o termo "medieval" é uma 
construção teleológica europeia, inadequada para descrever a periodização chinesa, que se baseia em ciclos 
dinásticos e declínio secular, sem a noção de um período intermediário. Ele enfatiza que a historiografia chinesa 
desenvolveu uma abordagem crítica e pragmática, focada em causas e efeitos concretos, sem a necessidade de 
categorias como "medieval" (Brooke, 1998, p. 145-146, 148-149, 161). Em contrapartida, Knapp (2007) sugere 
que, entre 200 e 1000 E.C., a China apresentou características compartilhadas com a Europa Medieval, como 
descentralização política, hibridismo cultural e militarização, apesar de manter a ideia de um império unificado e 
a valorização da educação. Ele propõe que essas similaridades, também observadas no que ele mesmo chama de  
“Mundo Árabe Medieval”, indicam respostas comuns a desafios globais, buscando se utilizar de termos comuns 
como uma forma de enriquecer a compreensão da história medieval global (KNAPP, 2007, p. 12-17). Dada a 
complexidade envolvida na aplicação de conceitos históricos eurocentrados a contextos históricos diversos, esta 
pesquisa optou por não empregar o termo "medieval", ainda que este seja amplamente utilizado dentro da 
historiografia anglo-saxã. 

 



56 

violência institucional e simbólica presentes no conto são, portanto, ferramentas essenciais 

para a consolidação do poder político-religioso e para a manutenção da ordem social:  

 
Several hundred bureau officials were busy collating documents, saying things like, 
“Those who killed living beings are to become mayflies that are born in the morning 
and die in the evening. Those who stole and robbed are to become pigs and sheep, to 
be butchered by others. Those who engaged in debauchery are to become cranes, 
ducks, and deer. Those who went back on their word are to become owls. Those who 
did not repay their debts are to become donkeys, mules, oxen, and horses.” 
(Campany, 2012, p. 81).  
 

As descrições vívidas do sistema burocrático judicial, um sistema que julga, setencia, 

tortura e retribui funcionam como advertências morais, enfatizando a importância do dharma 

e da conformidade às expectativas sociais. Ao apresentar o inferno como um reflexo da 

administração estatal, essas histórias reforçam a ideia de que a moralidade e a justiça estão 

intrinsecamente ligadas à estrutura de poder vigente. Assim, a busca por unificação política e 

social, se estende à esfera espiritual, onde a conformidade e a obediência são não apenas 

esperadas, mas exigidas, sob pena de severas consequências na vida após a morte.  

A simbologia do medo sustenta todo o novo sistema sendo instaurado ao longo deste 

processo político de unificação político-administrativa e suas mudanças político-religiosas. 

Assim, o conto de Zhao Tai, revela-se um manual de dominação: onde a violência física 

aterroriza, a violência simbólica doutrina, e ambas garantem que o poder, seja dos 

magistrados do inferno ou o da dinastia na Terra, permaneça intocado. 

Elementos como a "Cidade dos Cem Li", um local de julgamento cujo nome não 

aparece em outros textos além do texto de Zhao Tai, indicam que os contos milagrosos 

chineses estavam experimentando e tentando integrar conceitos indianos em moldes chineses, 

nem sempre com sucesso duradouro  

Com temas semelhantes ao conto anterior, no conto de Zhi Faheng, a violência 

institucional se manifesta de forma bastante explícita por meio da atuação de agentes do 

sistema pós-vida budista, contando novamente com monges, juízes do purgatório ou outros 

oficiais espirituais, para exercerem uma autoridade coercitiva, semelhante ao sistema político 

administrativo chines, sobre os mortos e vivos. Esses agentes funcionam como representantes 

de um aparato burocrático espiritual, cuja função é julgar, punir e disciplinar os indivíduos 

conforme seus méritos e faltas acumulados em vida. A violência praticada por esses agentes é 

ritualizada, legitimada por um conjunto de normas morais e jurídicas budistas, e tem como 

objetivo assegurar a manutenção da ordem social e religiosa. 

A narrativa apresenta esse sistema pós-vida como uma estrutura hierárquica e 

 



57 

burocrática que espelha o funcionamento do Estado terreno, onde o poder político e religioso 

se entrelaçam para exercer controle social. Os juízes e monges agem como executores de uma 

autoridade moral e espiritual que disciplina o comportamento dos indivíduos, impondo 

punições e recompensas que reforçam a obediência aos preceitos budistas e às normas sociais. 

Essa violência institucionalizada não é arbitrária, mas parte de um mecanismo organizado de 

coerção que legitima a autoridade dos agentes religiosos e do Estado (Campany, p. 86). 

No eixo da burocracia sobrenatural e poder estatal, o conto exemplifica como o 

sistema de julgamento e punição no pós-vida funciona como uma extensão do poder estatal, 

refletindo e reforçando a hierarquia política. Embora Faheng não seja um dos piores 

pecadores, sua negligência espiritual o coloca em perigo no sistema punitivo do pós-vida, 

mostrando que até pequenos desvios têm consequências graves. O sistema burocrático 

religioso é cruel.  

O conto retrata o pós-vida como um sistema organizado, com agentes, juízes e locais 

específicos para julgamento e punição. Isso reflete a burocracia estatal, onde cada figura tem 

uma função definida dentro de uma cadeia de comando. A menção a recipientes com 

diferentes quantidades de terra pode simbolizar o registro meticuloso das ações dos 

indivíduos, semelhante a um sistema de arquivos ou banco de dados, onde cada pessoa é 

catalogada e julgada de acordo com suas ações. A violência institucional no conto é 

justificada pela necessidade de manter a ordem cósmica e garantir que os indivíduos sejam 

punidos ou recompensados de acordo com o karma. Isso reflete a legitimação do poder estatal 

através de uma narrativa religiosa que sustenta a autoridade do sistema. 

O conto de Liu Sahe enfatiza novamente a violência institucional manifestada na 

estrutura burocrática e dogmática do purgatório, onde demônios e guardiões torturam Sahe de 

acordo com regras fixas, atuando como agentes de uma justiça celestial institucionalizada. A 

salvação de Sahe torna-se viável apenas por meio da intervenção de Guanyin e sua 

subsequente ordenação como monge, o que ressalta que a instituição monástica detém o 

monopólio da libertação, marginalizando os leigos. O conto também afirma que "os 

sofrimentos correspondem ao que dizem os sutras" (Campany, 2012, p.150), validando os 

textos budistas como um texto de caráter quase legal, carregando em si uma autoridade 

incontestável. 

Nesse contexto, a violência se torna um mecanismo de disciplina, moldando corpos e 

crenças para alinhá-los à ortodoxia budista. A narrativa continua reafirmando a autoridade do 

sistema budista, além de evidenciar a forma como a religião pode operar como uma 

ferramenta de controle social ao descrever punições severas no purgatório, que incluem 
 



58 

torturas físicas e julgamentos burocráticos, onde monges atuam como advogados espirituais.  

O conto de Tang Zun  segue a narrative de familiares que retornam do além para 

alertar sobre as consequências espirituais de negligenciar práticas e preceitos budistas. Ela 

enfatiza o sofrimento extremo enfrentado por aqueles que, em vida, não acreditavam em 

punição ou recompensa cármica, e que agora estão presos em trabalhos forçados e prisões 

subterrâneas. O sofrimento dos parentes serve como advertência sobre a importância da 

devoção constante, da acumulação de méritos e do respeito filial.  

Aqui, já há de se apontar esse contante padrão de repetição nestas histórias. 

Narrativas de um recém-falecido que vivencia o mundo dos mortos com o objetivo de alertar 

os vivos sobre a importância de seguir os preceitos do dharma é um estilo bastante comum 

nas obras do Mingxiang Ji:  

 
“Here we have, already, another of many glimpses of the afterlife afforded in the 
stories collected here. Each of these narratives contributes a brick, as it were, to the 
edifice that would become the medieval Chinese system of purgatories. (Campany, 
2012, p.86)” 
 

Esse tipo de recurso e padrão de narrativa é repetitivo ao longo dos contos do 

Mingxiang Ji, mas essa repetição constante revela como a China deste período concebia a 

vida após a morte: não como um reino de sombras indistintas, mas como um sistema 

administrativo rigoroso, uma máquina kármica que processava almas com a mesma eficiência 

de um tribunal imperial. Essa visão burocrática do pós-vida não era completamente nova; a 

tradição chinesa já mencionava registros de méritos e deméritos, além de deuses-escrivães que 

supervisionavam as ações dos vivos. No entanto, o Budismo introduziu inovações 

significativas: a divisão das cortes infernais e a ideia de que pecados específicos resultavam 

em punições igualmente específicas, como renascer como um animal de carga após explorar 

os pobres ou ter a língua perfurada por mentiras. (Campany, p. 83). 

O conto de Cheng Daohui começa com o protagonista sendo levado por homens, que 

o amarram com e o conduzem à força para um local de julgamento. Esses agentes 

representam a autoridade coercitiva do sistema pós-vida, agindo de forma semelhante a 

policiais ou funcionários do estado. Ao chegar a uma cidade com edifícios e uma árvore 

simbólica, Cheng Daohui é submetido a um processo de julgamento. A figura de um homem 

com armadura e um cajado questiona os agentes sobre o número de prisioneiros, reforçando a 

hierarquia burocrática e a vigilância constante do sistema. A descrição de uma montanha 

coberta de ossos e a presença de recipientes com terra sugerem um ambiente de punição 

sistemática e controle disciplinar, onde os indivíduos são submetidos a sofrimentos 

 



59 

pré-determinados. 

O conto de Cheng Daohui também segue esse padrão narrativo, com as descrições 

dos castigos nas prisões subterrâneas colocados de forma bastante vívida e violentaa, servindo 

como advertência sobre as consequências dos pecados e como incentivo à prática budista. O 

papel do monge como advogado no tribunal do além destaca a função intercessora da 

comunidade budista, capaz de atestar e reivindicar os méritos dos indivíduos diante das 

autoridades espirituais. O conto, assim, reforça a superioridade do Budismo como caminho de 

salvação e a necessidade de cultivar méritos, mesmo que esquecidos temporariamente, pois 

eles podem determinar o destino final da alma  (Campany, 2012, p. 39-40).  

O conto de Zhang Ying segue, até certo ponto, o padrão estabelecido por narrativas 

semelhantes, com parte da história ambientada no mundo dos mortos, onde o protagonista 

deve expiar seus pecados. A verdadeira inovação analítica do conto revela-se em seu início, 

quando Zhang Ying se envolve em práticas religiosas tradicionais, como sacrifícios e cultos a 

deuses locais. No entanto, ao perceber a ineficácia dessas práticas diante da doença de sua 

esposa, ele decide buscar auxílio no Budismo. Essa transição marca o início de sua jornada 

espiritual, culminando em uma experiência milagrosa que valida a eficácia da devoção 

budista. 

 
“Ying was good with his hands, so when he awoke he lit candles and built a high 
seat and an altar to the Mother of Demons [Guizimu 鬼子 母]. The next day, when 
Tankai arrived, Ying told him of the dream. With this he received the five lay 
precepts, destroyed and discarded his images of gods, and set out a great [feast as] 
offerings [to create] fortune. His wife’s illness at once improved, and soon she was 
completely cured (Campany, 2012, p. 115).” 

 

Além de apresentar uma perspectiva inovadora sobre os devotos das religiões 

tradicionais chinesas, o conto de Zhang Ying adquire maior profundidade quando analisado 

no contexto político das Dinastias do Sul e do Norte (420-589 E.C.). O conceito de um 

purgatório de punições ao norte (Campany, 2012, p. 116), que permeia está narrativa pode ser 

interpretado como um reflexo da geopolítica da época, que percebia os estados rivais ao norte 

e ao oeste, sob domínio "bárbaro", como territórios a serem "purificados" e integrados ao 

império. Essa cosmologia espelha a visão dos chineses Han sobre os outros povos como 

"bárbaros" que necessitavam de civilização e assimilação. No conto de Zhang Ying, a 

burocracia sobrenatural e o sistema de julgamento no pós-vida podem ser vistos como uma 

metáfora para a hierarquia e o controle que as dinastias do Sul e do Norte buscavam 

estabelecer sobre os territórios conquistados. 

 



60 

Durante as Dinastias do Sul e do Norte, houve um esforço significativo para unificar 

a cultura Han e consolidar a identidade chinesa em face das influências estrangeiras. O 

Budismo, como religião importada, foi adaptado para servir a esse propósito, sendo integrado 

às tradições locais e utilizado como ferramenta de coesão cultural. A conversão de Zhang 

Ying ao Budismo simboliza a assimilação das práticas religiosas estrangeiras pela cultura 

Han, reforçando a ideia de que o Budismo era superior às tradições locais e capaz de unificar 

o povo sob uma mesma fé (Poceski, 2009, p. 125). 

A crítica implícita às práticas religiosas locais, como sacrifícios e cultos a deuses, 

reflete o projeto de unificação cultural que buscava substituir tradições fragmentadas por uma 

religião universalista. O Budismo, com sua estrutura hierárquica e cosmologia abrangente, 

oferecia um sistema de crenças aplicável a todos os povos, incluindo os "bárbaros do norte". 

A eficácia das práticas budistas no conto de Cheng Daohui reforça essa ideia, demonstrando 

que a devoção ao Budismo é o caminho para a salvação e a cura, tanto em nível individual 

quanto coletivo (Poceski, 2009, p. 125). 

No decorrer do conto de Sun Zhi, emergimos uma figura inovadora no contexto das 

narrativas sobre o pós-vida. Ao contrário do padrão narrativo dos outros contos de um 

"fantasma sofredor", que expia seus pecados em um estado de sofrimento, Sun Zhi se 

apresenta como um estudante do além. Após sua morte, ele lê livros no plano espiritual e 

gerencia ativamente o destino de sua família, prevenindo crises e interagindo com as políticas 

do período. Além disso, desempenha o papel de mensageiro da rebelião em Zhu, 

evidenciando sua influência e participação ativa na dinâmica social e política de sua época. A 

punição ancestral também é destacada, com Zhi alertando que muitos dos seus ancestrais 

sofrem por pecados, e exigindo que a família abandone os costumes locais de sacrífico animal 

e comer carne, especialmente o coração, para aliviar seus sofrimentos (Campany, 2012, p. 

121-123).  

Novamente, o tema dos sacrifícios e da alimentação de animais como forma de 

impureza espiritual retorna. Outro conto que explora essa conexão entre práticas alimentares e 

salvação é o relato de Yu Shaozhi, onde Shaozhi, após sua morte, adverte sobre a punição dos 

ancestrais por pecados, exigindo proibição de consumo e sacrifícios contínuos de animais e 

reforçando a ideia de vigilância e controle moral dentro da família e da ordem social 

(Campany, 2012, p. 161). 

O conto gira em torno de dois personagens principais: Yu Shaozhi, um 

ex-governador de Xiangdong que morreu de doença no final do período Yuanxing (404), e 

Zong Xie, seu primo e amigo próximo. Após sua morte, Shaozhi aparece a Xie durante o 
 



61 

período Yixi (405–419), mantendo sua aparência e voz, mas com os pés acorrentados. Essa 

interação é central para a narrativa, na qual Shaozhi explica que foi autorizado a retornar 

temporariamente devido à proximidade que compartilhavam. Ele oferece conselhos sobre 

práticas budistas, enfatizando a importância de evitar matar seres vivos, especialmente a 

proibição de sacrificar bois e consumir corações de animais. Embora abordem assuntos 

familiares e cotidianos, Shaozhi evita detalhes sobre o mundo espiritual, culminando com sua 

partida abrupta e a previsão de um reencontro em três anos, coincidente com a morte de Xie 

(Campany, 2012, p. 161). 

A narrativa também destaca o comportamento violento relacionado ao ato de matar 

seres vivos, refletindo uma preocupação ética e espiritual com a violência contra os animais. 

Shaozhi adverte Xie sobre a gravidade dessas ações, ressaltando que o coração é a "residência 

dos espíritos da bondade". Essa proibição simboliza uma crítica à violência e uma 

internalização de normas religiosas, onde a figura de Shaozhi, mesmo após a morte, mantém 

uma voz autoritária que Xie aceita sem questionar. Assim, a mensagem do conto naturaliza a 

ideia de que certas práticas são moralmente condenáveis, reforçando hierarquias espirituais e 

criando uma atmosfera de vigilância sobrenatural que controla o comportamento dos 

indivíduos (Campany, 2012, p. 161). Essa narrativa também suscita reflexões sobre o 

vegetarianismo e as práticas alimentares locais.  

Por último na análise de contos milagrosos budistas "Signs from the Unseen Realm", 

temos a história de Chen Anju, que adoece e morre, apenas para retornar à vida e compartilhar 

suas experiências nas purgatórios. Ao chegar perante os magistrados sombrios, Anju se 

depara com um nobre que questiona sua presença, revelando que a morte de Anju foi um erro, 

pois seu tio, e não ele, deveria ter falecido. Este detalhe é significativo, pois implica que a 

morte de Anju foi resultado de uma queixa formal (gao su) apresentada por seu tio, que havia 

adotado Anju devido à falta de filhos em sua linhagem (Campany, 2012, p. 40). 

A narrativa contrasta as ações do tio, que se dedicou a servir espíritos de deuses 

profanos, com a devoção de Anju ao budismo, que o levou a prometer nunca sacrificar 

animais como oferendas. Essa oposição não apenas destaca a moralidade do protagonista, mas 

também serve como uma crítica implícita às práticas religiosas do tio. O retorno à vida de 

Anju, acompanhado pela ordem de prisão imediata do tio, simboliza uma forma de justiça 

cósmica que valida a escolha religiosa de Anju e condena as ações do tio. Assim, o conto não 

apenas domestica a religião budista em um contexto mais amplo, mas também a posiciona 

como uma alternativa moralmente superior, reforçando a ideia de que a verdadeira devoção é 

recompensada, enquanto a profanação resulta em consequências severas  (Campany, 2012, p. 
 



62 

39-40). 

Contos do "Signs from the Unseen Realm" e outras coleções de relatos de milagres 

desse período desempenham um papel crucial na domesticação de uma religião que ainda era 

considerada relativamente estrangeira. Esses textos situam a nova fé em um contexto mais 

familiar para os leitores, ao mesmo tempo em que argumentam continuamente sobre sua 

superioridade em relação a outras práticas religiosas. Essa dinâmica é particularmente 

evidente em episódios específicos que ilustram a interação entre diferentes sistemas de 

crenças e a contestação de suas respectivas valências como o caso de Anju, um exemplo claro 

e elucidativo dessa domesticação cruzada e contestação das crenças locais (Campany, 2012, p. 

39-40). 

Em suma, a concepção do pós-vida com suas características burocráticas transcende 

a mera dimensão religiosa, funcionando como um reflexo das complexas dinâmicas de poder 

e mecanismos de controle social presentes na sociedade chinesa. As narrativas que enfatizam 

as punições no além-vida atuam como um espelho das aspirações políticas e sociais de seu 

tempo, evidenciando a profunda interrelação entre a administração estatal e a moralidade 

pública. Dessa forma, torna-se claro que a religião, longe de ser apenas uma esfera espiritual, 

desempenha um papel estratégico como instrumento de controle social, contribuindo para a 

manutenção da ordem e a busca por um ideal de unificação política e social. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



63 

REFLEXÕES FINAIS  

 

O presente trabalho teve como objeto de estudo os contos milagrosos budistas 

chineses compilados no Mingxiang Ji, obra atribuída a Wang Yan, produzida no contexto das 

Dinastias do Norte e do Sul e início da Dinastia Sui (490-589 E.C.). A pesquisa concentrou-se 

na análise das manifestações de violência – tanto simbólica quanto institucional – presentes 

nas narrativas sobre o pós-vida, buscando compreender como tais relatos funcionaram como 

instrumentos político-religiosos para a oficialização do Budismo, a transformação das 

religiões locais e a promoção da unificação político-cultural da China durante o período 

pré-Tang. Através de uma abordagem interdisciplinar que articula literatura, história e estudos 

religiosos, este estudo explorou a complexa articulação entre violência, poder e conversão 

religiosa, evidenciando a instrumentalização da violência como ferramenta pedagógica e 

mecanismo de controle social. 

Um dos achados centrais desta análise é que a violência, nos quatorze contos 

estudados, raramente é apresentada como um conflito direto entre indivíduos ou grupos 

humanos. Pelo contrário, manifesta-se predominantemente como uma violência estrutural, de 

caráter impessoal e mediada por forças indiretas, como intervenções cósmicas, instituições 

religiosas e mecanismos de retribuição cármica. Tais violências, aqui nomeadas como 

simbólicas e institucionais, são exercidas por agentes sobrenaturais (deuses, monges 

misteriosos e funcionários burocratas do pós-vida) que operam como executores e 

observadores de um sistema moral e social maior, no qual punição e recompensa são 

instrumentos para manter a ordem cósmica, política e social. Essa característica diferencia a 

violência dos contos budistas das formas convencionais de violência interpessoal, destacando 

seu papel como mecanismo ritualizado, codificado e profundamente integrado a uma 

cosmologia que legitima tanto a justiça divina quanto o controle estatal. 

A relevância do tema se manifesta em múltiplas dimensões. No âmbito acadêmico, 

este trabalho contribui para suprir lacunas significativas na historiografia brasileira e global 

sobre o Budismo pré-Tang e sua relação com processos de violência institucional, uma 

temática ainda pouco explorada, sobretudo a partir de fontes primárias populares como os 

contos milagrosos. Além disso, a pesquisa dialoga com debates contemporâneos acerca da 

relação entre religião e poder, desafiando a visão tradicionalmente romantizada do Budismo 

enquanto doutrina pacifista e destacando sua dimensão política e coercitiva em contextos 

históricos específicos. Para o campo da História e das Ciências Humanas no Brasil, este 

 



64 

estudo reforça a necessidade de ampliar o ensino e a pesquisa sobre a Ásia, contribuindo para 

a descolonização do cânone histórico e para a formação de uma perspectiva verdadeiramente 

global e pluralista. 

A análise do vocabulário de violência nos contos permite chegar a conclusões 

fundamentais para a compreensão do papel da linguagem na estruturação do poder. 

Primeiramente, a violência e a linguagem de caráter violento são utilizadas como ferramentas 

de ordem social: os contos reforçam que a quebra de normas gera punição, descrita por meio 

de um vocabulário específico, refletindo a fusão entre Estado e religião na China do período 

em questão. O processo de apagamento e sincretismo religioso servia para disciplinar, assustar 

e legitimar, sendo a linguagem um mecanismo ativo de controle. Termos como “espíritos da 

bondade” criam dicotomias (puro/impuro), estigmatizando transgressores, enquanto 

eufemismos como “retorno ao mundo inferior” suavizam a violência, tornando-a aceitável e 

integrando-a ao cotidiano dos fiéis. Além disso, há uma universalidade de certos símbolos em 

múltiplos contos: palavras como “cadeias” e “algemas” associam-se a falhas morais, não 

apenas crimes, e o sacrifício animal é relacionado à degeneração espiritual, mesmo em 

contextos de rituais tradicionais. Todos esses elementos apontam para uma violência não 

gratuita, mas estruturada, impessoal e didática, cujo vocabulário revela um projeto de 

governança espiritual em que medo e culpa mantêm a ordem e sustentam o projeto 

político-social. 

Em relação aos objetivos formulados, tanto o geral quanto os específicos foram 

plenamente contemplados. O objetivo geral de compreender a função político-religiosa dos 

contos milagrosos budistas na consolidação do Budismo e nos movimento de unificação 

cultural da China durante o período das Dinastias do Norte e do Sul e início da Dinastia Sui 

foi atingido por meio da análise detalhada das narrativas e do seu contexto histórico-político. 

Os objetivos específicos, que incluíam a identificação das formas de violência presentes, a 

análise do sincretismo religioso e a compreensão das estratégias de conversão e legitimação 

do poder, foram igualmente alcançados. A pesquisa demonstrou que a violência nos contos 

transcende o mero sofrimento físico, configurando-se como um fenômeno multifacetado e 

estrutural, articulado a uma cosmologia budista que legitima a autoridade clerical e estatal. A 

violência simbólica, ao deslegitimar cultos locais e impor a superioridade do Budismo, e a 

violência institucional, através de punições ritualizadas e burocratizadas no pós-vida, atuam 

em conjunto para disciplinar, educar e integrar a população em um novo regime espiritual e 

político. 

 



65 

A hipótese inicial, que postulava a utilização da violência como ferramenta 

estratégica de poder e conversão religiosa nas narrativas do Mingxiang Ji, foi confirmada com 

base na análise das fontes e na contextualização histórica. A pesquisa respondeu ao problema 

central ao evidenciar que os contos milagrosos funcionaram efetivamente como instrumentos 

de controle social e unificação política, promovendo a hegemonia budista por meio de um 

sistema complexo de medo, culpa e esperança de salvação. Essas narrativas não apenas 

reforçaram a autoridade do clero e do Estado, mas também articulavam um projeto cultural 

que buscava remodelar as crenças coletivas e as práticas religiosas da população, promovendo 

a sinização do Budismo e a marginalização simbólica das tradições rivais. 

Em conclusão, os contos milagrosos budistas na China da Dinastia Sui 

desempenharam um papel multifacetado que vai além da simples expressão de fé. Eles 

funcionaram como instrumentos estratégicos para a expansão e consolidação do Budismo 

como uma força política e social relevante. Através das narrativas compiladas em obras como 

o Records of Signs from the Unseen Realm, percebe-se que a retribuição cármica não era 

apenas uma doutrina religiosa, mas também um mecanismo de poder capaz de influenciar 

comportamentos e crenças populares, muitas vezes alinhado a interesses políticos. As diversas 

formas de violência presentes nessas histórias, tanto a institucional, manifestada em punições 

ritualizadas e burocráticas no pós-vida, quanto a simbólica, que atua na esfera das ideias e 

representações culturais, foram fundamentais para legitimar o Budismo e promover sua 

conversão. A violência institucional disciplinava os indivíduos e reforçava a ordem social, 

funcionando como instrumento de controle e unificação política. Por sua vez, a violência 

simbólica deslegitima cultos locais e tradições rivais, posicionando o Budismo como a 

religião moral e espiritualmente superior. 

Esses dois tipos de violência se entrelaçam no processo de sincretismo religioso e 

sinização do Budismo, revelando um conflito implícito nas narrativas que refletia a disputa 

pela hegemonia religiosa e política na sociedade chinesa da época. A pesquisa evidenciou que 

o sincretismo não foi um processo pacífico ou meramente conciliatório, mas um campo de 

tensão e disputa cultural, onde a violência simbólica e institucional servia para consolidar a 

supremacia budista em detrimento das tradições locais e rivais. Assim, o Budismo emerge não 

apenas como uma religião espiritual, mas como um agente ativo de transformação social e 

política, profundamente inserido nas estratégias de poder e controle do Estado imperial. 

 



66 

Os resultados obtidos indicam que o Budismo chinês do período em debate, longe de 

ser uma religião únicamente pacífica e isolada de qualquer contexto de poder e violência, 

esteve profundamente imbricado nas estruturas de poder e nas estratégias estatais de 

unificação cultural. A violência, em suas múltiplas formas, emerge como elemento central na 

construção e manutenção dessa hegemonia, funcionando como mecanismo pedagógico e 

político-religioso que buscava disciplinar tanto o reino dos vivos quanto o reino dos mortos. 

A análise dos contos revelou a existência de um sistema pós-vida burocrático e ritualizado, 

que reproduzia e refletia as instituições políticas da época, legitimando a autoridade do poder 

político e do clero budista. Ao mesmo tempo, o sincretismo religioso presente nas narrativas 

evidencia a complexidade da interação entre o Budismo e as tradições locais, marcada por um 

conflito implícito que se expressa por meio da violência simbólica e da imposição cultural. 

Dessa forma, este estudo amplia a compreensão das relações entre violência, religião 

e política na História da China, oferecendo uma perspectiva interdisciplinar que articula 

literatura, história e religião. A pesquisa contribui para o debate historiográfico ao destacar a 

importância das fontes populares e orais na construção da memória coletiva e na legitimação 

do poder, além de evidenciar como a violência pode operar como instrumento de conversão e 

controle ideológico. Por fim, o trabalho reforça a necessidade de repensar as narrativas 

hegemônicas sobre o Budismo e suas relações com o poder, abrindo caminho para 

investigações futuras que aprofundem a análise das dinâmicas entre poder e religião em outras 

regiões e períodos históricos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 

REFERÊNCIAS 

Fonte Documental  
CAMPANY, R. F. Signs from the unseen realm: Buddhist miracle tales from early medieval 
China. Tradução: Robert Ford Campany. Honolulu, HI, USA: University of Hawaii Press, 
2012.  

 

Bibliografia 
BARRETT, T. H. Religion and Violence in China. In: GORDON, M. S.; KAEUPER, R. W.; 
ZURNDORFER, H. (eds.). The Cambridge World History of Violence. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2020. p. 349-367 

  

BROOK, Timothy. Medievality and the Chinese sense of history. Medieval History Journal, 
Toronto, v. 1, n. 1, p. 145-164, 1998. Disponível em: https://mhj.sagepub.com. Acesso em: 19 
fev. 2025. 

 

BURKE, Peter. New Perspective on Historical Writing. Centre County: Pennsylvania State 
University Press, 1992. 

 

BUENO, André. Ensino da História da China: como fazer? Revista Tempo, Espaço e 
Linguagem - TEL v. 8, n. 2, jul./dez., 2017.  

 

CAMPANY, R. F. Strange Writing: Anomaly Accounts in Early Medieval China. Albany: 
State University of New York Press, 1996. 

 

CHEN, JACK W. Blank Spaces and Secret Histories: Questions of Historiographic 
Epistemology in Medieval China. The Journal of Asian Studies, vol. 69, n. 4, 2010. 

 

CHENG, Fang. The Evolution of “Sinicisation.” Journal of the Royal Asiatic Society, v. 31, n. 
2, p. 321-342, 2021.  

 

CHITTICK, Andrew. The Jiankang Empire in Chinese and World History. New York, NY: 
Oxford University Press, 2020. 

 

DIEN, Albert E.; KNAPP, Keith Nathaniel (Ed.). The Cambridge History of China. Volume 2: 
The Six Dynasties, 220-589. 1. ed. Cambridge, England: Cambridge University Press, 2019. 

 

EBREAY, Patricia Buckley. The Cambridge Illustrated History of China. Cambridge: 
Cambridge University Press, 28 jul. 2022.  

 



68 

 

EBREAY, Patricia B.; WALTHALL, Ann; PALAIS, James. East Asia: A Cultural, Social, and 
Political History. Boston: Wadsworth Cengage Learning, 2008. 

 

GARCIA, Manuel Perez. From Eurocentrism to Sinocentrism: the New Challenges in Global 
History. European Journal of Scientific Research, v. 119, n. 3, março, 2014, p. 337-352. 

 

GUAN, Shih-chien. Emperor Yang and the Buddhism of the Sui Dynasty. Yuan Kuang 
Journal of Buddhist Studies, v. 8, 2003. 

 

HALL, Stuart. Cultura e representação. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio: Apicuri, 2016. 

 

KNAPP, Keith N. Did the Middle Kingdom have a Middle Period? The Problem of 
"Medieval" in China's History. Education About Asia, [S. l.], v. 12, n. 3, p. 12-17, jan. 2007. 

 

LAUMAKIS, Stephen J. An Introduction to Buddhist Philosophy. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2008. 

 

LEWIS, Mark Edward. China between Empires: The Northern and Southern Dynasties. 
Cambridge, MA, USA: Harvard University Press: Belknap Press, 2009.  

 

LING, Chao. Imperial Identity and Religious Reformation: The Buddhist Urban Landscape in 
Northern Wei Luoyang. Religions, v. 15, n. 5, p. 551, 2024.  

 

LING, Ye. Discussion on Philosophical and Political Thought of Confucianism and Taoism of 
Wang Tong in the Sui Dynasty. In: INTERNATIONAL CONFERENCE ON SOCIAL 
SCIENCE, EDUCATION AND HUMANITIES RESEARCH, 6, 2017, Nice. Proceedings [...] 
Paris: Atlantis Press, 2018, p. 319-322. 

 

LUO GUANZHONG. Romance of the Three Kingdoms. Tradução de C. H. Brewitt-Taylor. 
Shanghai: Kelly & Walsh, 1925. 

 
BLOCH, Marc. História e Historiadores. Porto Alegre: Teorema, 1998 

 

MILLWARD, James A. How ‘Chinese Dynasties’ Periodization Works with the ‘Tribute 
System’ and ‘Sinicization’ to Erase Diversity and Euphemize Colonialism in Historiography 
of China. The Historical Journal, v. 67, n. 1, p. 151-160, 2024.  

 



69 

 

NATTIER, Jan. A Guide to the Earliest Chinese Buddhist Translations: Texts from the 
Eastern Han "Dong Han" and Three Kingdoms "San Guo" Periods. Tóquio: International 
Research Institute for Advanced Buddhology, Soka University, 2008. 194 p.  

 

ORZECH, Charles D. Mechanisms of Violent Retribution in Chinese Hell Narratives. 
Contagion: Journal of Violence, Mimesis, and Culture, vol. 1, p. 111-126, 1994. 

 

POČESKI, Mario. Chinese Religions—the eBook. [S. l.]: Journal of Buddhist Ethics Online 
Books, Ltd., Providence Utah USA,  2009. 

 

RÓMAN LOPEZ, M. T. El concepto de ahimsâ en el hinduismo, el budismo y el jainismo. 
Cuadernos del Marqués de San Adrián: revista de humanidades, n. 4, 2006, p. 261-284, 2006. 

 

TER HAAR, Barend. Religious Culture and Violence in Traditional China. Elements in 
Religion and Violence. Hamburgo: Universität Hamburg, 2019.  

 

THE EDITORS OF ENCYCLOPEDIA BRITANNICA. Dharma. Encyclopedia Britannica. 
Disponível em: https://www.britannica.com/topic/dharma-religious-concept. Acesso em: 10 
jul. 2025.  

 

TWITCHETT, Denic C. The Cambridge History of China: Sui and T'ang China, 589-906, 
Part 1. Cambridge: Cambridge University Press, vol. 3, 2008. 

 

WILKINSON, Endymion Porter. Chinese history: a new manual. Cambridge, Massachusetts: 
Harvard University Asia Center, 2013. 

 

WRIGHT, Arthur F. Buddhism in Chinese History. Stanford, CA: Stanford University Press, 
1959. p. 51-59. 

 

XIONG, Victor Cunrui. Emperor Yang of the Sui Dynasty: His Life, Times, and Legacy. 
Albany: State University of New York Press. 2006. 

 

YIN, Meng. The future cakravartin-maitreyan soteriology in early China. 2012. Thesis 
(Master of Arts in Religious Studies) – College of Liberal Arts and Sciences, University of 
Iowa, Iowa City, 2012.  

 

 

https://www.britannica.com/topic/dharma-religious-concept


70 

ZHANG, Zhenjun. From Demonic to Karmic Retribution: Changing Concepts of 'Bao' in 
Early Medieval China as Seen in the 'You Ming Lu'. Acta Orientalia Academiae Scientiarum 
Hungaricae, v. 66, n. 3, p. 267-287, 2013. 

 

ZÜRCHER, Erik. The Buddhist Conquest of China: The Spread and Adaptation of Buddhism 
in Early Medieval China. 3rd ed.. Leiden: Brill, 2007. 

 

 



71 

DECLARAÇÃO DE AUTENTICIDADE 
 

 

 

 

Eu, Bianca Melo Lettieri, declaro para todos os efeitos que o Trabalho de Conclusão de Curso 
intitulado “Cadáveres Falantes, Fantasmas Acorrentados e Juízes do Purgatório: A Violência 
como Linguagem do Poder e da Conversão Religiosa nos Contos Budistas Milagrosos”  
(490-589 E.C.)” foi integralmente por mim redigido, e que assinalei devidamente todas as 
referências a textos, ideias e interpretações de outros autores. Declaro ainda que o trabalho 
nunca foi apresentado a outro departamento e/ou universidade para fins de obtenção de grau 
acadêmico.  

 

 

 

Brasília, 25 de julho de 2025. 

 

 

 

 

 ______________________________________________  

Bianca Melo Lettieri 

 


	INTRODUÇÃO 
	CAPÍTULO 1 
	1.1 O Início Período de Desunião 
	1.2 O Período das Dinastias do Sul e do Norte: seu contexto político 
	1.3 O Período das Dinastias do Sul e do Norte: O Budismo em um Cenário de Fragmentação Política e seu Papel na Relação com os Estados 
	1.4 O Período da União: início da Dinastia Sui e seu contexto político 
	1.5 Dinastia Sui e o Budismo: Expansão, Oficialização e Sincretismo Religioso 

	CAPÍTULO 2 
	2.1 Contos Milagrosos como Fontes Históricas 
	2.2 Sobre a compilação, a autoria, o público e o legado dos contos “Mingxiang ji” (冥祥記) 

	CAPÍTULO 3  
	3.1 Conceituando Violências 
	 3.2 Criando um Vocabulário de Entendimento Específico para estas Violências 
	3.3 Achados Linguísticos e a Linguagem da Violência dentro dos Contos 
	3.4 Narrativa dos Contos 
	3.5 Sincretismo Religioso, Sinização do Budismo e a presença de um Conflito Violento nas Narrativas 
	3.6 A Burocracia Sobrenatural e o Poder Estatal: As Violências do Pós-Vida como um Espelho Político 

	REFLEXÕES FINAIS  
	 
	 
	REFERÊNCIAS 
	Fonte Documental  
	Bibliografia 

	DECLARAÇÃO DE AUTENTICIDADE 

		2025-07-28T22:18:17-0300




