N

Universidade de Brasilia - UnB
Instituto de Ciéncias Humanas - ICH

Departamento de Historia

BIANCA MELO LETTIERI

Cadaveres Falantes, Fantasmas Acorrentados e Juizes do Purgatorio:

A Violéncia como Linguagem do Poder e da Conversao Religiosa nos Contos Budistas
Milagrosos (490-589 E.C.)

Brasilia

2025



BIANCA MELO LETTIERI

Cadaveres Falantes, Fantasmas Acorrentados e Juizes do Purgatoério:

A Violéncia como Linguagem do Poder e da Conversao Religiosa nos Contos Budistas
Milagrosas (490-589 E.C.)

Trabalho de Conclusao de Curso apresentado ao
Departamento de Historia do Instituto de
Ciéncias Humanas da Universidade de Brasilia
como requisito para a obtencdo do titulo de
Licenciatura em Historia.

Orientador: Professor Doutor Leandro Duarte

Rust

Brasilia

2025



AGRADECIMENTOS

Gostaria de agradecer a minha mae, Tania Melo Lettieri, a pessoa mais forte e
importante da minha vida. Foi com ela que aprendi, desde muito cedo, a amar a humanidade,
a valorizar a leitura, a cultivar o pensamento critico e a me encantar pelas ciéncias humanas.
Sua paixao por livros, cultura e conhecimento despertou em mim uma curiosidade genuina
pelos diferentes mundos e vivéncias que nos cercam. Se hoje sou quem sou, ¢ porque tive o

privilégio de crescer inspirada pela sua forma curiosa de olhar o mundo.

Agradeco também a minha familia. A minha irma mais velha Giulia, por ter ocupado
tantas vezes o papel de guia durante a minha infancia e por todo o carinho ao ler para mim a
noite, quando eu ainda estava aprendendo a ler e a escrever. A minha irmi Vittoria, pela
companhia e irmandade ao longo da vida. E, ao meu pai Giancarlo, agradeco por sempre
acreditar na minha capacidade e no meu intelecto. Sua dedicacdo aos estudos e ao

aprimoramento profissional foi, € continua sendo, uma inspiragao para mim.

Aos amigos que ganhei ao longo da graduagdo Ana Clara, Natélia, Cris, Liz, Gabis e
Breno. Aqui coloco o meu mais profundo obrigada por cada conversa, risada, desabafo,
davida e apoio. Vocé€s que me fizeram ter coragem de ir todos os dias para aula apesar do
cansaco e dos desafios. Obrigada pela paciéncia e pelas memorias, guardo todas com muito
carinho.

As minhas queridissimas amigas de infAncia Ana Jilia e Maria Clara, que caminham
ao meu lado desde as minhas primeiras memorias nesta Terra. Vocé€s viram todas as minhas
fases, desde as boas até as dificeis e, ainda assim, escolheram ficar. Eu agradeco todos os dias
por poder ter pessoas tdo sensacionais ao meu lado. Vocés sdo parte fundamental da pessoa
que eu sou hoje e da mulher que quero me tornar. Por vocés, eu quero me tornar uma pessoa
melhor e uma amiga sempre presente. Eu sou, em grande parte, quem sou por causa de voces.

Por fim, agradego profundamente ao meu excepcional orientador, Leandro Rust, pela
paciéncia, escuta atenta e confianca demonstradas ao longo de todo este processo. Mesmo
diante do desafio do fuso horario de 11 horas entre Brasil e China, sempre esteve disponivel
para me orientar com dedicacdo. Senti-me acolhida e acompanhada em cada etapa desta
jornada, e tenho plena convicg¢do de que ndo poderia ter escolhido um orientador melhor. Sou
imensamente grata pela oportunidade de aprender com alguém tdo comprometido, sensivel e

inspirador.



RESUMO
Esta pesquisa analisa diversos contos milagrosos Budistas Chineses (Records of Signs from
the Unseen Realm / Mingxiang Ji / F.A£50), compilados por Wang Yan por volta da Dinastia
Qi (cerca de 490 E.C.), com foco nas manifestagdes de violéncia dentro de narrativas sobre o
pos-vida. O objetivo é compreender como essas narrativas funcionaram como instrumentos
politico-religiosos para oficializar o Budismo, transformar religides locais e promover a
unificacdo politico-cultural do império. A metodologia qualitativa combina analise textual
detalhada dos contos com pesquisa histérica contextualizada. O estudo revela que a violéncia
simbolica e institucional atuou como ferramenta pedagogica e mecanismo de controle social,
legitimando a autoridade clerical e o poder estatal. Os contos refletem o processo histérico de
sincretismo religioso, apresentando uma cosmologia hibrida que incorpora elementos
budistas, taoistas, confucionistas e tradi¢des populares, mas estabelece a superioridade do
Budismo como religido oficial. Ao relacionar as narrativas ao seu contexto historico, este
estudo conclui que os contos encontrados dentro do Mingxiang Ji sdo importantes fontes
historicas primdrias para a historiografia, evidenciando estratégias de conversdo em massa € a
legitimagdo do poder religioso e imperial por meio de contos orais populares. Assim, os
contos funcionam como ferramentas de poder para educar, disciplinar e integrar a populagao
em uma nova ordem espiritual e politica. Este estudo contribui para a historiografia ao
oferecer uma interpretacdo interdisciplinar que articula literatura, histéria e religido,
ampliando a compreensao das relagdes entre violéncia, sincretismo e politica na China entre o

final do século V e o século VI (490-589 E.C.).

Palavras-chave: Mingxiang Ji; Historia da China; Violéncia e Poder; Conversao Religiosa;

Politica Religiosa.



ABSTRACT
This research analyzes various Chinese Buddhist miracle tales (Records of Signs from the
Unseen Realm / Mingxiang Ji / #4£50), compiled by Wang Yan around the time of the Qi
Dynasty (circa 490 CE), focusing on manifestations of violence within narratives about the
afterlife. The objective is to understand how these narratives functioned as politicaland
religious instruments to institutionalize Buddhism, transform local religions, and promote the
political and cultural unification of the empire. The qualitative methodology combines
detailed textual analysis of the tales with contextualized historical research. The study reveals
that symbolic and institutional violence acted as a pedagogical tool and social control
mechanism, legitimizing clerical authority and state power. The tales reflect the historical
process of religious syncretism, presenting a hybrid cosmology that incorporates Buddhist,
Taoist, Confucian, and popular traditions, while establishing Buddhism’s superiority as the
official religion. By relating the narratives to their historical context, this study concludes that
the tales found within the Mingxiang Ji are important primary historical sources for
historiography, evidencing strategies of mass conversion and legitimization of religious and
imperial power through popular oral tales. Thus, the tales function as tools of power to
educate, discipline, and integrate the population into a new spiritual and political order. This
study contributes to historiography by offering an interdisciplinary interpretation that
articulates literature, history, and religion, expanding the understanding of the relationships
between violence, syncretism, and politics in China between the late 5th century and the 6th

century (490-589 CE).

Keywords: Mingxiang Ji; History of China; Violence and Power; Religious Conversion;

Religious Politics.



SUMARIO
INTRODUGAO . ......cooeenerereresssesesesesessasesessssssssssessssssssssasssssssssssssssssssssssssssessssssssassssssssssssesessses 6
CAPITULO Luuuuiiiiiiiiiieeeeeeerereeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseesessesssssssssssssssssssssnnnnnnns 11
1.1 O Inicio Periodo de DeSUNIA0;.......c.uveieieiuiiiee ettt e 11
1.2 O Periodo das Dinastias do Sul e do Norte: seu contexto politico;.........ccevueeueerueennen. 13
1.3 O Periodo das Dinastias do Sul e do Norte: O Budismo em um Cenario de
Fragmentacdo Politica e seu Papel na Relacdo com 0s Estados;..........cccceevveeciieniienieenn. 16
1.4 O Periodo da Unido: inicio da Dinastia Sui e seu contexto politico;.........ccccvervvrennnnne. 21
1.5 Dinastia Sui e o Budismo: Expansao, Oficializa¢@o e Sincretismo Religioso.............. 23
CAPITULO 2 27
2.1 Contos Milagrosos como Fontes HiStOTICaS. ........ccueeruieeiieriieeiieiieeie e eveesiee e 27
2.2 Sobre a compilagio, a autoria, o publico e o legado dos contos “Mingxiang ji” (FAF
L) ettt eteeteeuteete et e euteeue et e eteeeaeete et e eteeteeateeteeteeatebeebeeateeaeeteeatebeeabeeaseaseeabeeteeteeateereeseenten 28
CAPITULO 3 33
3.1 Conceituando VIOLENCIAS; . ... uuuuvviiiiiiiieiiieiiiieee et eeeeeitee et ee e e e eeeiarare e e e e e s e s ssssaareeeeesessesnns 33
3.2 Criando um Vocabulério de Entendimento Especifico para estas Violéncias;.............. 34
3.3 Achados Linguisticos e a Linguagem da Violéncia dentro dos Contos..............cc........ 35
3.4 Narrativa dOS COMNLOS.......ccuiieiiieeiiieerieeeiteeerteeestreeetaeeebeeesreeesseeessbeeessseesnsseessseesnnns 36
3.5 Sincretismo Religioso, Sinizagdo do Budismo e a presenca de um Conflito Violento
NAS INAITALIVAS ...t eeeeeeeeeee ettt et e e e e e e e e et eeeeesee s e aaateeeesssssessaaeeeeeesssssssaasseeeesssssannnes 40
3.6 A Burocracia Sobrenatural e o Poder Estatal: As Violéncias do P6s-Vida como um
ESPEIN0 POITTICO; .. ccuvtiiiiiieeiiee ettt ettt eetae e et e e et e e st e e ssbeeesaseeennseeennsaeens 52
REFLEXOES FINAIS. ... oot e, 63
REFERENCIAS. ...cccettiiiiiiiitiieeiereeeeeeeersenanansssenserneeeereeeeeeeeesseeseesessessssssens 67
Fonte DOCUMENTAL...........cooiiiiiiiieciic et e e e e e tae e e e e e e neeeennaee e 67
L3 10) U0 ea v i b FO SRR UPRPRN 67

DECLARACAO DE AUTENTICIDADE .....cooecettruiiniieeeeereeeereennnneeneeeeeeseeensnnnnsnssnn 71



INTRODUCAO

A presente monografia propde uma investigagdo e analise das peculiaridades
relativas aos contos de milagres budistas chineses, com enfoque nos que trabalham com o
poés-vida. Essa andlise serd realizada principalmente por meio de uma investigagdo de
diversos contos milagrosos budistas, visando contribuir para a historiografia religiosa chinesa,
especialmente no que diz respeito as dindmicas entre religido, narrativas milagrosas, cultura
popular e politica na China do fim das Dinastias do Norte e do Sul (490-589 E.C.). O objetivo
desta pesquisa ¢ compreender os papéis desses contos e como eles foram utilizados como
parte de uma estratégia politica de unificagdo politico-cultural em um processo de conversao
religiosa em massa.

As narrativas conhecidas como Mingxiang Ji (34£7C, traduzido para o inglés como
Records of Signs from the Unseen Realm) sdo o resultado de uma fusdo entre textos e lendas
budistas e o género literdrio nativo chinés zhiguai (513, em inglés, accounts of anomalies).
Esse género, j4& bem estabelecido na cultura chinesa antes do século IV, foi inicialmente
moldado pelas influéncias da sociedade, e, posteriormente, passou a estabelecer uma relagao
ciclica, na qual os contos também impactavam a visdo de mundo da sociedade e
influenciavam as dinamicas entre religido, povo e politica do periodo (Campany, 1996, p.
308). A incorporacdo de elementos budistas nesse género permitiu que oS contos
transmitissem mensagens sobre as consequéncias violentas de a¢des contrarias ao dharma’,
tornando-se ferramentas de conversdo religiosa, social e politica na formacdo de crengas
individuais e coletivas. Essa fusdo de géneros resultou na criagdo de um novo género literario,
conhecido como miracle tales (contos milagrosos), que combina elementos caracteristicos das
tradi¢des budistas e do folclore chinés?.

Nas discussoes académicas historicas mais populares no Ocidente, debates acerca da
violéncia presente dentro de acontecimentos histdricos relacionados ao fundamentalismo
cristdo, ao salafismo-jihadismo isldmico, ao judaismo militante sdo discussdes comuns e
muito bem conhecidas. Pouco se fala e discute a existéncia de uma faceta violenta dentro da

histéria do Budismo, sendo um tipo de quase raridade nos debates ocidentais. Embora o

'Seguindo a definigdo do dicionario Britannica, no budismo, o dharma ¢ geralmente entendido como a doutrina,
a verdade universal comum a todos os individuos em todos os tempos, proclamada pelo Buda.

2A utilizagdo do termo "folclore" ao longo desta monografia busca aproximar a discussdo da cultura popular, da
tradicdo oral e de uma "histéria vista de baixo", afastando-se de ideias e temas entrelagados das narrativas
tradicionais da historia oficial, das elites e da chamada "high culture". Nesse contexto, o uso da palavra enfatiza
as manifestacdes culturais e religiosas que emergem das experiéncias coletivas, orais e cotidianas, muitas vezes
marginalizadas nos discursos historiograficos.



Budismo seja frequentemente associado a ndo-violéncia®, a historia do Budismo dentro do
contexto historico Chinés revela nuances significativas que fogem desta narrativa. Enquanto
os textos canodnicos, base do Dharma budista, enfatizam a compaixao e a rejeicdo do dano a
todos os seres sencientes, as fontes e a realidade histérica mostram que o Budismo chinés foi
moldado e utilizado por contextos culturais e politicos complexos. Durante o fim das
Dinastias do Norte e do Sul (490-589 E.C.) e o inicio da Dinastia Sui (581 ¢ 618 E.C.), o foco
desta monografia, o Budismo foi utilizado tanto para promover a paz quanto para justificar
acoes politicas e militares. Os contos de milagres, ao abordarem temas como a retribui¢do
carmica, refletem essa dualidade, servindo tanto como instrumentos de conversao religiosa
quanto como ferramentas de controle social e politico.

A metodologia adotada nesta pesquisa historica envolveu uma abordagem
qualitativa, fundamentada na andlise textual e na investigacdo histérica, para examinar
quatorze contos milagrosos budistas chineses selecionados como fontes primarias. A andlise
textual dos contos foi realizada por meio de uma leitura detalhada e interpretativa, com o
objetivo de identificar casos de violéncia, especificamente violéncias de carater institucional e
simbolico presentes nas narrativas, bem como elementos que evidenciam o diadlogo e a tensao
entre o Budismo e as religides locais pré-existentes. Para isso, cada conto foi segmentado em
unidades tematicas, permitindo uma categoriza¢do sistematica dos tipos de violéncia, dos
simbolos religiosos e das estratégias narrativas empregadas para legitimar o Budismo e
deslegitimar praticas rivais. A escolha de utilizar contos como fontes histdricas possibilita
uma analise mais dindmica, destacando nuances culturais e sociais populares frequentemente
ausentes em fontes mais convencionais, como a analise de sutras e outros textos sagrados.

Para aprofundar a compreensdao do sentido da violéncia, o texto foi recortado em
unidades de significado, que foram analisadas em relacdo ao seu contexto narrativo e
historico. Esse recorte permitiu identificar como a violéncia € construida simbolicamente, seja
por meio de metdforas, ou por meio de eufemismos, buscando compreender o significado
destas unidades e o que elas buscam dizer sobre a linguagem da violéncia como um todo ao
longo dos textos. Para isso, foi realizado um estudo linguistico aprofundado, com foco na
construcdo lexical, frasal e a semantica da violéncia nos contos do Mingxiang Ji. Esse

trabalho lexicoldgico envolveu a identificagdo e analise de termos-chave relacionados a

EEINT3

*Ahimsa é uma palavra em sanscrito e pali que se traduz como “ndo causar dano”, “ndo violéncia” ou “a auséncia
de intengdes prejudiciais”. Na tradi¢do budista, ahimsa ¢ um dos principios fundamentais que orientam o
comportamento e as atitudes dos budistas, uma parte essencial do Dharma. A ndo-violéncia é realmente uma
parte central da teoria ética budista. Contudo, nem todos os praticantes ou linhas do budismo interpretam ou
aplicam o conceito de Ahimsa de maneira uniforme, uma vez que se trata de um ideal ético-comportamental
(Lopez, 2006, p. 1-5).



violéncia. A andlise desses termos permitiu compreender como a violéncia ¢ codificada
linguisticamente nas narrativas, revelando padrdes discursivos que refletem hierarquias de
poder, controle social e moralidade religiosa.

Simultaneamente, uma bibliografia de apoio foi utilizada para compreender e
ampliar elementos relacionados ao contexto cultural, historico, historiografico e social,
estabelecendo um cenario historico-politico mais amplo para as narrativas. Essa etapa
envolveu o estudo de fontes secundarias voltadas para a abordagem politico-religiosa da
época, a oficializagdo do Budismo pelo Estado, o sincretismo religioso e as transformagdes
culturais decorrentes da integracdo do Budismo na sociedade chinesa. A contextualiza¢do
historica foi fundamental para compreender o papel politico dos contos como instrumentos de
unificacdo cultural e controle social.

A abordagem interpretativa adotada combina perspectivas dos estudos literarios,
historicos e religiosos, permitindo analisar os contos ndo apenas como relatos miraculosos,
mas como documentos que refletem as dindmicas de poder, as estratégias de conversdo
religiosa e os processos de construcdo identitdria na China dos séculos V e VI. Essa
interdisciplinaridade assegura uma leitura critica e aprofundada das narrativas, respeitando
seu contexto original e evitando anacronismos.

Este estudo contribui, assim, para a historiografia religiosa chinesa ao explorar as
dindmicas entre religido, narrativas miraculosas, cultura popular e poder politico durante as
Dinastias do Norte e do Sul (490-589 E.C.) e a transicao e inicio da Dinastia Sui (581 ¢ 618
E.C.). Ao analisar os contos de milagres budistas, serd possivel oferecer uma perspectiva
unica sobre como essas narrativas foram utilizadas como ferramentas politico-religiosas,
empregando a violéncia para consolidar o Budismo e promover a unificacao politico-cultural
nestes periodos. Além disso, a pesquisa procura desenvolver uma visao mais nuangada do
Budismo como institui¢do politico-religiosa, desafiando percepg¢des romantizadas da religido
como algo intrinsecamente pacifico ao investigar o papel do Budismo chinés na sociedade em
que este se encontrava inserido.

Academicamente, este trabalho preenche lacunas criticas nos estudos brasileiros
sobre historia do Leste Asidtico, especialmente considerando a escassez de pesquisas
nacionais sobre o Budismo pré-Tang e a violéncia institucional na China dos séculos V e VI.
Mesmo dentro da academia global, essas andlises frequentemente negligenciam fontes
primarias “comuns” chinesas. Ao investigar a instrumentalizacio do Budismo como

ferramenta politica pelas dinastias chinesas, o estudo revela padroes de autoritarismo e



controle estatal que transcendem o periodo histdrico, oferecendo paralelos relevantes para a
compreensdo de mecanismos de poder e sua relacdo com a violéncia.

Esta abordagem dialoga com tendéncias internacionais da Historia Global, que
desconstroem visdes eurocéntricas, dando mais enfoque ao protagonismo asiatico em redes
pré-modernas, buscando construir uma compreensdo mais completa da historia global que
transcenda a dicotomia simplista entre o Ocidente e o Oriente (Garcia, 2014, p.340-342). Este
trabalho fortalece a pesquisa historica como uma ferramenta de carater interdisciplinar, ao
conectar Historia com outras ciéncias e campos do saber como Ciéncia Politica e Direito
(Bloch, 1998, p. 179-181, 194-195), particularmente na anélise de como discursos religiosos
legitimaram repressdes € como esta virada cultural e religiosa chinesa em dire¢do ao Budismo
afetou o povo comum, sujeitos historicos que, por muito tempo, foram renegados da
historiografia oficial chinesa. O foco aqui dado as fontes vistas como ndo-oficiais e historias
orais segue a tradi¢do da histéria social de pesquisadores como Marc Bloch e Thompson, ao
resgatar atores sociais negligenciados pelo canone historico tradicional e promover uma
perspectiva de uma historia social que desafia narrativas hegemonicas e simplistas (Burke,
1992, p.10, 26 )(Bloch, 1998, p. 179-181, 194-195).

Fora da academia, este estudo também se mostra relevante. A expansdo geopolitica
da China no século XXI exige que o sistema educacional brasileiro supere a lacuna cronica no
ensino de historia asiatica, especialmente no Ensino Basico. A caréncia no investimento € na
formagdo da sinologia e de sinologistas no Brasil (incluindo dentro da prépria UnB, que
carece de matérias que tratam sobre o continente asidtico) perpetua visdes limitadas da
historia global, tornando pesquisas como esta fundamentais para consolidar estudos asiaticos
no pais. Formar historiadores e professores que compreendem a complexidade da historia
chinesa, com suas cronologias e conceitos distintos dos modelos ocidentais, ¢ essencial para
evitar andlises enviesadas e promover uma visdo integrada do desenvolvimento humano

dentro da educagdo superior e da educagdo basica (Bueno, 2017, p.57-58, p.64-65).



10

CAPITULO 1

Contextualizacio Historica: Contexto Politico e Religioso

A historiografia classica chinesa ¢ profundamente marcada pela tradi¢ao de se pensar
a historia da China dentro de uma concepg¢ao central de unificagdo, rompimento e constantes
ciclos historicos. De acordo com essa linha historiogréafica, dinastias surgem, se estabelecem,
declinam e sdo substituidas, mas certos elementos culturais chineses, politicos e filosoficos
permanecem. Essa visao ciclica da historia reflete uma percepcao de que os eventos historicos
ndo sdo lineares, mas seguem padrdes recorrentes de fragmentagdo e unificagdo. Essa visdo ¢
bem representada pela famosa frase inicial do romance cldssico chinés "Romance dos Trés
Reinos" (Z.[Ei#H X, Sanguo Yanyi), escrita por Luo Guanzhong no século XIV: "&E& K T K
B 3 IRWE, SISy / The empire, long divided, must unite; long united, must divide.
Thus it has ever been" (LUO, p.18)". Esta icOnica frase encapsula a visdo tradicional historica
chinesa de que a historia da China ¢ um eterno movimento entre unificacio e fragmentagao,
ordem e caos, seguindo padrdes ciclicos. Essa ideia ¢ central para entender como os chineses
interpretavam e interpretam sua historia: como um processo continuo, no qual o passado
informa o presente e o futuro.

Essa perspectiva também refor¢a a importancia da estabilidade e da unidade na
tradi¢do cultural politica chinesa, ao mesmo tempo em que reconhece a inevitabilidade da
mudanca. Assim, a historiografia cldssica chinesa ndo apenas documenta eventos, mas
também oferece uma estrutura interpretativa que ajuda a compreender os movimentos da
histéria como parte de um todo coerente e ciclico. A tradicional historiografia chinesa,

frequente e historicamente escrita por historiadores oficiais que seguiam ordens da dinastia

*H4 de se problematizar também o uso desta frase dentro de uma construgdo historiografica da historia da China.
Nao ha como negar que esta frase e toda a ideologia que ela carrega por tras de si ocupa um lugar central na
historiografia tradicional chinesa, sendo frequentemente invocada para explicar os ciclos dindsticos como uma
lei histérica imutavel. Sua aparente universalidade, no entanto, esconde uma série de problematicas que merecem
atencdo critica. (Millward, 2024, p. 157) Em primeiro lugar, estd visao dindstica e historiografica de China tende
a reduzir a complexidade da historia chinesa a um mero alternar entre unificagio e fragmentacdo,
desconsiderando fatores como poderes politicos descentrais, conflitos regionais, sincretismos culturais e
influéncias externas. Por exemplo, as dindmicas com povos das estepes durante a propria dinastia Sui e outras
dinastias como Tang e¢ Yuan demonstram que a histéria chinesa foi moldada por interacdes muito mais
complexas do que a simples alterndncia entre unido e divisdo. Além disso, a frase tem sido instrumentalizada
politicamente ao longo dos séculos, desde sua canonizagdo no Romance dos Trés Reinos até os discursos
contemporaneos, que a usam para legitimar a centralizag@o e obscurecer pluralidades étnicas (Millward, 2024, p.
152-158). Outro problema ¢ o anacronismo metodologico: aplicar retrospectivamente essa logica a contextos
pré-modernos ignora que conceitos como "China unificada" eram fluidos, e a propria noc¢ao de Tianxia ("sob o
céu") variava entre dinastias (Millward, 2024, p. 155-159). Apesar dessas criticas, a frase permanece uma
retérico historiografica fundamental dentro da historia chinesa, sendo uma constru¢do de pensamento historico e
politico essencial para se entender como a historiografia chinesa classica articulou poder e identidade ao longo
de suas narrativas (Cheng, 333-338, 342).



11

em poder durante aquele periodo, buscava legitimar o poder atual ao conectéa-lo ao passado de
uma dinastia ja legitimada. Essa continuidade ¢ reforcada pela manutencdo de praticas das
Dinastia anteriores como o sistema de exames imperiais e a valorizagdo do confucionismo

permeando o tecido social e cultural chinés por multiplas dinastias.’

1.1 O Inicio Periodo de Desunido

A Dinastia Han, que governou a China por cerca de quatro séculos (206 a.E.C. — 220
E.C.), ¢ frequentemente lembrada como uma das eras mais prosperas e influentes da historia
chinesa, marcada por avancgos culturais, cientificos e administrativos. No entanto, a partir do
final do século II E.C., a dinastia comegou a enfrentar uma série de problemas internos e
externos que culminaram no colapso do poder central e na fragmentacao do império (Dien &
Knapp, 2019, p. 30-34).

A queda do Império Han em 220 E.C. marcou o inicio de um prolongado periodo de
fragmentagcdo politica na China, caracterizado por instabilidade, conflitos militares e
transformagdes socioculturais profundas. Esse intervalo historico pode ser dividido em trés
fases principais: a Era dos Trés Reinos (220-280 E.C.), o Periodo das Dezesseis Dinastias
(304439 E.C.) e, finalmente, a era das Dinastias do Sul e do Norte (420-589 E.C.). Cada
uma dessas etapas refletiu dindmicas distintas de poder, identidade e integragdo cultural, que
moldaram o cenario para a posterior consolidagdo do império.

Com o colapso da autoridade central do Império Han, a China fragmentou-se em trés
reinos rivais (Wei, Shu e Wu) durante a Era dos Trés Reinos. Apesar da breve reunificagao
sob a Dinastia Jin (265-420 E.C.), a incapacidade de manter a coesdo territorial levou a uma
nova fase de divisdo, especialmente apos as invasdes de grupos étnicos ndo-Han (Twitchett,

2008, p.3).S

>Segundo documentos historicos e historiadores tradicionais chineses, Conflicio estabeleceu o modelo inicial da
escrita historica na China, sendo atribuido a ele os Anais da Primavera e Outono (Chungiu), uma das mais
antigas cronicas chinesas. Na logica tradicional historica confuciana, a historiografia (shixueshi) sempre devria
estar ligada ao estudo dos classicos (jingxueshi), que forneciam a base epistemologica para o saber,
especialmente para a histéria. Consolida-se uma visdo de uma tradi¢@o historiografica inspirada nesta linha
historiografica confuciana, estd que prega a fidelidade maxima aos fatos, aos documentos escritos oficiais e a
autoridade dos Classicos. Durante a dinastia Han, essa visdo foi firmemente estabelecida como a corrente
principal do se fazer historia, com historiadores defendendo rigor factual e constante referéncia aos Classicos
como critério de legitimidade, influenciando profundamente geracdes futuras na pratica e escrita da historia.
(Chen, 2010, p. 1-7).

°A defini¢do dos "povos chineses"/"ndo-Han" e dos "povos nomades ndo chineses" ¢ complexa e central na
historiografia chinesa, envolvendo identidade cultural, etnia e nacionalismo. Historicamente, a cultura Han,
originada na Planicie Central durante a Dinastia Han (206 a.E.C.-220 E.C.), foi vista como nucleo da
"chinesidade", em contraste com os povos ndmades das estepes, frequentemente classificados como "barbaros".



12

O Periodo das Dezesseis Dinastias (304439 E.C.) foi uma era de intensa
fragmentacgdo politica e instabilidade na China, marcada pela ascensdo e queda de multiplos
regimes regionais, muitos deles estabelecidos por grupos étnicos nao-Han. Cada um desses
reinos teve suas proprias caracteristicas politicas, culturais e militares, mas todos

compartilhavam a instabilidade e a constante mudanga de poder.

One hundred and thirty-six years elapsed between the establishment of the first
"Sixteen Kingdoms" regime in 304 and the next reunification of the North in 439 by
the Northern Wei dynasty (386-534). During that period, there were actually as
many as twenty-two significant states in northern China (rather than literally
sixteen), ranging from true empires (that is, relatively large multiethnic
military-conquest polities ruled by monarchs bearing the Chinese title huang di or
"emperor") to territories administered independently by so called "governors" who
maintained pretense of loyalty to the still theoretically legitimate Jin dynasty ( Dien
& Knapp, 2019, p. 119).

ApoOs a queda da Dinastia Jin Ocidental em 304 E.C., o norte da China foi dominado
por diversos grupos étnicos como os Di e os Qiang, que fundaram seus proprios reinos. Esses
grupos, originalmente nomades, assumiram o controle de vastas areas, estabelecendo regimes
que, embora efémeros, tiveram um impacto significativo na regido. (Dien & Knapp, 2019, p.
120-125).

Enquanto o norte da China estava em turbuléncia pela queda da Dinastia Jin
Ocidental, o sul permaneceu relativamente estavel sob o controle da Dinastia Jin Oriental, que
continuou a tradi¢do Han. Inicia-se essa divisdo geografica e cultural entre o norte e o sul, que
foi uma das marcas distintivas do periodo. O periodo dos Dezesseis Reinos também foi,
visivelmente, uma época em que a maioria dos regimes tinha governantes claramente nao
chineses. O niimero de pessoas ndo chinesas vivendo nas fronteiras do Império Chinés, ou
dentro delas, no inicio do século IV, aumentou significativamente.

Um complexo processo de mistura e troca cultural acontecia entre culturas
nao-chinesas e culturas chinesas. Durante o periodo de divisao, nomeadamente do inicio do
século IV até ao final do século VI, a fragmentacdo politica e cultural contribuiu para o

surgimento de diferentes caracteristicas e trajetorias de crescimento para o Budismo nas

regides norte e sul da China (Poceski, 2009, p.123).

Essa distin¢do reforgou a ideia de unidade nacional a partir da perspectiva Han, muitas vezes em detrimento das
minorias étnicas. Contudo, a cultura Han ¢ resultado de séculos de interagdo e assimilagdo, e o conceito de
"chinesidade" foi usado politicamente para legitimar o poder estatal, especialmente nas periferias. Povos
ndémades como Xiongnu, Mongo6is e Manchus tiveram papéis multifacetados, como inimigos, aliados e até
governantes (dinastias Sui, Yuan e Qing), evidenciando uma fronteira cultural fluida e uma sintese que moldou a
historia da China (Chittick, 2020, p. ix—xi).



13

1.2 O Periodo das Dinastias do Sul e do Norte: seu contexto politico

Essa divisao geografica e cultural aprofundou-se durante as Dinastias do Sul e do
Norte (420-589 E.C.), quando a China ficou ainda mais politicamente dividida entre regimes
baseados em Jiankang (atual Nanjing) no sul e em Luoyang ou Chang’an no norte. (Dien &
Knapp, 2019, p.)

As Dinastias do Norte, no inicio do século IV, tiveram que lidar com as constantes
invasdes por ondas de povos ndmades “ndo chineses”. Estes séculos de dominio politico e
social por esses povos “ndo hans” deixaram marcas profundas na sociedade e nas institui¢des
de diversas partes da China. A regido sofreu com mais de um século de guerras constantes,
anarquia, perturbacdo e devastacao fisica até o estabelecimento de um novo regime estavel e
unificado, em 440 E.C., pelo grupo étnico Turco Xianbei/Tuoba. Embora tenham tentado por
décadas preservar sua identidade cultural, os Tuoba se viram for¢ados a adotar instituicdes
chinesas e a colaborar com a elite chinesa local. Sua aristocracia tribal tradicionalista,
sentindo-se prestes a ser absorvida por seus suditos chineses, reagiu violentamente, ¢ as
tensdes resultantes provocaram a divisao do império Wei do Norte em dois estados, o Wei
Ocidental, que se tornou o Chou do Norte em 557 e os elementos ndo chineses permaneceram
mais fortes, ¢ o Wei Oriental, que se tornou o Ch'i do Norte em 550 no nordeste (Twitchett,
2008, p.4).

O imperador Xiaowen subiu ao trono em um momento em que o Wei do Norte ja
havia estabelecido controle sobre grande parte do norte da China, mas ainda enfrentava
desafios relacionados a integragdo de suas populacdes multiétnicas. Os Xianbei, que
formavam a elite governante, mantinham costumes ndmades distintos, enquanto a maioria da
populagdo era composta por chineses Han, com uma cultura profundamente enraizada nas
suas proprias tradi¢des (Twitchett, 2008, p.4). Essa divisdo representava um obstaculo para a
consolidacdo do poder e a administracdo eficiente do territdrio. Xiaowen reconheceu e
implementou politicas de adocdo de praticas culturais e administrativas chinesas, buscando
fortalecer a legitimidade da dinastia e facilitar a governanga de um império
predominantemente Han (Lewis, 2009, p. 81).

Como parte de suas reformas, em 493, Xiaowen transferiu a capital do Wei do Norte
de Pengcheng (atual Datong, na provincia de Shanxi) para Luoyang, uma cidade com uma
longa histéria como centro cultural e politico chinés que tinha sido deixada em ruinas apds
invasdes barbaras do inicio do periodo de desunido em um episoédio conhecido como o Saque

de Luoyang em 311 E.C. (Lewis, 2009, p. 81). Essa mudanga simbolizava o compromisso do



14

regime com a sinizagdo’ e proporcionava uma base mais centralizada para o governo.
Luoyang também representava um vinculo com as tradi¢des imperiais chinesas, refor¢cando a
imagem do Wei do Norte como sucessor legitimo das dinastias anteriores (Ling, 2024, p. 2-5).

Outro aspecto crucial das reformas politicas de integragdo de Xiaowen foi a
promogado do uso da lingua chinesa entre os Xianbei. Ele ordenou que os membros da corte e
da elite abandonassem sua lingua nativa e adotassem o chinés como idioma oficial. Além
disso, os nomes Xianbei foram substituidos por nomes chineses, € os trajes tradicionais
nomades foram proibidos em favor das vestimentas chinesas. Essas mudangas visavam
integrar os Xianbei a cultura dominante e reduzir as tensdes étnicas entre governantes e
governados (Ebrey, 2023, p.170 - 178). Xiaowen também reformou o sistema administrativo,
adotando modelos confucianos baseados na meritocracia e nos classicos chineses. Ele
incentivou o estudo do confucionismo e¢ promoveu a educagdo como um meio de formar
oficiais (Lewis, 2009, p. 81).

Embora as reformas de Xiaowen tenham fortalecido o estado e promovido a
integragdo cultural, elas também geraram resisténcia dentro da elite Xianbei, especialmente
entre os lideres militares que se sentiam alienados pela perda de suas tradi¢des (Ebrey, 2023,
p. 171-172). Essa tensdo contribuiu para conflitos internos que enfraqueceram o Wei do Norte
nas décadas seguintes. Apds a morte de Xiaowen em 499, a dinastia comecou a enfrentar
divisdes politicas e militares, culminando em sua fragmentacdo em 534-535, quando o
império foi dividido em Wei Oriental ¢ Wei Ocidental (Ebrey, 2023, p.200-201).

J4 as Dinastias do Sul, incluindo Liu Song, Qi, Liang e Chen, serviram de refiigio
para as elites chinesas apds as invasdes barbaras ao Norte, mantendo uma continuidade
cultural mais direta com o legado Han, enfatizando a burocracia civil ligada ao dominio Han,
o confucionismo e a crescente integracdo do Budismo como ferramenta de legitimagao
(Wright, 1959, p. 54).

A Dinastia Qi do Sul sucedeu a dinastia Liu Song e foi marcada por uma série de
conflitos internos e lutas pelo poder entre membros da elite governante (Campany, 2012, p.8).
Apesar disso, conseguiu manter a estabilidade relativa no sul da China, com Jiankang (atual
Nanjing) como sua capital. Jiankang era uma cidade estratégica, situada as margens do rio

Yangtz¢é, que servia como centro politico, economico e cultural. A cidade era fortificada e

7 A académia anglo-saxd se utiliza bastante de termos como “Sinicization, sinofication, sinification e
sinonization” para falar sobre o processo no qual sociedades ou grupos que ndo sdo chineses sdo assimilados
dentro da cultura chinesa - particularmente a lingua, normas sociais, praticas culturais e identidade da principal
etnia da China: os Han. No portugés, vemos essas palavras sendo traduzidas tanto pro termo siniza¢do, quanto
para o termo chinizagdo. Em mandarim, existem termos separando o processo de “haniza¢do” (b, Hdanhuad)
deste processo de “chinificacdo” ('[E{l, Zhongguohua). (Cheng, 2021, p. 321-323)



15

abrigava palécios, templos e uma populacdo vibrante, sendo um polo importante para o
comeércio e a administragdo (Ebrey, 2023, p.165 - 168).

Em 502, a dinastia Liang tomou o poder, fundada por Xiao Yan, que se tornou o
imperador Wu de Liang. O imperador Wu ficou conhecido como um dos principais
imperadores promovedor do Budismo, tomando ele mesmo votos budistas e ordenando que os
parentes imperiais, os nobres e os funcionarios burocraticos do Estado Liang abandonassem o
Taoismo e abracassem o Budismo. A dinastia Liang ¢ frequentemente lembrada por seu
patrocinio as artes e a cultura. Jiankang continuou como capital, mantendo seu papel de centro
politico e cultural. Durante o governo Liang, houve um esfor¢o para fortalecer a
administracdo imperial e promover reformas que visavam a estabilidade, a unificacdo e a
prosperidade. No entanto, a dinastia também enfrentou dificuldades, incluindo rebelides
internas e ameacgas dos estados do norte. (Wright, 1959, p. 51).

Em 517, Wu de Liang decretou a destruicao dos templos taoistas e ordenou que os
adeptos taoistas retornassem a vida leiga. Ele se modelou de acordo com o novo padrio
budista de comportamento real, e seus esforcos lhe renderam titulos que sugerem a fusdo das
sancoes politicas chinesas e budistas. Ele foi chamado de Huang-ti p’u-sa (Imperador
Bodhisattva), Chiu-shih p 'u-sa (Bodhisattva Salvador) e P’u-sa t’ien-tzu (Bodhisattva Filho
do Céu) (Wright, 1959, p. 51).

Entre as elites letradas do Sul, o Budismo atraiu a atencdo de familias ricas e
influentes, que mostravam-se bastante influentes na selecao e controle do trono ao longo da
dinastia Liang. Muitos aristocratas, impressionados por figuras como Vimalakirti, um rico e
poderoso leigo budista, viram no Budismo um modelo que permitia conciliar a vida mundana
com os ideais espirituais. Isso levou a doacao e construgdo de templos luxuosos por parte das
familias afluentes do Sul, templos estes que serviam tanto para exibicao de status quanto para
acumular méritos espirituais. Além disso, o Budismo ofereceu uma alternativa intelectual e
cultural para os letrados, que encontraram nele uma nova fonte de erudi¢do e devocao,
especialmente em um contexto de desilusdo com a politica corrupta e as tradigdes taoistas e
confucionistas. A vida monastica, com sua énfase em contemplacdo, estudo e renuncia,
tornou-se uma opgao atraente para muitos, proporcionando satisfagdo espiritual e intelectual
em meio a um mundo conturbado (Wright, 1959, p. 52-53).

Sabe-se muito menos do Budismo popular sulista do que sabe-se sobre o Budismo da
elite sulista. Ha evidéncias historicas de um conflito agudo no campo, muitas vezes
apresentado como uma competi¢do de poderes carismaticos e magicos, entre o clero budista e

os adeptos taoistas. Os taoistas haviam estabelecido raizes em partes do sul desde o tempo da



16

revolta dos Turbantes Amarelos, e nesses lugares onde as tradi¢des locais eram populares, o
Budismo teve que lutar para conquistar um grande nimero de seguidores. Monges de varios
templos passavam parte de cada ano trabalhando entre essas populacdo mais simples. Seus
rituais e encantamentos, sua promessa de salvagdo apresentada em termos simples, suas
historias historias que dramatizavam o funcionamento da lei carmica foram todas parte de
uma tentativa de conquistar adeptos. Sempre que possivel, tanto no sul quanto no norte, eles
habilmente introduziam elementos budistas nas antigas associag¢des religiosas € no folclore
local dos vilarejos (Wright, 1959, p. 53-54).

A medida que os chineses do sul, que se autodeclaravam descendentes do império
Han, avangavam lentamente para as antigas regides do norte com o objetivo de reconquistar
aquelas terras, levavam consigo o Budismo. Esse movimento era frequentemente liderado por
funcionarios oficiais do governo e outros homens letrados de alto escaldo, que integravam o
Budismo as ideias e técnicas enraizadas no confucionismo, visando propagar a "verdadeira"
civilizacdo chinesa Han. Nesse contexto, o Budismo era percebido como um rival
"civilizador" em oposi¢do aos ritos xamanicos nativos (Wright, 1959, p. 54).

No sul, o Budismo ja estava plenamente assimilado entre as elites politicas e
académicas, mas ainda em processo de adaptacdo junto as populagdes populares (Wright,
1959, p. 54). Interagindo com as tradicdes filosoficas e literarias da regido, o Budismo
desenvolveu suas crengas e praticas em resposta a uma sociedade que buscava construir uma
identidade com base nas antigas tradi¢coes herdadas do moribundo império Han. Esse processo
reflete a dindmica de uma cultura em transicdo, onde o Budismo desempenhou um papel
central na redefini¢ao da identidade cultural e religiosa.

Ambas as dinastias do Sul e do Norte viviam um momento de contrastes politicos:
enquanto havia instabilidade politica e conflitos internos e externos, este foi um momento
politico muito rico, com grandes avangos culturais e economicos significativos, com Jiankang

e Luoyang no centro desse desenvolvimento.

1.3 O Periodo das Dinastias do Sul e do Norte: O Budismo em um Cenario de

Fragmentac¢io Politica e seu Papel na Relagido com os Estados

O crescimento do Budismo acelerou durante o periodo de desuniao (311-589 E.C.),
marcado por profundas transformagdes sociais e politicas que, embora gerassem guerras
devastadoras e instabilidade, paradoxalmente criaram um terreno fértil para a expansao dessa

religido. As incessantes disputas pelo poder fragmentado impactaram negativamente tanto os



17

aristocratas quanto as populagdes comuns, mas também estimularam um clima de reflexdo e
questionamento cultural entre as elites chinesas. O colapso da ordem imperial Han gerou uma
crise de confianca nos valores e instituigdes tradicionais, especialmente na ideologia
confucionista predominante, abrindo espago para a receptividade a novos paradigmas
religiosos e intelectuais. Nesse contexto, o Budismo emergiu como uma alternativa
significativa, oferecendo respostas as incertezas e desafios do periodo (Poceski, 2009, p.
110-111).

A medida que os chineses aprofundavam sua compreensio do Budismo, as distingdes
entre as tradigdes nativas e estrangeiras tornaram-se menos rigidas, dando lugar a processos
de sincretismo religioso. O Budismo e o taoismo passaram a interagir de forma dindmica, com
influéncias mutuas que transformaram ambas as tradi¢cdes. Apesar de choques entre o
Budismo e os valores culturais locais, os chineses encontraram maneiras de adaptar a religido
importada em seus proprios termos, integrando-a aos poucos ao tecido cultural e intelectual da
sociedade por meio de sincretismos (Poceski, 2009, p. 111).

Durante as Dinastias do Sul e do Norte (420-589 E.C.)%, o Budismo revelou uma
dualidade marcante, refletindo as diferengas politicas, culturais e sociais entre as regides norte
e sul da China. No norte, governantes ndo chineses, como os Xianbei, adotaram o Budismo
como ferramenta de legitimacdo politica, utilizando seus ensinamentos universalistas para
consolidar sua autoridade sobre populagdes mistas e buscar centralizagdo politico-cultural. O
apoio oficial ao Budismo, embora pragmatico, também foi influenciado pela fé pessoal de
muitos imperadores. Esse vinculo entre o clero e o Estado resultou em um Budismo
profundamente pragmatico e popular, caracterizado por praticas como taumaturgia, ascetismo
rigoroso, devog¢do intensa e meditacdo. Além disso, o norte tornou-se um centro de
efervescéncia artistica, com expressdes de fé sendo materializadas em obras monumentais,
como as esculturas e relevos dos complexos rupestres de Longmen em Luoyang sob o

patrocinio direto da Dinastia Wei do Norte (Poceski, 2009, p. 123).

SEmbora a presente andlise se concentre no desenvolvimento do budismo na China, especialmente em relagdo
aos processos de sincretismo, as dindmicas de poder politico e aos relatos de violéncia, ¢ relevante destacar uma
discussdo paralela que emerge durante o periodo de crescimento do budismo no norte da China, ao longo do
século IV. Nesse contexto, a regido estava sob o dominio de povos ndo-Hans, o que gerou debates significativos
sobre as relagdes entre a China e seu entorno. Esse cenario trouxe a tona uma visdo que desafiava a tradicional
centralidade da China, ao sugerir uma potencial igualdade entre os "barbaros" e os chineses, ou até mesmo a
superioridade dos primeiros. Com a India sendo reconhecida como a "terra sagrada” pelos budistas chineses, sua
identificagdo como o "Reino Central" (Middle Kingdom) relega a China a uma posicdo de um imaginario
periférico. Por outro lado, os criticos do budismo frequentemente utilizavam sua origem estrangeira para
questionar sua legitimidade. De qualquer forma, o budismo tornou-se um importante veiculo para reavaliar as
relagdes entre a China e o mundo exterior, bem como entre os chineses e 0os povos estrangeiros (Lewis, 2009, p.
163).



18

A Dinastia Wei do Norte desempenhou um papel central nesse processo,
promovendo ativamente o Budismo como uma forma de consolidar o poder politico e unificar
populagdes diversas sob seu dominio. Os governantes da Wei do Norte, especialmente o
imperador Xiaowen (471-499), foram grandes patronos do Budismo e incentivaram sua
pratica em larga escala. Essa promog¢ao do Budismo também foi uma estratégia para legitimar
o governo da dinastia, que tinha origens estrangeiras, e para criar uma conexao com a cultura
chinesa tradicional, que comecava a adotar o Budismo como parte de sua identidade (Ling,
2024, p. 1-2; 6-7; 15).

Sob a Wei do Norte, o patrocinio estatal ao Budismo atingiu niveis sem precedentes.
O governo financiou a constru¢do de templos, mosteiros e estatuas budistas monumentais.
Um dos exemplos mais notaveis desse patrocinio ¢ o complexo das Grutas de Yungang,
localizado perto da antiga capital da dinastia, Datong. Essas grutas abrigam centenas de
estatuas de Buda esculpidas em pedra, que refletem uma fusdo de estilos artisticos indianos,
persas e chineses, mostrando a influéncia do intercambio cultural ao longo da Rota da Seda.
Esse apoio estatal do Estado Wei do Norte ao Budismo também incluiu a traducao oficial de
textos budistas para o chinés, buscando tornar a religido mais popular entre a populacao local.
A dinastia também utilizou o Budismo como uma ferramenta diplomaética, fortalecendo lagos
com outros reinos budistas na Asia Central (Ling, 2024, p. 7 - 15).

A busca por legitimidade politica por meio do Budismo e da utilizagdo de aparatos
estatais na dinastia Wei do Norte revelou-se uma estratégia sofisticada de integracao cultural e
afirmacdo de poder. Nesse contexto, a memoria ancestral foi visualmente representada por
meio de estatuas e templos budistas, que transcendem sua fungdo religiosa para se tornarem
importantes instrumentos de celebragdo da linhagem imperial. Essas estruturas hibridas
incorporavam elementos budistas e tradigdes ancestrais confucionistas, criando um espaco
simbolico no qual religido e politica se entrelagavam (Ling, 2024, p. 12-15).

As estatuas desempenharam um papel central nesse processo, ndo apenas
representando figuras religiosas, como Buda, mas também membros da familia imperial,
incluindo imperadores e seus ancestrais. Um exemplo marcante ¢ o Yongning Temple, onde
evidéncias arqueologicas indicam a existéncia de nichos reservados para estatuas do
imperador Xiaoming, seus pais (Imperador Xuanwu e Imperatriz Hu) e outros membros da
linhagem imperial. Essa disposi¢do arquitetonica criava uma conexao visual e simbolica entre
os governantes, seus ancestrais ¢ Buda, refor¢ando a ideia de continuidade dinastica e a
associagdo espiritual com o "Mandato do Céu" (Ling, 2024, p. 12-15).

Além disso, praticas similares foram observadas em outros contextos. O imperador



19

Wencheng, avo do imperador Xiaowen, ordenou a criagdo de estituas de seus ancestrais em
um templo budista, posicionando-as ao lado de Buda. Essa escolha ndo apenas simbolizava a
legitimidade da linhagem, mas também associava os governantes a esfera divina,
consolidando a ideia de uma relagdo transcendente entre poder politico e espiritualidade.
Assim, os templos e estatuas funcionavam como veiculos para a constru¢do de uma narrativa
de legitimidade que unia memoria ancestral, religido e politica, promovendo a aceitagdo da
dinastia Wei do Norte como sucessora legitima das tradi¢des chinesas e unificadora da cultura
ancestral (Ling, 2024, p. 12-15).

Os templos budistas patrocinados pela familia imperial também foram projetados
para incorporar praticas ancestrais confucionistas, transformando-se em espacos hibridos que
celebravam tanto a religido quanto a memoria familiar. Muitos desses templos foram
dedicados a ancestrais especificos, como o Baode Temple, construido pelo imperador
Xiaowen em homenagem a sua avo, a Imperatriz Feng, para garantir sua felicidade postuma.
Essa adaptacdo das praticas budistas ao culto ancestral permitiu que os templos funcionassem
como uma versdao budista dos tradicionais templos ancestrais chineses, promovendo uma
fusdo cultural entre as tradigdes Xianbei ¢ Chinesas (Ling, 2024, p. 12-15).

Essa unido entre o Budismo e as tradicdes ancestrais confucionistas ajudou os
governantes Wei do Norte a criar uma narrativa unica de legitimidade. As estatuas e templos
representavam os imperadores como figuras divinas, semelhantes a Buda, reforcando a ideia
de que eram governantes legitimos escolhidos pelo Céu. Além disso, a integragdo de praticas
culturais chinesas e Xianbei posicionou a dinastia como sucessora das dinastias chinesas
anteriores, a0 mesmo tempo em que preservava elementos de sua identidade original. A
materializagdo da memoria ancestral por meio de estatuas e templos proporcionava uma
conexao tangivel entre a populagdo e a historia da familia imperial, sendo mais visual e
impactante do que os tablets usados nos templos ancestrais tradicionais (Ling, 2024, p.
12-15).

Ao transformar templos budistas em espagos hibridos de culto ancestral, a dinastia
Wei do Norte conseguiu atender as expectativas culturais da elite chinesa, que valorizava
profundamente a memoria ancestral, enquanto consolidava sua propria identidade politica e
cultural. Essa abordagem inovadora ndo apenas legitimou seu governo, mas também ajudou a
integrar diferentes grupos sociais e culturais sob seu dominio, criando uma narrativa de poder
que transcendia divisdes étnicas e culturais (Ling, 2024, p. 12-15).

Por outro lado, nos reinos do sul, o Budismo assumiu uma forma distinta,

frequentemente descrita como um Budismo de "nobreza". Ele era marcado por uma



20

abordagem intelectual e elitista, atraindo membros das classes altas que buscavam explorar
especulagdes metafisicas e filosoficas. Muitos literatos sulistas eram fascinados pela doutrina
da vacuidade, como apresentada nas escrituras da perfeicido da sabedoria, embora
frequentemente interpretassem essas ideias sob a influéncia de conceitos taoistas sobre a
realidade. O sul também foi um centro de ritualismo budista, com destaque para os elaborados
rituais de arrependimento promovidos na corte do Imperador Wu da Dinastia Liang (502-549
E.C.), conhecido por seu fervoroso apoio ao Budismo. O ambiente sociorreligioso do sul era
caracterizado por uma estreita relacdo entre literatos € monges budistas, que compartilhavam
origens aristocraticas e formagdes culturais semelhantes, criando um espaco onde o Budismo
se mesclava intimamente as tradi¢des intelectuais e artisticas locais (Poceski, 2009, p. 123).

Apesar destas diferengas, o Sul também experienciou tentativas dos governantes de
integrar o Budismo a estrutura politica e unificagdo territorial ao reforcar suas autoridades e
legitimidades por meio da religido, formando outros tipos de relagdes complexas entre
religido e governo. No Sul, as dinastias chinesas tradicionais também utilizaram o Budismo
como uma ferramenta politica, embora com um enfoque diferente. O imperador Wu de Liang,
por exemplo, promoveu a ideia de "Imperador-Bodhisattva", fundindo conceitos budistas com
ideais confucionistas e taoistas para criar uma imagem de governante sabio e divino. Essa
estratégia visava fortalecer sua autoridade e unir os estados do norte e do sul apés um longo
periodo de desuniao (Ling, 2024, p. 10).

A medida que o Budismo consolidava sua posi¢do como uma das principais tradi¢des
religiosas na China ao final do periodo de desunido, os mosteiros budistas e a ordem
monastica experimentaram um crescimento significativo em tamanho e influéncia. No inicio
do século VI, ambas as capitais das dinastias do norte e do sul eram marcadas pelo
crescimento exponencial de numerosos mosteiros, templos e capelas, enquanto
estabelecimentos budistas, de variados tamanhos, também se proliferavam em areas urbanas e
em regides montanhosas por todo o territorio chinés. Esse crescimento foi incentivado pelo
generoso patrocinio oferecido por diversos lideres politicos chineses do periodo, motivado
tanto pela devocao pessoal quanto por consideragdes de conveniéncia politica. Em troca, o
clero budista oferecia apoio ao regime reinante, contribuindo para a legitimagao religiosa do
poder politico local. Por meio de oragdes e rituais, os monges acumulavam méritos e
garantiam prote¢do sobrenatural a dinastia governante (Poceski, 2009, p. 110-111).

A aristocracia e partes convertidas da populagdo geral também desempenharam um
papel fundamental nesse processo, contribuindo com terras e recursos financeiros para a

constru¢do e manutengdo de mosteiros e santuarios budistas. Como resultado desse apoio, 0s



21

mosteiros budistas tornaram-se instituicdes economicamente relevantes na sociedade chinesa.
Além das doagdes regulares feitas pelos fiéis, para os quais tais contribuigdes eram uma forma
crucial de acumular mérito espiritual, os mosteiros possuiam vastas extensdes de terras,
frequentemente cultivadas por servos ou arrendatarios. Parte dos recursos obtidos era
destinada a iniciativas de caridade, como assisténcia aos pobres e doentes, consolidando o
papel do Budismo como prestador de servigos sociais essenciais (Poceski, 2009, p. 110-111).
No século VI, o Budismo ja havia se estabelecido como uma for¢a cultural e
espiritual dominante em toda a China, influenciando profundamente as sociedades e culturas
das dinastias do norte e do sul. Além disso, o Budismo desempenhou um papel crucial na
interconexao da China com seus vizinhos, facilitando o fluxo de pessoas, ideias e praticas

religiosas (Poceski, 2009, p. 123).

1.4 O Periodo da Unido: inicio da Dinastia Sui e seu contexto politico

Dentro dessa estrutura interpretativa historiografica em que a historia da China se
encontra em um grande ciclo de unido e desunido, a Dinastia Sui (581-618 E.C.) teve um
papel crucial na historia politica-religiosa da China, servindo como uma breve, mas
importante, unificagdo, quebra e transicdo entre as dinastias Wei do Norte e do Sul e a
Dinastia Tang. Durante o curto periodo de governo Sui, a China passou por significativas
transformagdes. Além de suas conquistas politicas e administrativas, a Dinastia Sui
desempenhou um papel significativo na expansdo e consolidagdo do Budismo na China,
utilizando-o como uma ferramenta politica para fortalecer a legitimidade do Estado e
promover a unificacdo cultural. Apds 300 anos de desunido e conflitos, a Dinastia Sui
conseguiu unificar politicamente e culturalmente o norte ¢ o sul da China e implementar
notaveis reformas administrativas, politicas e culturais, incluindo a promog¢ao do Budismo
como religido estatal (Laumakis, 2008, p. 32).

O desenvolvimento a longo prazo mais frequentemente atribuido a Dinastia Sui pela
historiografia chinesa ¢ o restabelecimento de uma ideia de unidade identitaria ap6s séculos
de fragmentagdo politica, territorial e cultural. Como mencionado anteriormente, o ultimo
periodo de um império unificado, estabelecido pelos Qin e pelos Han - abrangendo cerca de
quatro séculos, de 221 a.E.C. a 220 E.C.-, foi fragmentado. A progressiva e lenta quebra de
uma autoridade central unificada na segunda metade do segundo século foi acompanhada pelo
crescimento gradual de muitas estruturas de poder locais espagadas. Décadas e mais décadas

de conflitos civis, rebelides populares e outros combates militares internos destruiram tanto o



22

poder central quanto a autoridade do governo Han (Twitchett, 2008, p.2).

Dentro deste cenario politico-religioso, os Sui ascenderam ao poder pela primeira
vez no norte da China como sucessores dos Chou do Norte. A familia de seu fundador, o
futuro imperador Wen (também conhecido pelas fontes e pelo sistema de escrita Pinyin como
Wen-ti/Yang Jian/Yang Chien)’, que governava os Chou do Norte, pertencia a aristocracia
Kuan-lung do noroeste. Seus membros serviram sucessivamente aos Wei do Norte e Wei do
Oeste e faziam parte de um seleto grupo de familias influentes envolvidas na fundagao dos
Chou do Norte. Esse grupo incluia também os Tu-ku (a familia da esposa de Yang Chien), e
todos estavam interligados entre si € com a casa imperial dos Chou do Norte por complexos
lagos matrimoniais aristocraticos. A ascensdo ¢ a fundagdo do inicio do império Sui se da,
entdo, por um golpe de corte que substituiu uma nobre familia do noroeste por outra, dando
uma continuidade tanto em termos do grupo social dominante quanto de institui¢cdes politicas,
aos sistemas e familias nobres do Wei do Norte (Twitchett, 2008, p.4).

Assim, o primeiro imperador da Dinastia Sui, Yang Jian, conhecido pelo nome
postumo de Sui Wen-Ti (ou Wen-di), ascendeu ao trono em 604. Os primeiros anos de seu
reinado foram marcados por um forte foco na unificagao territorial, na consolidagdo do poder
politico e na centralizacdo administrativa. Para alcangar esses objetivos, ele implementou uma
série de reformas administrativas e politicas publicas, que ndo apenas fortaleceram sua
autoridade, mas também ampliaram sua influéncia politica, cultural e territorial:

“The Sui had produced a new legal code, reformed and rationalized the chaotic
system of local government, combined metropolitan offices and local posts into a
unified bureaucracy under strong central control, revived the financial structure of
the state, and strengthened the defenses against the Turks along the northern frontier.
Like the Northern Wei and other northern dynasties, the Sui claimed to be the

legitimate rulers of all China. Wen-ti now set about making this reality.” (Twitchett,
2008, p.5)

A Dinastia Sui restabeleceu uma China reunificada no formato de um império
central. Esse sistema ideoldgico introduziu o conceito de que a influéncia militar e politica
chinesa deveria ser predominante em todo o territorio. Mais importante ainda, mesmo em
regides externas, deveria prevalecer a ideia de unificacdo e dominagao pela cultura chinesa.
Isso incluia a adogdo de sistemas de pensamento, literatura, arte, direito e institui¢des politicas

chinesas, além do uso da lingua escrita chinesa (Twitchett, 2008, p.7-8). Esse processo de

° Os imperadores sdo referidos pelo nome da dinastia, se necessario, mais seu titulo péstumo abreviado, por
exemplo, Imperador Wu de Han ou Han Wudi ou Imperador Yang de Sui ou Sui Yangdi (simplesmente, Wudi ou
Yangdi se o contexto deixar clara a dinastia). Se o titulo ndo fosse abreviado, seria impraticavelmente longo
(Wilkinson, 2013)



23

reunificacdo nao foi feito de forma pacifica. O uso de armas e violéncia fisica foram uma
realidade. A expansdo e conquista do sul da China pelos Sui envolveram intensos combates
navais e terrestres, com milhares de embarcagdes de ambos os lados disputando o dominio
sobre o Rio Yangzi. Os Sui devastaram a capital do sul, Jiankang, e obrigaram os nobres e
oficiais locais a se deslocarem para a nova capital, Chang'an, no norte. Essa estratégia serviu
ndo apenas para eliminar uma potencial ameaga separatista, mas também integrou as tradi¢des

culturais do sul a dindmica cultural do norte (Ebrey, 2023, p.200-201).

1.5 Dinastia Sui e 0 Budismo: Expansao, Oficializacio e Sincretismo Religioso

O Budismo emergiu como uma for¢a unificadora no contexto da Dinastia Sui,
servindo tanto como ferramenta de legitimacdo politica quanto como ponte entre diferentes
grupos étnicos. A expansao territorial rumo ao Oeste trouxe consigo a abertura e o
estabelecimento de rotas comerciais entre o Império chinés em formacdo e a Asia Central.
Essas rotas se tornaram importantes, ricas em oportunidade financeira e focadas
principalmente na exportagdo de bens de luxo como tecidos de seda, mas também se tornam
um momento de troca cultural intensa em um periodo em que a China se encontrava em seu
momento mais “cosmopolita e aberta como nunca antes ou desde entdo a influéncias do
exterior” (Twitchett, 2008, p.34). Por essas rotas, muitas ideias e técnicas chinesas seguiram
em dire¢do ao oeste, mas, durante a Dinastia Sui, a maioria do trafego era na dire¢do oposta.
Estrangeiros, desde monges budistas indianos a oftalmologistas persas e artistas e
comerciantes sogdianos, moviam-se livremente para a China por meio dessas rotas de troca.
Isso permitiu a chegada de missiondrios budistas, reliquias, textos sagrados e contos do
folclore budista indiano, os quais se adaptaram dentro da cultura popular chinesa e se
tornaram contos milagrosos, sendo eles o foco desta monografia (Guan, 2003, p.5). Essa
constante expansao e troca cultural cria a caracteristica mais marcante da China do século VI:
sua diversidade cultural e étnica, uma multiplicidade de diferengas regionais, raciais e
religiosas (Twitchett, 2008, p.49).

Apds séculos de divisdo, o imperador Wen (Wen-di) e seu filho Yang (Yang-di)
conseguem novamente unificar a China sob a Dinastia Sui. Entretanto, a consolidacao desse
processo nio é algo simples em uma China tdo plural, multipla e diversa. E dentro dessa nova
realidade cultural que o novo governo central se vé com um novo desafio no processo de
centralizagdo e unificagdo total: tentar integrar as diferentes regides e culturas do império sob

um s6 dominio politico e identitario. E neste contexto politico-cultural que surge entdo o



24

Budismo como uma das ferramentas escolhidas para esse fim. (Ebrey, 2023, p.200-201).

O Budismo, que ja estava em um processo lento mas constante de propagacao pela
China durante os séculos anteriores, atinge um patamar ainda mais forte de conversao, sendo
promovido como uma religido universal que transcende as diferencas regionais e étnicas.
Buscava-se criar um senso de identidade comum entre os diversos povos do império. A
Dinastia Sui adotou uma abordagem pragmatica em relagdo a religido, promovendo o
Budismo enquanto também mantinha certos elementos nativos da China, o suficiente para
deixar o Budismo mais palatdvel aos recém convertidos. Essa politica de sincretismo ajudou a
unificar as diversas tradi¢des culturais e religiosas da China. O imperador Wendi se
apresentou como um governante divinamente escolhido, associando-se ao Budismo para
reforgar sua legitimidade. Ele se autodenominou um "Rei Budista" (Cakravartin)'®, uma
figura que governa de acordo com os principios budistas e promove o bem-estar espiritual e
material de seu povo (Ebrey, 2023, p.200-201).

A Dinastia Sui foi um momento de forte investimento no Budismo pelo poder
central, construindo templos, pagodes e estatuas em todo o império e enviando e patrocinando
missdes budistas para outras regides da China e da Asia. Wendi ordenou a construgdo do
Templo Daxingshan em Chang'an, a capital, e promoveu a tradugdo de textos budistas do
sanscrito para o chinés, ajudando a disseminar os ensinamentos do Budismo Mahayana e
facilitar a integracdo do Budismo com tradi¢des culturais chinesas. Esse investimento massivo
também nao veio sem interesses politicos por parte da familia real. A Dinastia Sui também
buscou controlar as institui¢des budistas, ao nomear abades e supervisionar a constru¢do de
templos. Isso garantiu que o Budismo servisse aos interesses do Estado, ao invés de se tornar
uma forca independente.

Muitos dos atos publicos de Wendi relacionados ao Budismo tinham como objetivo
enfatizar seu papel como um monarca ideal e defensor da fé e como doador munificente,
fazendo doagdes generosas a religido budista e dando um exemplo para todos os seus suditos
seguirem (Twitchett, 2008, p.75-76). O Budismo foi usado como uma forma de propaganda
para reforcar a imagem do imperador como um lider benevolente e justo. Wendi divulgou
historias de que sua ascensao ao trono havia sido predita por monges budistas, o que refor¢ava

a ideia de que ele era destinado a governar.

“A third role of Buddhism in the Sui state was as a common faith of the people of all

%0 termo sanscrito "cakravartin", segundo a Encyclopedia of Religion, significa o monarca todo-poderoso
“cujas rodas do carro giram livremente” ou “cujas viagens sdo desobstruidas”, referindo-se a um ideal de rei
universal que governa de forma ética e benevolente sobre todo o mundo (Yin, 2012, p. 7).



25

regions and classes, and thus as a unifying force, after the long period of disunion.
Early in his reign Wen-ti strikes this note which is reiterated throughout his reign:
'With the armed might of a Cakravartin king We spread the ideals of the ultimately
benevolent one (Buddha). With a hundred victories in a hundred battles We promote
the practice of the ten Buddhist virtues. ' And in another edict of the early years, 'To
value life and hate death is the basis of kingly government. In the teachings handed
down in the Buddhist tradition good acts are what one should put his faith in. It is
proper that We encourage the empire with one mind to seek salvation.' This theme is
especially stressed during and after the conquest of the south, when southern clergy
and laity had to be persuaded to submit to their conquerors. In an edict of 601, at the
time of his great relic distribution in the manner of King As "oka, he made the point
with particular fervour: We give our adherence to the Three Treasures and bring to
new prosperity the holy teachings. It is our thought and concern that all the people
within the four seas may, without exception, develop bodhi (enlightenment) and
together cultivate fortunate karma, bringing it to pass that present existences will
lead to happy future lives, that the sustained creation of good causation will carry us
one and all up to wondrous enlightenment. These three roles or themes of Sui
imperial Buddhism give to the ideology as a whole a distinctive colour - one that is
unique in the annals of the Chinese empire” (Twitchett, 2008, 76-77).

Wendi também buscou posicionar a ala politica do clero budista embaixo de seu
poder centralizado. O Estado imperial fornecia suporte financeiro a determinados mosteiros
oficialmente reconhecidos e concedia privilégios aos membros do clero, como isengdo de
impostos, corvéia e servico militar (Poceski, 2009, p. 125) .O apoio constante que Wendi
mostrou ao Budismo ndo significava necessariamente que o alto clero religioso tinha o poder
e o alcance politico de operar independentemente do Estado. Um caso em questdo € a criagao
do cargo de datong — controlador-chefe — o principal funcionério burocratico do governo
encarregado de observar e administrar o clero budista e os mosteiros. Nomear um lider
nacional oficial ligado ao governo dentro do sistema religioso budista ndo era uma novidade,
sendo uma tradi¢ao de longa data advinda do periodo das Seis Dinastias. A Dinastia Sui sob
Wendi restabeleceu essa tradi¢do por meio do seu sistema de datong, apostando, como o
primeiro ao cargo, o mestre budista Vinaya em 581. (Xiong, 2006, p. 155)

Outro exemplo citado como evidéncia da manipulacio politica do governo central
em cima de temas da religido budista ¢ um decreto emitido, em 583, no qual Wendi estipulou
datas especificas para eventos religiosos recorrentes em monastérios patrocinados pelo estado.
Isso parece indicar a intengdo de Wendi de se favorecer das instituicdes budistas existentes
para promover sua propria agenda. No entanto, a agenda em questdo era principalmente
religiosa — proibir periodicamente a matanca de seres sencientes quando as circunvolucdes
rituais ocorressem em monastérios budistas patrocinados pelo governo. Entdo, apesar do
apoio consistente de Wendi ao Budismo, a religido claramente ainda respondia ao poder
Imperial central. Os beneficios de se ter o alto escaldo do clero budista sendo observado,

financiado, treinado e disciplinado pelo e para o Estado eram muitos: a realizagcdo de projetos



26

de caridade; rezar missas para o bem-estar do Estado; e muitos propodsitos especificos, por
exemplo, buscar chuva ou um fim para ela, parar uma epidemia, buscar felicidade espiritual
para ancestrais imperiais. Geralmente, tais atividades arriscavam uma série de forgas
poderosas invisiveis do lado do Estado e de sua casa governante. (Xiong, 2006, p. 155-156).

A conversdo religiosa em uma grande escala e a estruturagdo do Budismo como
religido oficial podem ser atribuidas as diversas politicas do imperador Wen-di durante seu
reinado. No entanto, foi sob o governo de seu filho que o Budismo alcangou um novo patamar
de influéncia e patronagem politica na China (Guan, 2003, p. 3). O imperador Yang nao
apenas continuou a politica de protecdo ao Budismo de seu pai, como também se converteu
pessoalmente ao Budismo, assumindo o titulo de "Defensor do Budismo" (Guan, 2003, p.7).
Ele construiu inimeros templos budistas, colocou diversos monges dentro de sua corte
imperial e construiu multiplos monumentos religiosos incluindo o famoso Grande Buda de
Luoyang, uma estatua monumental que simbolizava sua devogdo a fé budista. Assim, essas
iniciativas estimularam a dissemina¢ao do Budismo e consolidaram a posi¢do do clero
budista como influentes conselheiros imperiais e detentores de poder politico. Essa relagdo
simbiotica entre os Estados € o Budismo resultou em uma proliferagao sem precedentes de
estabelecimentos religiosos, que, segundo algumas fontes, alcancaram dezenas de milhares,
enquanto o nimero de monges nos séculos VI e VII chegou a centenas de milhares (Poceski,
2009, p. 125).

Embora o Estado imperial desempenhasse um papel crucial no apoio ao Budismo,
também buscava exercer controle sobre a religido. Diversos imperadores e oficiais do governo
estavam interessados em explorar o prestigio ¢ a influéncia do Budismo para reforcar sua
autoridade e atingir objetivos politicos especificos. Entretanto, essa relacao era marcada por
tensdes entre o Estado e a ordem monastica, que frequentemente buscava preservar sua
independéncia frente aos esfor¢os governamentais de controle. Esses atritos eram
frequentemente manifestados em debates simbolicos, como aqueles relacionados a obrigagdo
dos monges de se curvarem ao imperador e aos pais, conforme os costumes chineses e os
principios da ideologia confucionista. Esses conflitos evidenciam os dilemas enfrentados pelo
Budismo ao tentar equilibrar sua autonomia religiosa com as demandas de um Estado

imperial cada vez mais interventor (Poceski, 2009, p. 125).



27

CAPITULO 2
Os Contos Milagrosos Budistas e o0 Mingxiang Ji (Z-+£3t)

2.1 Contos Milagrosos como Fontes Historicas

No estudo da historia religiosa no leste asiatico, especificamente entre as pesquisas
que exploram os textos religiosos budistas, a maior parte da atencao tem sido dada aos sutras,
aqueles textos religiosos vindo das linguas Indianas e que supostamente preservam as
palavras do Buda. Entretanto, apesar de oferecerem diversas pistas sobre os contextos
religiosos em que foram produzidos, eles pouco nos dizem sobre como foram recebidos pelo
grande publico (Campany, 2012, p.3). A andlise estrita de sutras pela historiografia delimitou
a falsa impressdo de que, uma vez que eles se encontram disponiveis e em circulagdo dentro
daquela sociedade, as pessoas ali eram de alguma forma automaticamente “influenciadas™ a
segui-los, adotando uma religido estrangeira e seus ensinamentos sem nenhum tipo de
discordancia ou estranhamento.

A assimilacdo do Budismo na China ndo foi um fenomeno social que aconteceu da
noite para o dia. A maioria dos estudiosos sugere um periodo de pelo menos meio século ou
mais, em que os chineses negociavam seus entendimentos, interpretagdes € aceitacoes finais
em cima dessa maneira “estrangeira” de pensar e viver (Laumakis, 2008, p. 184). Para
entender melhor esse processo de assimilacdo e recep¢ao do Budismo dentro de um escopo
social popular, devemos recorrer a textos de outros géneros que nao o de sutras. A utilizagao
de textos de contos milagrosos como fontes para estudiosos das religides chinesas possibilita
um novo olhar dentro do Budismo como algo além do mundo “ideal” de sua pratica “perfeita”
por aqueles que ja o seguiam e praticavam. Contos como estes, que passavam de forma oral e
popular entre a sociedade chinesa da época, mostram uma faceta do Budismo como ele era
vivido, ndo apenas “ensinado”.

Os contos milagrosos sao produtos de uma mentalidade coletiva popular, eles abrem
as portas para testemunhos inestimaveis dos processos sociais pelos quais a memoria coletiva
religiosa chinesa foi moldada, transmitida e preservada. Estes contos foram feitos e
transmitidos por meio de um sistema comunitario extenso de narrativas, sistema esse que
perpassa geragdes e espagos geograficos (Campany, 2012, p. 27). O que um individuo ou
familia sentiu como tendo sido uma ocorréncia milagrosa poderia ter permanecido assim -
apenas uma experiéncia particular, sem nenhum impacto além do local. Mas a realidade que

esses contos mostram € de que houve algum tipo de interesse coletivo nesse tipo de historia.



28

Outros, tendo ouvido esses contos e essas histdrias sobrenaturais, as passaram para frente e
circularam pelas diversas redes sociais populares. Tais contos e histérias foram, em um
sentido literal, socialmente moldadas, sendo artefatos da memoria coletiva. E por causa dessas
redes sociais de narracdo, estimativa e circulagdo que possuimos os contos milagrosos em
questdo, e ¢ essa qualidade densamente social que os torna fontes importantes de analise para

a histoéria e historiografia da religido (Campany, 2012, p. xii).

2.2 Sobre a compilacdo, a autoria, o publico e o legado dos contos “Mingxiang ji” (ZLF

L)

No final do século IV, surgiu um movimento entre homens chineses letrados que
ocupavam cargos politicos na corte, no qual, impulsionados pelo desejo de promover valores
e praticas budistas, foi iniciada uma busca pela circulagdo, pelo registro e pela coleta de
relatos conhecidos como "miracle tales". Estes surgem por meio de uma fusdo entre relatos e
contos budistas classicos com algo mais conhecido entre o publico chinés: o género literario
classico “zhiguai” — “accounts of anomalies” — que relatam o aparecimento fantastico de
criaturas sobrenaturais como pigmeus e gigantes, peixes em forma de bois, icones chorosos,
dragdes, imortais, mortos que voltaram a vida, entre outras criaturas classicas do folclore rural
chinés (Campany, 1996, p.3).

Esses contos eram escritos e disseminados buscando claramente um publico nao
monastico, principalmente aqueles céticos em relacdo aos ensinamentos budistas ou novos as
normas budistas. Os contos eram escritos e divulgados em linguagem acessivel, com o
objetivo de persuadir os leitores sobre um subconjunto dos ensinamentos budistas basicos,
evitando os pontos mais complexos da doutrina e os aspectos avangados da pratica religiosa.
Esses relatos surgem como uma forma de provar o poder do Buda, dos bodhisattvas, dos
monges; iniciando um movimento religioso para provar a eficicia das suas praticas
devocionais, ilustrar a veracidade das suas afirmagdes e, essencial para esta monografia,
alertar sobre as consequéncias da violacao das normas budistas (Campany, 2012, p.2).

Para compreender as interagdes entre contos milagrosos budistas chineses, crengas
locais, violéncia e politicas estatais de promocdo religiosa, ¢ imperativo considerar que
categoria Unica e fascinante de fontes historicas sdo esses "miracle tales". Estas narrativas,
intrinsecamente ligadas a tradicdo budista, oferecem uma perspectiva singular sobre as
crengas, as praticas e os valores que permeavam a sociedade chinesa da época. Os "miracle

tales" ndo sdo meramente relatos de eventos extraordindrios, mas veiculos de expressdao



29

cultural e espiritual, proporcionando entendimentos cruciais sobre a relagdo entre o divino e o
mundano na China dos séculos V e VI. Diferentemente de textos budistas similares
produzidos em outras localidades, essas narrativas contavam historias contemporaneas e
cotidianas que, mesmo trazendo elementos fantasiosos, tentavam legitimar os milagres, os
colocando em um lugar de normalidade cotidiana, mostrando sua veracidade e, por
consequéncia, o poder em crer e seguir o dharma budista. Aqui, o que legitima os milagres é o
fato de que eles acontecem com pessoas mundanas em uma realidade mundana (Campany,
2012, p. xii).

Os contos que serdo analisados nesta monografia foram escritos por Wang Yan, um
estudioso nascido por volta do ano 454, em uma familia originaria de Taiyuan, no norte da
China, que migrou para o sul durante as turbulentas primeiras décadas do século IV. Sua
infancia e primeiros anos foram vividos em Jiaozhi, uma regido correspondente ao norte do
atual Vietna, que se destacava como um prospero centro comercial e cultural, onde o Budismo
jé estava firmemente estabelecido e florescia em um ambiente relativamente pacifico, em
contraste com as frequentes guerras que assolavam o centro da China naquele periodo. Esse
contexto geografico e cultural “sinicizado”, situado entre as civilizagdes chinesa e indiana, foi
fundamental para a formagao religiosa e intelectual de Wang Yan, que desde cedo teve contato
com praticas budistas e relagdes com monges locais.

Por volta do inicio da década de 460, Wang Yan e sua familia retornaram para
Jiankang, a capital do sul da China, onde posteriormente se estabeleceram na area de Wuyi,
nos arredores da cidade. Durante esse periodo, Wang Yan desenvolveu vinculos estreitos com
o circulo monastico local (Campany, 2012, p. 8).

Wang Yan viveu em um momento de intensa efervescéncia politica e religiosa,
testemunhando a transicdo entre as dinastias Qi e Liang no final do século V e inicio do
século VI, periodo marcado por debates filosoficos vigorosos sobre temas como a
imortalidade da alma e a existéncia do karma, debates nos quais ele participou ativamente
defendendo posigdes pro-budistas contra criticos como Fan Zhen. Além disso, ocupou cargos
publicos relevantes, como o de governador da comandaria de Yi’an, o que o inseriu em redes
de poder estatal e patronagem ligadas a elite politica e religiosa da época. Nesse cargo, Wang
Yan provavelmente esteve envolvido nas operagdes defensivas contra as forcas lideradas por
Yuan Hong, conhecido como imperador Xiaowen da dinastia Wei do Norte, que avancaram do
norte para o sul, chegando as margens do rio Han entre os anos de 494495 e 497-498. Essas
incursdes sdo retratadas nos relatos coletados por Wang Yan como atos de barbérie e

crueldade praticados pelos invasores ndo chineses do norte, refletindo uma visdo negativa



30

comum nas fontes chinesas da época, que associavam os povos do norte com impiedade e
violéncia (Campany, 2012, p. 14-16).

Nesse cenario histérico e cultural, Wang Yan compilou o Mingxiang ji por volta do
final do século IV, uma colecdo de relatos miraculosos e sinais sobrenaturais que visavam
converter novos fiéis ao demonstrar a eficacia ¢ a veracidade das doutrinas budistas,
especialmente no que tange a existéncia do mundo invisivel, a sobrevivéncia da alma apds a
morte, a0 karma e a reencarnagdo. Ele foi parte de um movimento maior, comecado por volta
do século IV, em que homens chineses alfabetizados comecaram a promover valores e
praticas budistas por meio da circulacdo e coleta de registros de eventos milagrosos.
Acreditava-se que esses eventos demonstravam o poder do Buda, comprovavam a eficacia das
praticas devocionais budistas e serviam como um alerta sobre as consequéncias da violagao
das normas budistas. Os compiladores, além de monges e monjas, eram também leigos
budistas com cargos burocraticos ou das classes nobres (Campany, 2012 ,p.2).

Diferentemente de outras obras da época, que narravam eventos sobrenaturais com
efeitos extraordinarios, o Mingxiang ji (BEL{£7C) apresenta historias de tamanhos diversos,
escritas em linguagem simples, concisa e acessivel ao publico comum. A obra nao se
apresenta como uma narrativa Uunica ou sistemadtica, mas como um dossi€ composto por
inameros relatos historicos e memoraveis, muitos deles provenientes de testemunhas ou
transmitidos por redes sociais compostas por monges, leigos e oficiais, especialmente da elite
burocratica do sul da China. Cada relato, ou memorato, narra experiéncias extraordindrias
vividas por individuos reais, frequentemente ligados a praticas devocionais, e busca persuadir
o leitor cético a aderir a fé budista por meio da apresentagdo cumulativa de evidéncias
narrativas. As narrativas estdo ligadas ao cotidiano das pessoas, muitas vezes a vida privada, o

que torna as licdes morais mais proximas e compreensiveis.

“As a genre, the Chinese miracle tales work very differently. They situate events in
the everyday world of relatively recent times familiar to their audience—but then
they introduce extraordinary elements into that world, elements that demonstrate the
veracity of Buddhist claims and the power of Buddhist devotion, but without the
need for a Buddha who can trace the hidden threads of karma through numerous past
lives. In the miracle tales it is the very closeness between the assumed reader and the
textually depicted world that works to legitimate the claims made in the texts: this
event happened to someone very much like you, in the presence of named witnesses,
at a particular place and time in your country” (Campany, 2012, p.3, grifo do
autor).

O titulo da obra Mingxiang ji indica que essa registra sinais (xiang 1) que revelam o

reino obscuro ou invisivel (ming &), isto €, o0 mundo espiritual e o além, tornando visivel



31

aquilo que normalmente permanece oculto. Essa abordagem reflete a intengdo de Wang Yan
de apresentar evidéncias concretas da realidade do mundo espiritual budista, utilizando uma
linguagem literaria proxima a prosa historica da época, porém com pouca influéncia direta do
vocabulério e uso de linguagem técnico budista. Tal escolha sugere um esforco deliberado
para alcancar um publico mais amplo, abrangendo tanto as redes sociais leigas quanto as
oficiais. O legado de Wang Yan reside justamente nessa difusdo do Budismo por meio de uma
literatura popular acessivel, que influenciou colegdes literarias posteriores e garantiu a
continuidade dessa tradicdo. Sua obra se destaca na intersecdo entre literatura, religido e
cultura popular na China antiga, evidenciando sua importancia cultural e religiosa (Campany,
2012, p. 2).

A vida e obra de Wang Yan foram profundamente marcadas pelo contexto politico e
religioso da China dos séculos V e VI, periodo de intensa transformacao social e espiritual.
Sua produgdo literaria reverberou além de seu tempo, sendo reconhecida em registros
historicos oficiais da Dinastia Sui, especialmente no Sui Shu (Livro Histérico da Dinastia Sui)
(Campany, 2012, p. 5-6). Compilado no século VII, o Sui Shu € a historia dinastica oficial (1E
5, zhengshi)"' da dinastia Sui, que governou a China entre 581 ¢ 618 E.C. Essa obra
documenta a historia, o governo, a cultura e os eventos importantes desse periodo e contém
diversas referéncias a trajetoria de Wang Yan.

No Sui Shu, Wang Yan ¢ reconhecido ndo apenas como oficial que ocupou cargos
importantes, como o de prefeito de Wuxing sob a dinastia Liang, mas também como autor de
obras significativas, como o Mingxiang ji. Essa men¢ao oficial demonstra a importancia do
legado e da influéncia deixados por sua obra em uma China recém-reunificada, que buscava
um movimento de unificagdo cultural. A legitimidade histérica e intelectual conferida a obra
evidencia que os relatos compilados por Wang Yan ndo eram meras historias folcléricas, mas
documentos valorizados dentro das redes oficiais e religiosas da época. A inclusdao de Wang
Yan e de suas compila¢des no Sui Shu ressalta o papel social e cultural do Mingxiang ji como
instrumento de defesa e propaga¢dao do Budismo junto ao sistema oficial chinés, contribuindo
para a construcao da cultura chinesa posterior a unificagdao (Campany, 2012, p. 10-11).

Ao reunir narrativas de experiéncias sobrenaturais e milagrosas, Wang Yan buscava

persuadir leitores céticos e fortalecer a fé budista. O reconhecimento oficial dessas obras

WIESE (zhéngshi), ou "historia oficial", refere-se a tradigdo historiografica cléssica chinesa de compilar registros
historicos autorizados pela corte imperial dominante daquele periodo, com formato estruturado e foco na
legitimidade politica e moral. Obras como os Registros do Grande Historiador (S%iji) e as Vinte e Quatro
Historias exemplificam essa pratica, que foi fundamental para preservar a memoria histérica e consolidar valores
do Estado ao longo das dinastias chinesas (Millward, 2024, p. 157).



32

reforga o impacto que tais textos tiveram na formacdo da memoria religiosa e historica
chinesa. Além disso, essa reverberacdo revela como a obra de Wang Yan dialogou com a elite
intelectual e politica da época, sendo incorporada ao canone historiografico e contribuindo
para a legitimacdo da presenca e influéncia do Budismo na sociedade chinesa dos séculos V e
VL.

A criagcdo do Mingxiang ji reflete ndo apenas a devogao pessoal de Wang Yan, mas
também sua insercao em uma comunidade narrativa e religiosa que valorizava a circulagao e
preservacao de relatos miraculosos como instrumentos de fé e transformacgao social. A obra ¢
fruto de um processo coletivo de produgdo, transmissdo e edi¢do, no qual Wang Yan atuou
como compilador e organizador, selecionando e adaptando historias que circulavam de forma
oral e por meio de manuscritos, frequentemente alterados e reinterpretados ao longo do
tempo. As narrativas do género conhecido como accounts of anomalies jamais se
caracterizam como fabulas ou ficcdo, e, sim, como relatos baseados em experiéncias
consideradas reais pelos seus interlocutores. Esse processo evidencia a dindmica cultural e
religiosa da China ao longo do periodo, marcada pela consolidagao do Budismo por meio de
interacdes, conflitos, rupturas, conversoes, debates e pela circulagdo de narrativas. Essas
narrativas reforcavam experiéncias religiosas, visdes de mundo e contribuiam para a
construcdo da identidade de uma comunidade em formagao.

Assim, a vida de Wang Yan, seu contexto histérico, seu legado e a criacdo do
Mingxiang ji estdo profundamente interligados, refletindo as complexas relagdes entre
politica, religido e cultura na China dos séculos V e VI. Sua obra permanece como um
testemunho valioso da histéria do Budismo chinés, ilustrando como as narrativas miraculosas
serviram para articular crencas, criar rupturas com culturas locais, dialogar com politicas,
mobilizar comunidades e perpetuar tradicoes religiosas em um periodo de intensas

transformagdes politicas, sociais e espirituais.



33

CAPITULO 3
A Violéncia e os seus Usos dentro dos Contos do Mingxiang Ji (F.1£70)

3.1 Conceituando Violéncias

Conceituar a '"violéncia" representa um desafio metodologico significativo,
especialmente por se tratar de um fenomeno amplo e culturalmente sensivel. O termo adquire
diferentes significados conforme o contexto histérico, social e simbolico em que ¢ utilizado,
dificultando a formulacdo de um conceito universal que abarque todas as suas manifestagdes
ao longo do tempo e entre diversas sociedades. Diante dessa complexidade, este trabalho
adota uma concepg¢ao de violéncia que reconhece sua historicidade e especificidade cultural.
Essa abordagem rejeita a busca por uma definicdo universalista ou genérica, considerada
metodologicamente invidvel (Barrett, 2020, p. 353-359).

No estudo dos contos milagrosos budistas chineses aqui proposto, a violéncia deve
ser entendida como uma experiéncia situada e profundamente enraizada nas estruturas
simbolicas, religiosas e politicas de sua época, articulando violéncia fisica, simbolica e
institucional dentro de uma cosmologia budista e de um projeto politico de unificagio estatal
(Ling, 2024, p. 10). Optou-se, portanto, por uma metodologia adaptada as narrativas
analisadas, trabalhando com um conceito plural de violéncias, todas situadas na realidade
especifica da China do periodo em questdo, tal como construida nas quatorze narrativas
estudadas.

Essa defini¢do amplia o conceito para além do aspecto fisico, incluindo dimensdes
espirituais e simbolicas, como a luta contra tradi¢des locais, a retribuicdo cérmica e a
imposicao da ordem social e politica. A violéncia estrutural e ritualizada funciona como um
mecanismo de coesdo social, controle ideoldgico e legitimagao do poder, no qual o sofrimento
€ a puni¢do no pods-vida sdo instrumentos pedagdgicos para a manutengdo da ordem moral.

Assim, a violéncia ndo ¢ mero sofrimento ou mera crueldade, mas um componente
central da narrativa religiosa e politica, articulando a autoridade do Budismo e dos lideres
politicos sobre a sociedade. Essa perspectiva especifica busca reconhecer a violéncia como
um fendmeno multifacetado e muitas vezes implicito, refletindo a complexidade cultural,
historica e religiosa da China do periodo abordado. Ao situar a violéncia como um fendmeno
social concreto e culturalmente especifico, evita-se anacronismos e limitagdes conceituais,

ampliando a compreensdo sobre sua natureza e fun¢do nos contos aqui estudados.



34

3.2 Criando um Vocabulairio de Entendimento Especifico para estas Violéncias

Nos contos milagrosos do Mingxiang Ji, a violéncia ndo se apresenta como um

fendmeno simples ou unidimensional, mas como um conjunto complexo e interligado de

manifesta¢des que refletem a cosmologia budista e a estrutura sociopolitica da época. A partir

da andlise detalhada dos textos, é possivel identificar uma tendéncia na forma em que essa

violéncia se apresenta, sendo separada para razdes de interpretacdo e analise nesses dois

termos: violéncia institucional e violéncia simbodlica, ambas que se articulam para compor

uma visdo abrangente da violéncia enquanto um mecanismo complexo de controle, poder e

cultura.

1.

Violéncia Simbédlica: a violéncia simbdlica se manifesta na disputa ideologica
e cultural entre o Budismo e os cultos locais ou as tradi¢des indigenas, como o
taoismo. Essa forma de violéncia opera na esfera do simboélico e do imaginario,
utilizando narrativas de puni¢do e conversdo no pos-vida para afirmar a
superioridade espiritual, moral e politica do Budismo. Nos contos, deuses e
praticas locais sdo frequentemente subordinados ou rebaixados a funcionarios
do sistema budista, o que configura uma estratégia de apagamento e
dominagdo simbolica. A violéncia simbdlica, portanto, muitas vezes nao se
traduz em agressoes fisicas diretas, mas em processos de exclusdo,
deslegitimagdo e reestruturagdo das crengas e praticas religiosas concorrentes.
Essa imposi¢ao simbodlica do Budismo ¢ parte integrante de um projeto cultural
maior de unificacdo religiosa e politica, demonstrando como a violéncia pode
atuar também no plano das ideias e das representagdes culturais.

Violéncia Institucional: O termo “violéncia institucional” serve para
descrever e analisar aqueles casos e atos de violéncia que emergem como uma
expressdo da autoridade religiosa e estatal dentro dos contos. Monges, juizes
do purgatorio'? e outros agentes do sistema pés-vida budista sdo retratados
como executores dessa violéncia, que ¢ burocratica, ritualizada e legitimada
por um aparato moral e juridico espiritual. Essa violéncia serve para disciplinar
e controlar tanto os vivos quanto os mortos, funcionando como um instrumento

de manuten¢do da ordem social e religiosa. A institucionalizagdo da violéncia,

12A utilizagdo do termo "purgatorio" nos textos ¢ resultado de uma adaptagdo da tradugdo da palavra diyu HifK,
que significa literalmente "prisdes da terra"; esta traducdo serd utilizada em algumas partes deste trabalho. Diyu
constituia o termo mais comum na China, em contextos budistas, taoistas e outros, para designar os purgatdrios
onde as almas dos mortos eram punidas por seus pecados antes de sua reencarnagdo (Campany, 2012, p.78).



35

portanto, reflete o papel do Budismo como ferramenta de controle social e
unificagdo politica, em que os Estados utilizam narrativas e praticas religiosas
para consolidar seu poder e promover a coesdo social. A violéncia institucional
ndo ¢ um ato de crueldade gratuita, mas uma forma organizada e hierarquizada

de coer¢do que reforca a autoridade dos agentes religiosos e do Estado;

Essas duas formas de violéncia, a institucional e a simbolica, ndo se apresentam de
forma isolada ao longo dos contos, mas se entrelagam e se reforgam nas narrativas do
Mingxiang Ji, criando uma violéncia que ultrapassa o mero ato fisico interpessoal, se
elevando ao lugar de instrumento. Essa articulagdo evidencia a fun¢do da violéncia como
instrumento pedagodgico, um mecanismo regulador social utilizado pelo poder religioso e
estatal, revelando a profunda interconexdo entre religido, politica e sociedade no contexto

historico da Dinastia Sui.

3.3 Achados Linguisticos e a Linguagem da Violéncia dentro dos Contos

A maneira como a linguagem e o vocabulario s3o utilizados e representados serve
como uma janela para compreendermos como um povo, uma cultura ou agentes historicos
percebiam e interpretavam o mundo ao seu redor. Ao mapear termos e estruturas narrativas
recorrentes, ¢ possivel identificar padroes que refletem hierarquias de poder, controle social e
moralidade religiosa. A andlise do vocabulario relacionado a violéncia presente nos contos €
fundamental para uma compreensao aprofundada de como a violéncia ¢ concebida e
representada dentro desse contexto histdrico e cultural especifico. A pesquisa aqui proposta
concentra-se em mapear e dissecar a utilizagdo de palavras-chave associadas a violéncia, tanto
explicita quanto implicita, examinando suas fung¢des discursivas e as inferéncias que podemos
fazer sobre o imaginario cultural chinés deste periodo (Hall, 2016, p. 21-23).

Ao longo das narrativas, um padrdo linguistico ¢ notdvel: termos usados para
descrever punicdes fisicas como “empalar”, “queimar”, “acorrentar” e “desmembrar”,
revelam um sistema linguistico que codifica a violéncia como manifestagdo ritualizada de
justica cosmica e controle moral (Campany, 2012, p. 78-79). Tais termos aparecem
predominantemente em voz passiva, implicando que os atos violentos ndo sdo ag¢des pessoais,
mas processos inevitdveis e impessoais de retribuicao espiritual.

Em outra narrativa, uma alma retorna do submundo e descreve os "presidios

infernais", onde corpos sdo devorados por caes e aves carnivoras enquanto rios de sangue



36

correm pelo chdo, compondo um conjuento 1éxico grafico de tortura punitiva que dramatiza a
eficacia da doutrina budista frente a negligéncia espiritual(Campany, 2012, p. 146). Tais
imagens refor¢gam a fung¢do disciplinar dos contos: 0 medo ¢ mobilizado para provocar adesao
moral.

A linguagem da substituigdo espiritual, como no uso do termo “fX.” (dai, substituto)
reforca a critica budista a praticas populares em que se tentava transferir o castigo do além
para outro membro da familia. Tais tentativas resultam em agravamento das penas e
reafirmacdo da logica karmica individual (Campany, 2012, p. 41-42).

Além da punicdo fisica, a violéncia institucionalizada ¢ codificada por termos como
burocrata do submundo e vigiar, que descrevem um sistema espiritual de vigilancia pandptica.
Esses “funcionarios espirituais” mantém registros detalhados das transgressdes e aplicam
castigos precisos, inclusive por a¢des menores como beber vinho durante rituais (Campany,
2012, p. 114, 117).

Palavras como “chicote e “acorrentado” representam coergdes fisicas que, embora
brutais, sdo retratadas como legitimadas por leis cosmicas. Essa retérica reforca a
naturalizacao da violéncia no imaginario chinés. Em ultima instancia, a violéncia nao ¢ apenas
permitida, ela ¢ esperada como reagdo justa a transgressdo moral, funcionando como
mecanismo de pedagogia religiosa (Campany, 2012, p. 123, 137).

A anélise do vocabulario revela, portanto, que a linguagem da violéncia nos contos
opera nao apenas como ferramenta narrativa, mas como instrumento ideologico. Através dela,
os textos promovem uma ordem moral cuja coer¢do ¢ travestida de necessidade espiritual,

inserindo a dor, o medo e a puni¢do como pilares do discurso budista popular do periodo.

3.4 Narrativa dos Contos

Nesta secdo, analisaremos quatorze contos do Mingxiang Ji sobre o pods-vida,
escolhidos por sua relevancia para os temas centrais da pesquisa, especialmente o uso da
violéncia como instrumento politico e religioso. Os contos foram organizados em dois eixos
tematicos principais: “sincretismo religioso e tensdo com as tradi¢des locais” e “pds-vida e
suas caracteristicas burocraticas refletindo o modelo estatal Han como busca por unificagdo”.
Ambos os eixos convergem ao apresentar a violéncia como uma ferramenta pedagdgica.

Ao examinar personagens, tropos, narrativas e atitudes violentas, buscamos entender
como essas historias e suas violéncias foram instrumentalizadas para consolidar o Budismo e

promover a unificagdo politico-cultural. Antes de iniciar a andlise detalhada dos eixos


https://myaidrive.com/TODOS%20OS%20CONTOS.pdf?pdfPage=114

37

tematicos, apresentaremos um resumo narrativo de cada conto, com o objetivo de
contextualizar a andlise para o leitor. Esse resumo serd organizado em um quadro, que
facilitara a compreensao dos elementos principais abordados.

A estruturacdo das informagdes por meio do quadro permite uma visdo concisa e
organizada, destacando os elementos-chave de cada conto. Ao reunir dados relevantes como
personagens, sintese narrativa, temas centrais e manifestagdes de violéncia, o quadro atua
como um guia claro e objetivo, promovendo a assimilacdo e comparacao entre as diferentes
historias. Isso € particularmente importante dada a analise multifacetada desta pesquisa, que
inclui sincretismo religioso, violéncia simbdlica e fisica, e estratégias politico-religiosas
presentes nas narrativas selecionadas. O quadro serve como suporte visual para a
argumentacao desenvolvida ao longo do trabalho, tornando o texto mais acessivel e didatico,
favorecendo a compreensao do leitor e contribuindo para uma discussao mais robusta sobre o
papel dos contos na consolidagdo do Budismo e sua utilizagdo como ferramenta de unificagao

politico-cultural na China do final do século V e o século VI (490-589 E.C.).

Quadro 1 - Resumo das narrativas dos contos analisados

N° do Conto Personagens Principais Resumo da Narrativa
Yang Hu, o personagem principal, ¢ um poderoso
1 O conto tem como burocrata e um forte devoto do Budismo. Yang Hu
protagonista Yang Hu , um lembra-se de suas memorias de sua vida passada,
funciondrio publico com sendo capaz até de lembrar de sua primeira infancia
memorias de sua vida nessa nova reencarnacdo de maneira clara. Ao
passada; Familia Li que atingir a idade adulta, realizava doagdes
acredita que Yang Hu ¢ a significativas de maneira constante para diversos
reencarnagdo de seu filho monastérios em uma tentativa de pagar pelos
falecido. pecados de sua vida passada que o assombravam.
2 Zhao Tai, o protagonista, & Zhao Tai, um oficial diligente da dinastia Jin, morre
um oficial que morre e subitamente, mas revive apos dez dias. Em sua
revive; Os magistrados e experiéncia pods-morte, ele percorre um sistema
oficiais responsaveis pelo burocratico do além, onde observa diversas formas
julgamento das almas; de punigdes em varios purgatorios para pecadores e
supervisor dos trabalhos de aprende sobre a importancia do Dharma ¢ das boas
agua que orienta Zhao Tai a acdes. Apos retornar a vida, ele compartilha seu
seguir o Dharma; familiares | relato para incentivar os vivos a praticar o Dharma e
ndo fiéis a0 Dharma de Zhao fazerem doagdes para aliviar o sofrimento dos
Tai sofrendo punigdes nos mortos.
purgatorios; Monges e
seguidores do Dharma
também aparecem,
participando das cerimonias
para ajudar os mortos.
3 Zhi Faheng, o monge O monge Zhi Faheng morre e revive trés dias depois.




38

protagonista negligente
espiritualmente que revive
apos a morte e enfrenta
provagdes no além; seu
mestre Fazhu, que o
repreende € o orienta; o
barqueiro que o obriga a
pilotar o barco; os dragdes
que o salvam da execugdo;
monges recitando sutras; € o
monge Faqiao, futuro
discipulo de Faheng.

Durante sua experiéncia no além, ele ¢ levado a
diferentes locais, enfrenta 0 medo da roda de ferro
que destroi os pecadores, mas € poupado. Tenta
ascender a um céu adornado, mas nio consegue. E
nomeado piloto de um barco, mas falha e quase ¢

executado, salvo por dragdes. Vé um povo em
transito e busca refigio em um saldo de monges,
onde seu mestre o adverte para ndo permanecer. Ao
cair em um rio, revive e, apds isso, torna-se mais
rigoroso na observancia dos preceitos monasticos,
inspirando discipulos.

Que Gongze, um leigo devoto
budista, vive com
simplicidade e dedicacdo ao
Dharma; Wei Shidu;
discipulo de Gongze, erudito
e praticante leigo; mae de
Shidu, mulher devota que
testemunha um milagre;

Dois devotos leigos e a mae de um deles praticam o
Dharma com simplicidade e devogdo. Apds a morte,
milagres como o vaso celestial que alimenta os fiéis

confirmam a eficacia dos rituais budistas.

Shi Shiguang, um leigo
falecido e originalmente
destinado ao purgatorio;
Zhang Xin, a empregada
doméstica que testemunha de
maneira privilegiada o

sobrenatural;

Shi Shiguang, salvo do purgatorio pela intervencdo
de monges, retorna para instruir sua familia sobre
praticas meritorias e rituais corretos. Ele alerta sobre
as punigdes para pecadores ¢ enfatiza a
interdependéncia entre vivos e mortos, mostrando
como as agdes dos vivos influenciam o destino dos
falecidos. A narrativa reforca o papel dos leigos e a
importancia dos rituais budistas para a salvacao.

Zhang Ying expoliteista que
seguia outros deuses, sua
mulher doente e de familia
budista; Zhu Tankai, um
monge budista;

Zhang Ying, seguidor de cultos politeistas e
praticante de sacrificios animais, sofre punigdes
severas no inferno budista, incluindo torturas fisicas.
Apos intensa provagdo, converte-se ao Budismo,
destruindo seus idolos e adotando os rituais budistas.

A narrativa exemplifica a conversdo forgada e a
substituicao religiosa, usando o terror como
estratégia para deslegitimar cultos rivais e impor o
Budismo oficial.

Sun Zhi jovem budista
falecido precocemente; Sun
Zuo, seu pai; Yu Fajie, o
monge com conexao cosmica
que abre um portal para o
retorno de Zhi; Empregada
doente e quase a fugir;

Sun Zhi retorna do além para orientar sua familia na
pratica de atos meritorios, prevenindo crises e
reforgando a importancia dos rituais budistas. A
narrativa demonstra o sincretismo temporal entre
festivais budistas e tradigdes chinesas locais,
refor¢ando a integracgdo cultural e a continuidade
espiritual entre vivos e mortos.

Du Yuan, um homem rico e
influente da dinastia Jin; seu
filho Tianbao, que morre

ainda crianga; o leitdo
notavelmente mais gordo, que
¢ a reencarnacgdo do filho
falecido; ¢ o monge espiritual
que aparece para repreender
Du Yuan.

Du Yuan, um homem rico da dinastia Jin, perde seu
filho Tianbao, que morre aos nove anos. Meses
depois, um dos leitdes da familia, notavelmente mais
gordo, é reconhecido por um monge espiritual como
a reencarnacdo do filho falecido, que repreende Du
Yuan por esquecé-lo e destaca a ligagdo entre o
consumo de carne e a doutrina da reencarnagio.




39

Tang Zun é o protagonista
que revive para relatar o
além; seus parentes, como a
tia, as irmas e o sobrinho
Daowen, aparecem sofrendo
punicdes no poés-vida. O
primo do pai de Tang Zun o
guia, transmitindo
ensinamentos sobre
arrependimento e pratica do
Dharma.

Tang Zun morre subitamente, revive e relata uma
viagem ao mundo dos mortos, onde encontra
parentes sofrendo puni¢des no além por suas faltas.
Ele recebe instrugdes para praticar boas agdes,
respeitar os preceitos budistas e ajudar sua familia a
evitar esses sofrimentos apds a morte. Ao voltar,
recupera-se e transforma sua familia na defensora do
Dharma.

10

A esposa de Wang Ningzhi ¢
a mae enlutada que sofre pela
perda dos filhos. Seus dois
filhos, embora falecidos,
aparecem a ela acorrentados.

A esposa de Wang Ningzhi perde seus dois filhos ¢
sofre muito. Eles aparecem a ela acorrentados no
além, dizendo que cometeram pecados, mas que ela
pode ajuda-los realizando atos de mérito para gerar
fortuna. Isso alivia seu sofrimento e a motiva a
praticar boas ac¢des

11

Cheng Daohui,o protagonista,
um devoto do Taoismo que
rejeita o Budismo, mas ¢
salvo no além gragas; Um
monge que aparece como seu
defensor perante os tribunais
do além; O oficial do tribunal
do além que julga Cheng; Os
inimeros pecadores nas
prisdes do além, que sofrem
punicdes.

Cheng Daohui, um devoto do Taoismo que rejeitava
o Budismo, morre ¢ revive apos alguns dias. No
além, ele ¢ inicialmente preso por supostos pecados,
mas um monge defende-o, alegando que ele tem
meéritos acumulados de vidas passadas. Cheng faz
um tour pelas prisdes do além, testemunhando
sofrimentos terriveis dos pecadores. Recebe um
objeto protetor e retorna a vida, vivendo até os 69
anos, apesar de sua descrenga no Budismo nesta
vida.

12

Liu Sahe, guerreiro e cagador,
revive apds a morte para
relatar o além. Dois monges o
guiam e o Bodhisattva
Guanshiyin lhe ensina sobre
confissdo e mérito.

Liu Sahe, um homem habilidoso em armas e cagador

que ndo conhecia o Budismo, morre jovem e revive

apos uma experiéncia no além. Durante sua jornada,
ele testemunha punigdes severas nas prisoes do

além, encontra monges que o aconselham a seguir o

Budismo e recebe um longo ensinamento do
Bodhisattva Guanshiyin sobre praticas meritorias e
confissdo. Apods essa revelagdo, Huida (seu nome
monastico) decide abandonar a vida secular e
dedicar-se ao Dharma

13

Yu Shaozhi, ex-governador ¢
amigo intimo de Zong Xie;
Zong Xie, receptor das
instru¢des, mantém o didlogo
até ser chamado para sua
propria morte.

Yu Shaozhi, ex-governador e amigo proximo de
Zong Xie, aparece apos a morte com os pés
acorrentados. Em visita temporaria, aconselha Xie a
praticar o Budismo, evitar matar seres vivos,
especialmente bovinos, e respeitar os “espiritos de
bondade” que habitam o cora¢do. Apds breve
conversa, Shaozhi ¢ chamado de volta ao além,
prevendo a morte de Xie em trés anos.

14

Chen Anju, budista
rigoroso;0 tio de Chen Anju,
um médium e praticante de
cultos locais; Um nobre do
além, mensageiros ¢ oficiais
do submundo; uma mulher de

Huangshui e seu sogro.

Chen Anju, praticante budista rigido, revive apos a
morte para relatar sua experiéncia no além, onde ¢
submetido a julgamento por seus pecados e os de seu
tio, que praticava sacrificios tradicionais. Durante a
visita, ele vé punigdes e recebe instrugdes para
cultivar o mérito e seguir os preceitos budistas para
evitar o retorno ao sofrimento




40

3.5 Sincretismo Religioso, Sinizacido do Budismo e a presenca de um Conflito Violento

nas Narrativas

A partir de meados do século I da era comum, um pequeno grupo de monges,
provavelmente auxiliados por colaboradores chineses, iniciou a tradu¢ao de diversas
escrituras budistas indianas para o chinés. Nesse estagio inicial, porém, os textos traduzidos
tinham circulagdo restrita, alcangando apenas pequenos circulos da sociedade. O Budismo
ainda era visto como algo exotico e distante, encontrando-se em sua fase embrionaria na
China. Sua expansdao era lenta e fortemente dependente dos textos, sutras e historias
traduzidas da India, com pouca influéncia da cultura local (Campany, 1996, p. 1-2).

Os primeiros textos traduzidos, datados do periodo da dinastia Han Oriental e dos
Trés Reinos, oferecem um vislumbre de como era essa religido antes de passar pelo processo
de adaptacdo e recepg¢dao no contexto chinés, além de indicar as transformagdes que esse
processo traria. Embora poucos desses textos iniciais tenham sobrevivido, eles apresentam
grande diversidade: hd desde sutras ndao-mahayana e mahayana, contos jataka, versos
didaticos, biografias do Buda, textos abidarma e escrituras sobre meditacao. Ja nesse periodo,
a variedade de tradutores e estilos de tradu¢ao apontava para o inicio de um processo de
adaptagdo: enquanto alguns evitavam rigorosamente qualquer tipo de adaptagdo, outros
comegavam a utilizar terminologia religiosa chinesa para expressar ideias budistas (Nattier,
2008, p. 1-8).

No final do século IV, o Budismo chinés ja era muito diferente daquele dos primeiros
tempos. A religido estava profundamente integrada a cultura chinesa, e a elite letrada
comecava a se envolver ativamente na promoc¢ao de valores e praticas budistas. Agora, ndo
eram apenas os monges que circulavam, registravam e colecionavam textos budistas; o
interesse se ampliava. (Campany, 1996, p. 3). O sincretismo religioso entre o Budismo ¢ as
tradigdes e crengas locais atingiu novos patamares, € conceitos nativos chineses passaram a
ser incorporados ao entendimento chinés de Budismo, como a presenca de elementos
milagrosos dentro de narrativas budistas, algo novo inspirado por tendéncias folcloricas
chinesas (Campany, 2012, p. xii).

Nesse novo movimento de sincretismo, cabe trazer a no¢ao religiosa de bao, nogado
esta que estd profundamente arraigada na cultura chinesa antiga, precedendo até mesmo a
introdugdo do sino-budismo. As percep¢des sobre o que contava como boa ou ma violéncia

mudaram ao longo do tempo. O termo mais comum para violéncia em textos chineses chinés



41

¢ bao (#%). A entrada relevante para este termo no “Grande Diciondrio da Lingua Chinesa”
fornece uma gama de exemplos, que vao desde suas denotagdes explicitas de crueldade
excessiva, coagdao de pessoas em posicoes inferiores, danos e ferimentos, ou rebelido violenta,
até significados derivados como abrupto, repentino ou feroz. De maneira literal, hao significa
'responder’, 'retribuir’ e 'vingar' ( Ter Harr, 2019, p. 7).

Este conceito fundamental no pensamento da época foi categorizado em algumas
vertentes: a retribui¢do ética, uma crenga na reciprocidade guiada pelos seres humanos; a
retribui¢ao celestial/divina, uma crenga na reciprocidade sob o dominio do Céu; e ha ainda
uma terceira forma de retribui¢do, conhecida como retribuicdo demoniaca, que pode ser vista
como uma fusdo entre a retribui¢ao celestial e a retribuigdo ética (Zhang, 2013, p.268).

O conceito de bao interligado ao conceito de violéncia também desempenhava um
papel central nas praticas religiosas chinesas tradicionais, com rituais e sacrificios servindo
como formas de comunica¢do com o sobrenatural. Sacrificios de animais, por exemplo, eram
considerados essenciais para estabelecer conexdes poderosas com as divindades. O mundo
chinés estava repleto de criaturas demoniacas que causavam distirbios e doencas, ¢ a
violéncia era uma resposta crucial a esses ataques, refletindo uma "guerra contra espectros"
para restabelecer a ordem ( Ter Harr, 2019, p. 10).

O conceito nativo chinés de bao comecgou a se misturar com o Budismo quando o
género literario tradicionalmente associado a esse conceito, conhecido como zhiguai
(accounts of anomalies), passou a ser utilizado como meio para divulgar ideias budistas. E
justamente dessa fusdo entre as narrativas e lendas budistas e o género zhiguai que surgem as
narrativas conhecidas como Mingxiang Ji (A£RL / Records of Signs from the Unseen
Realm). Embora um agente divino ou repayer (um ser sobrenatural como algo celestial,
fantasma ou homem) aparega frequentemente nas historias de retribuicdo do periodo, tal
figura ndo pode ser encontrada nas historias budistas indianas classicas de retribuicao kdrmica
(Zhang, 2013, p.275).

Com base na tradi¢cao indo-budista, os efeitos do karma e da retribui¢ao deste karma
sdao explicados por analogia a agricultura, uma analogia que traz essa ideia de algo inato ao
natural: planta-se uma semente e, por meio de um processo complexo de crescimento, surge
uma planta que ¢ colhida. Da mesma forma, um ato intencional leva ao seu fruto. No entanto,
o tempo entre o ato e o fruto ¢ imprevisivel. Ou as agdes de alguém o aproximam do nirvana,
ou o prendem ainda mais no samsara. Todo ato produz frutos: uma boa acao produz bons
frutos, enquanto uma ma acdo produz frutos maus. Por essa logica, “[o] processo budista de

karma opera automaticamente sem qualquer agente sobrenatural que julgue para tomar uma



42

decisdo" (Zhang, 2013, p.275).

A presenca da ideia de bao dentro de narrativas budistas se torna algo exclusivo dos
textos sino-budistas, que, ao longo dos anos, ganham seu proprio tipo de bao, o xianshi bao
ou retribui¢do carmica. Ha, assim, uma mudanga gradual, mas tremenda, da cultura local
religiosa chinesa por essa exposi¢do através de contos orais e escritos (Zhang, 2013, p.285),
como da propria cultura religiosa budista, que se mescla a cultura local chinesa, formando os
primeiros diferenciais especificos deste sino-budismo.

Para compreender o papel da violéncia nos contos do Mingxiang Ji (5:4£7C) e sua
relagdo com o sincretismo e a conversdo religiosa, ¢ fundamental analisar as narrativas
pos-vida que refletem essa nova fronteira de violéncia surgida do choque entre o Budismo e
as tradigdes locais. Esse encontro simultdneo, marcado por uma relacdo de conflito e
integracdo, deu origem a novas construgdes religiosas, como a ideia de xianshi bao, além das
proprias narrativas sino-budistas milagrosas presente no compilado de contos Mingxiang Ji.

Além disso, a violéncia na cultura religiosa tradicional chinesa ndo era apenas um
meio de controle, mas também uma forma de comunicacdo social e religiosa. A violéncia
ritualizada, como sacrificios de animais, era considerada uma forma de estabelecer uma
conexdo poderosa com as divindades, e a distingdo entre violéncia sancionada e a violéncia
considerada inadequada era central para a compreensao da ordem social e cosmica. Assim, as
narrativas de retribui¢do no Mingxiang Ji ndo apenas refletiam a ideia de hao, mas também
incorporavam elementos de violéncia que eram vistos como necessarios para restaurar a
ordem e a harmonia diante das for¢as demoniacas e caodticas que ameagavam a sociedade (Ter
Harr, 2019, p. 7-11). Esses contos revelam, assim, os processos de adaptacao e fusdo cultural
que moldaram esse complexo didlogo religioso.

A escolha de narrativas que trazem historias sobre o pos-vida foi centrada no texto
do historiador britanico Charles D. Orzech, que argumenta que as tradi¢cdes relacionadas a
vida apds a morte e ao purgatério e o inferno refletem um método de controle politico.
Segundo Orzech, por meio de descrigdes literarias e orais de punigdes karmicas violentas,
esses contos utilizam o medo como um meio de dissuasdo contra comportamentos que vao de
encontro ao dharma, os quais poderiam impactar negativamente a ordem social da
comunidade (Orzech, 1994, p. 120-124).

O primeiro conto a ser analisado ¢ o de Yang Hu, que narra um episédio de sua
infancia em que ele reconhece um anel pertencente a um menino falecido, revelando e
legitimando a ideia de renascimento. Embora ndo apresente violéncia fisica explicita, o conto

traz uma tensdo simbdlica entre o sistema tradicional chinés de linhagem familiar e a nogao



43

budista do ciclo do renascimento individual como parte do sistema budista do pds-vida.

This story acts as a confirmation of the reality of rebirth. But more specifically, what
is dealt with here is the relation between the teaching of rebirth and the family
system. The story frames the problem quite starkly, even if no clear resolution is
offered: if a boy of one family can be demonstrated to have been reborn into it from
a different family, then whose son is he? in a patrilineal society in which the cult of
ancestors played a central role, this was no idle question (Campany, 2012, p. 74)

Essa tensdo configura-se como uma violéncia de carater simbodlico, questionando a
autoridade da familia patriarcal classica da tradicdo confuciana ao introduzir uma nova visao
da identidade, ligada a idéia budista de renascimento e quebra dos lagos sanguineos, o que
desafia e contesta a ordem social ja estabelecida pela cultura confuciana familiar. O Budismo
aqui também se coloca como a crenga mais legitima, ao deixar claro o papel do renascimento
no processo de salvagdo da alma: “i have inherited the many sins i amassed in my former
lives. Therefore, in order to try to save myself, i am making donations my utmost priority”
(Campany, 2012, 74).

H4 uma tentativa de quebra com as tradi¢cdes locais, a0 mesmo tempo que
exemplifica o sincretismo religioso e a sinizacdo do Budismo, ao inserir conceitos budistas
dentro do contexto social chinés tradicional, mesmo que ao mesmo tempo questionando-os,
iniciando um processo de adaptacao cultural (Poceski, 2009, p. 111).

O segundo conto a ser comentado e analisado ¢ a historia de Zhao Tai, um membro
politico importante da elite politica local descrito como “filial e incorrupto” (Campany, 2012,
p. 77) que morre ainda jovem, mas ¢ trazido de volta dos mortos apo6s dez dias. O texto
comega a narrar de maneira detalhada o sistema burocratico do p6s-vida budista aos olhos de
Zhao Tai durante seus dez dias como um homem morto. E aqui que a narrativa comeca a
mostrar de forma mais direta e clara sua face de violéncia como uma ferramenta pedagogica.
As descri¢cdes de puni¢des karmicas violentas revelam como esses contos utilizam o medo

como um meio de garantir o cumprimento da moral religiosa, servindo como um deterrente

contra comportamentos que vao de encontro aos preceitos do dharma.

In each purgatory he passed through, the tortuous punishments differed. In one,
people had their tongues pierced with needles; their flowing blood covering their
entire bodies. In another, people were bare-headed with loosened hair, naked,
barefoot, being pulled along from the front and shoved from behind by men
wielding large staffs (Campany, 2012, p.79).

Uma das partes mais interessantes do conto ¢ quando Zhao Tai questiona um dos

seres celestiais sobre qual ¢ a conduta correta que um ser humano deve cumprir para evitar



44

parar no purgatorio:

Tai asked the supervisor, “How should a person conduct himself to receive a happy
reward after death?” The supervisor said only this: “Disciples who observe the
Dharma with vigor and adhere to the precepts receive happy recompense without the
slightest degree of punishment.” Tai asked further, “As for the sins a person commits
before he has begun to observe the Dharma, are these expunged after he begins to
serve the Dharma?” The reply was, “They are all expunged (Campany, 2012, p.82).

Assim que Tai ¢ levado de volta ao mundo dos vivos, o conto coloca que o papel de
Tai se torna “inform the people of the world, causing them to do good” (Campany, 2012,
p-83) e que todos os seres humanos deveriam temer o pds-vida, tendo sempre em mente que
“The [effects of] good and evil deeds follow people like shadows and echoes. Can one afford
not to be vigilant?” (Campany, 2012, p.83).

A intencdo nao sé deste conto, mas sim de diversos contos presentes dentro do
“Miangxing Ji” fica clara quando, ao se aproximar do seu final, se adota uma linguagem
didatica e direta, fornecendo instrugdes explicitas sobre como cuidar de si mesmo antes da
propria morte para evitar a dor e a tortura. Tradigdes budistas sdo colocadas como a tnica
forma de evitar o sofrimento eterno deste sistema penal religioso. O medo da tortura infinita é
colocado como forma de forgar quem escuta a historia a seguir os ensinamentos budistas. A
violéncia fisica ¢ direta, mas ela esconde uma violéncia implicita da conversao pelo medo do
sofrimento eterno (Campany, 2012, p. 20).

Por fim, o conto descreve o seu proprio mecanismo de propagacdo. Zhao Tai nao
apenas vive a aventura, ele a registra por escrito, "para mostrar as pessoas de seu tempo". O
texto descreve os ouvintes se reunindo em sua casa, saindo convertidos apds ouvir seu
testemunho. Essa cena final ¢ a chave para entender como historias como essa circulavam:
nao como literatura estatica, mas como relatos orais depois fixados no papel, ferramentas de
proselitismo que misturavam o terror do inferno com instru¢des praticas de salvacdo
(Campany, 2012, p. 20).

No terceiro conto, seguimos a narrativa de Zhi Faheng, vemos um monge que
representa um arquétipo comum nos contos milagrosos: o praticante budista imperfeito, que
apesar da ordenagdo, ndo seguiu rigorosamente os preceitos do dharma. Isso fica evidente
pelo seu medo diante da roda de ferro e sua incapacidade de ascender ao céu. Esse arquétipo
tem dois objetivos principais: ser punido e/ou transformado (Campany, 2012, p .84).

No caso de Faheng, sua experiéncia no pds-vida o transforma num modelo de
disciplina apds a ressurreicdo, reforcando que o arrependimento ¢ possivel, mas exige

mudancas concretas. A intervencdo de seu mestre Fazhu, que o impede de seguir adiante no



45

céu e o manda "voltar pelo mesmo caminho", indica que a redencdo exige retorno estrito aos
preceitos basicos do Budismo, como o do vegetarianismo, uma ideia ndo nativa do
pensamento local chinés (Campany, 2012, p. 59). A agressdo do mestre Fazhu, que bate no
rosto do monge, ndo ¢ colocada como uma violéncia fisica criada da ideia de crueldade, mas
um ato de compaixao rigorosa, impedindo Faheng de alcangar um céu para o qual ainda ndo
esta preparado.

A narrativa traz imagens de violéncia grafica, como corpos sendo esmagados até a
obliteracdo, que funcionam como alegorias do sofrimento carmico, uma consequéncia natural
e quase cosmica das agdes, sem agentes ativos claros. A quase execu¢do de Faheng sugere
uma inseguranca juridica da época, com regras aplicadas de forma severa e arbitraria até no
além. O conto tem eficacia didatica, pois, além de assustar, oferece um caminho claro: Faheng
sobrevive ao reconhecer seus erros e reformar-se, tornando-se exemplo para seus discipulos.
A linguagem do terror sagrado, por meio da violéncia ambigua (roda, execucdo fracassada,
mordida de cachorro), é usada para provocar medo e estimular a mudanca comportamental,
estratégia tipica dos contos milagrosos que promovem a reforma por puni¢do no pos-vida
(Campany, 2012, p. 84-85).

Outro ponto de interesse neste conto vem da identidade do protagonista. Claramente,
além da disseminacdo das regras religiosas e da conversdo pelo medo, também serve como
um aviso contra maus comportamentos monasticos, ja que monges deveriam funcionar como
modelos dos ensinamentos de Buda. Isso ¢ claramente visto na ultima linha do conto ao
encontrarmos o protagonista assustado e um homem mudado:

“After this in his comportment as a monk he upheld the precepts [more strictly] and
kept to a vegetarian diet, his thoughts focused day and night on being a monk of

exemplary conduct." The monk Faqiao later became his disciple (Campany, 2012, p.
86).”

O foco do quarto conto a ser andlisado trata de algo novo: o vacuo de ma conduta
que gera uma retribui¢do carmica de violéncia em narrativas que tratam do pos-morte, apesar
de advogar pelo ensino do bom comportamento. Seguimos dois protagonistas que seguem o
dharma budista de forma fiel, Que Gongze e Wei Shidu. Por um periodo do conto também
vemos outro personagem importante que segue de maneira fiel as regras esperadas de um bom
seguidor do Budismo: a mae de um destes homens, que dava comida aos monges ¢ fazia
longos periodos de abstinéncia.

Diferente dos outros textos, aqui nao se encontra tanto uma narrativa concreta, mas

sim um quadro claro do que seria um bom comportamento para o Budismo e como isso seria



46

recompensado de maneira farta no pds-vida: uma reencarnagao no mundo celestial:

“I am Que Gongze. I have now been reborn in the realm of peace and bliss in the
West.” (...) When he died during the Yongchang period (322) there were also
numerous anomalies. Hao Xiang in his Traditions of Sages and Worthies records
them in detail. That text says that Shidu, too, was reborn in the western land
(Campany, 2012, p.106).

Outro importante apontamento vem na esfera da face nativo do conto ao, no final,
vermos uma implicagdo de que a idéia budista de nirvana seria a mesma coisa que uma
transcendéncia de ndo-morte, apenas continua¢ao da vida em outro ambiente. Isso ndo ¢ uma
falha de entendimento sobre o Budismo, mas sim uma tatica de conversdo pela pessoa que
criou esse conto ao aproximar os ensinamentos budistas da realidade cultural local (Campany,
2012, p. 108).

O conto a ser andlisado a seguir apresenta um protagonista que ja se encontra
falecido desde o inicio da narrativa. Shi Shiguang ¢ retirado do purgatério e elevado ao plano
celestial ap6s um monge budista recitar um sutra durante seu ritual funerario. O falecido
manifestou-se a uma das servigais da familia, informando que foi acolhido no paraiso em
virtude do sutra. Ele a instrui a cumprir seus deveres como fiel no pds-morte, e, momentos
depois, a servigal também encontra a morte. Apds seu falecimento, ela acompanha seu mestre
até os portdes da vida apds a morte, auxiliando-o na entrega de um incenso a0 monge que
recitou o sutra que o libertou do sofrimento eterno, resultando em sua surpreendente
ressurrei¢do. Na sequéncia, Shiguang passa a visitar a residéncia da familia de sua esposa,
buscando alerta-los sobre a importancia de entoar sutras com o intuito de salvar o sogro do
castigo eterno. Contudo, essa tentativa revela-se infrutifera, e o sogro ¢ punido na vida apos a
morte por haver ceifado vidas, sendo revelado que ele era um general do exército (Campany,
2012, p. 113).

Este conto revela uma nova perspectiva sobre a salvagdo, destacando seus limites
quando se restringe a mera recitacdo de sutras e a realizacdo de rituais funerarios religiosos.
Além disso, evidencia que, mesmo em contextos de guerras consideradas legitimas, o ato de
matar ndo € visto como menos violento sob a 6tica do Budismo chinés. Novamente, os contos
estdo sendo colocados, portanto, como um tipo de manual de conduta, aqui ditando como que
a vida cotidiana deve ser orientada pelos ensinamentos budistas ou sofrera uma punigao.
Observa-se também a ameacga de retribuicdo carmica violenta aqueles que desrespeitam tais
ensinamentos, especialmente no que diz respeito ao assassinato de outro ser humano,
resultando em punigdes severas, como a eternidade de ter a sola dos pés golpeada com um

cano. O conto também transmite uma grande quantidade de informacdes detalhadas sobre o



47

funcionamento dos céus budistas. A colocacdo da historia no na se¢ao sobre os céus indica
que esta historia foi recebida como uma fonte de conhecimento confiavel sobre os reinos
celestiais (Campany, 2012, p. 114).

O préximo conto a ser analisado ¢ o conto de Zhang Ying, um seguidor dos aqui
chamados “deuses profanos”. Para seguir tais deuses, Ying segue praticas comuns dentro da
cultura religiosa pagd indigena chinesa: musica, danga e sacrificio de animais, que o texto
chama de um sacrificio “impuro”(Campany, 2012, p. 114). Um dia sua esposa fica doente e,
em uma tentativa desesperada de curd-la, Ying se converte ao Budismo com a ajuda de um
monge fiel. Sua mulher sobrevive apos a conversdo de Ying e, trés anos depois do acontecido,
o homem n3o manteve contato com o monge e acabou ficando muito doente, morrendo em
sua casa. O homem ¢ levado para ser punido por seus pecados, mas ¢ salvo ao pedir a piedade
de Buda e a ajuda do monge. Ele ¢ revivido por um curto tempo, em que deve seguir
fielmente os mandamentos do Budismo e encontrar seu mestre. No final, o ex-infiel morre no
seu sono de maneira pacifica.

A natureza contestacional desta histéria argumenta para a substituicdo de culto
indigena aos deuses locais para pratica budista, que ¢ apresentada como incompativel com a
abordagem baseada no sacrificio do culto dos deuses indigenas. A cena da vida ap6s a morte,
onde a punicdo pelo sacrificio ¢ esclarecida, atua como uma confirmacgdo do ensinamento.
Aqui, vemos que o mestre monastico budista protege e advoga pelo leigo infiel, sendo
considerado capaz de atuar como seu defensor perante o tribunal purgatorial (Campany, 2012,
p. 116).

Outro aspecto central da violéncia simbolica ¢ evidenciado na aceitacdo, por parte de
Zhang Ying, da destruicdo de seus proprios idolos. Essa agdo ilustra que a conversao implica
uma forma de autovioléncia por parte dos leigos convertidos, caracterizando uma violéncia
simbolica que reflete a renlincia a crengas anteriores em prol de uma nova identidade

religiosa.

“Ying was good with his hands, so when he awoke he lit candles and built a high
seat and an altar to the Mother of Demons [Guizimu %7 £]. The next day, when
Tankai arrived, Ying told him of the dream. With this he received the five lay
precepts, destroyed and discarded his images of gods, and set out a great [feast as]
offerings [to create] fortune. His wife’s illness at once improved, and soon she was
completely cured. (Campany, 2012, p. 115)”

O conto de Sun Zhi gira em torno de um jovem budista que falece precocemente aos
18 anos, filho de um oficial da corte Jin. Zhi assume o papel de ponte, um emissario do

pos-morte, orientando sua familia sobre praticas budistas, como a geragao de mérito e a



48

purificagdo ritual, enquanto revela dindmicas karmicas, como a substituicdo pelo tio e o
destino dos ancestrais.

A narrativa é estruturada em ciclos, com Zhi retornando em datas-chave do
calendario tradicional chinés, como o 8/4 (procissao budista), o 15/7 (Festival dos Mortos) e o
7/7 (Qixi, festival tradicional). Esse ritmo temporal unifica praticas budistas e festivais
chineses, exemplificando o sincretismo religioso que caracteriza o periodo. O tema central € a
intervencgdo ativa dos mortos, mostrando que Zhi ndo ¢ passivo, mas assume um papel ativo
na gestdo do destino da familia e na antecipagdo de crises terrenas (Campany, 2012, p. 123).
A narrativa também ilustra como as a¢des no mundo terreno sdo percebidas e julgadas no
além, com Shaozhi castigando a tentativa de fuga de uma empregada, mostrando que os
mortos budistas tém poder disciplinar sobre os vivos (Campany, 2012, p. 137)

O préximo conto a ser analisado exemplifica bem a tensdo religiosa do periodo,
marcada pela expansdo do Budismo e pelo sincretismo religioso. Trata-se de uma narrativa
simbdlica, rica em ensinamentos budistas, que explora a complexa relagdo entre reencarnagao,
carma, vinculos familiares e disciplina espiritual. A historia acompanha Du Yuan, um pai rico
e devoto que sofre com a morte precoce de seu filho Tianbao. Pouco depois, nasce em sua
casa um porquinho incomum, que ¢ sacrificado em um ritual aos deuses locais. A apari¢ao de
um monge misterioso revela que o porco €, na verdade, a reencarnacdo de Tianbao,
desencadeando uma crise nas crencas tradicionais da familia e evidenciando o conflito
central: o Budismo como religido superior as praticas ritualisticas tradicionais chinesas.

A narrativa expde claramente as regras do pos-morte e da reencarnagao, ressaltando a
importancia de seguir rigorosamente os preceitos budistas para evitar consequéncias carmicas.
A violéncia explicita do sacrificio do porco funciona como um simbolo da verdadeira
violéncia simbolica implicita no conto: o sofrimento resultante da adesdao a religides
“impuras”. A mensagem ¢ clara: rejeite o Budismo e sofra; siga-o e encontrara salvagdo. O
sacrificio, mais do que um ato violento ritualistico, representa a tensdo entre as praticas
tradicionais e os ensinamentos budistas. A intervencdo do monge-espirito reforca essa critica,
ligando o consumo de carne ao sofrimento dos entes queridos reencarnados, defendendo
assim o vegetarianismo, pratica budista tradicional (Campany, 2012, p. 133).

Dessa forma, o conto transcende a simples narrativa de reencarnagdo para se tornar
um apelo moral e espiritual a disciplina rigorosa dos preceitos budistas, ao reconhecimento
dos lagos que ultrapassam a morte ¢ a ado¢ao de habitos que promovam compaixdo e
harmonia no ciclo da vida. Ao mesmo tempo, apresenta uma critica contundente as praticas

tradicionais de sacrificio e consumo de carne, reafirmando a importancia dos rituais e da



49

memoria como elementos essenciais para a salvag¢do e o equilibrio carmico (Campany, 2012,
p. 133).

O préximo conto ¢ o conto de Cheng Daohui, que narra a experiéncia pds-morte
deste homem que, apesar de ser cético e até hostil ao Budismo em sua vida atual, ¢ salvo no
além pelos méritos acumulados em vidas passadas como budista. Ap6s morrer, Cheng Daohui
¢ levado ao submundo, onde presencia castigos terriveis para pecadores. Um monge budista
intervém, defendendo-o no tribunal do além e explicando que sua fortuna carmica o protege
das puni¢cdes. Cheng ¢ entdo nomeado inspetor e pode visitar prisdes subterraneas,
testemunhando sofrimentos que alertam para as consequéncias dos pecados. Ao retornar a
vida, ele segue as instrugdes do monge e evita um perigo futuro, vivendo até os 69 anos.

Este € outro conto que ilustra a competi¢ao entre Budismo e taoismo, mostrando que,
apesar da descrenga e até hostilidade de Cheng em relagdo ao Budismo nesta vida, sdo os
méritos acumulados em vidas anteriores como budista que o salvam do sofrimento pds-morte.
A narrativa enfatiza a importancia do carma e do acumulo de mérito, sugerindo que as ag¢des
virtuosas transcendem crengas momentaneas (Campany, 2012, p. 147).

O conto de Tang Zun narra a experiéncia de quase-morte de Tang Zun, que, apds
morrer repentinamente, ¢ levado a uma cidade murada no além, onde encontra o primo de seu
pai. Esse primo revela o destino sofrido de varios familiares, detalhando as consequéncias
carmicas de suas agdes em vida e enfatizando a importancia de realizar boas agdes e seguir os
preceitos budistas. Tang Zun recebe conselhos sobre como evitar o sofrimento pés-morte e ¢
instruido a transmitir esses ensinamentos a sua familia. Ao retornar a vida, ele compartilha

sua experiéncia, motivando seus familiares a praticarem diligentemente o Dharma.

When you receive the Dharma and are observing the precepts, take care not to
violate them lest, once you have left human form, you enter this place of
punishment. Once you are suffering here, what use will it be to have regrets?
Devotion requires constant mindfulness; it is not something that can be done
suddenly. My relatives did not believe in punishment and fortune while they were
alive. Now they have fallen into degradation, subject to suffering for a lengthy
period, in unbearable pain with no respite. They wish they could have just one day to
convert their wickedness to goodness, but how could they obtain this now? This is
what I have realized, so I am instructing you accordingly. I exhort you to transform
those in your household so that you can all exert yourselves together!” (Campany,
2012, p. 135)

O episodio do sobrinho Daowen, que, embora tenha tido a chance de retornar a vida,
ndo pdde ser salvo devido a tabus relacionados a abertura do caixdo e crengas locais sobre a
impureza da morte, sugere uma critica as nog¢des indigenas de polui¢do por morte. O conto

questiona praticas tradicionais que, por medo do infortunio, impedem a salvagdo e prolongam



50

o sofrimento, ressaltando a necessidade de revisar esses costumes a luz dos ensinamentos
budistas sobre compaixao e mérito (Campany, 2012, p.134-135).

O conto de Liu Sahe gira em torno de personagens que simbolizam diferentes
aspectos do Budismo e da cultura chinesa da época. Liu Sahe, um ex-cagador marcado pela
violéncia e descrenca, passa por uma transformagdo ap6s uma experiéncia purgatorial, onde ¢
punido por seus pecados e salvo pela intervencdo compassiva de Guanyin, o bodhisattva que
o instrui sobre confissdo, mérito e praticas devocionais, orientando-o a tornar-se monge.
Personagens secundarios, como demoénios e guardides do purgatério, executam punicdes
fisicas que simbolizam a justiga karmica, enquanto o ancestral de Sahe alerta para a
importancia da devocao e oferendas aos ancestrais.

A narrativa se divide em trés momentos: a morte de Sahe, seguida de um retorno a
vida ap0s sete dias; sua jornada purgatorial, marcada por punicdes graficas como fervura em
caldeirdes e montanhas de espadas, refletindo seus pecados; e sua conversdao ao Budismo,
ordenacdo como monge e dedicacdo a propagacdo do Dharma. O tema central ¢ a justica
karmica e a redencdo, mostrando que mesmo os maiores pecadores podem se redimir por
meio da confissao, devocao e renuncia.

A violéncia ¢ elemento central, manifestando-se tanto nas puni¢des purgatoriais, que
simbolizam os pecados de Sahe, quanto na estrutura burocratica do purgatdrio, onde
demonios agem como agentes de uma justica celestial institucionalizada, refletindo a
burocracia estatal chinesa. A violéncia serve como ferramenta didatica, chocando e educando
o leitor sobre as severas consequéncias do mau comportamento, materializando o abstrato
conceito de karma em experiéncias fisicas e visuais. A intervencdo de Guanshiyin apos as
punic¢des extremas simboliza que a reden¢do € condicional e exige provacao (Campany, 2012,
p. 148-150).

O conto também reflete o sincretismo religioso da época, validando o Budismo na
China ao afirmar que os sofrimentos correspondem aos sutras e ligando o Budismo ao destino
nacional. A énfase na rentincia e hierarquia espiritual revela tensdes doutrindrias, mostrando
que a salvacdo plena requer dedicacao total e orientacdao sagrada. Paralelamente, a violéncia
simbolica aparece na elevagdo dos bodhisattvas e monges acima dos deuses e praticas locais,
configurando uma estratégia de dominacao cultural que legitima o Budismo como a religido
superior, promovendo sua conversao € hegemonia. A violéncia, novamente, nao ¢ acidental ao
longo da narrativa, mas fundamental para a mensagem, transformando o purgatério em uma
pedagogia do terror onde simbolos e institui¢des se unem para fabricar a devogao. Além de

uma historia de redengdo, o conto oferece uma janela para as tensdes e transformacdes do



51

Budismo chinés ao longo do periodo abordado (Poceski, 2009, p. 111).

O proximo conto conta a historia da esposa de Wang Ningzhi, estd que perde seus
dois filhos em sequéncia e mergulha em um luto profundo. Certo dia, ela tem uma visao dos
filhos, que aparecem diante dela acorrentados. Eles a consolam, explicando que seus
sofrimentos sdo consequéncia dos proprios pecados e que, se ela deseja ajuda-los, deve
realizar atos meritorios para gerar fortuna espiritual em seu favor. Esse consolo e a
possibilidade de agir em beneficio deles aliviam a dor da mae, que passa a se dedicar
diligentemente a pratica de boas acdes e a0 acumulo de méritos.

O conto refor¢a o padrdo budista de comunicacdo entre vivos e mortos, mostrando
que o sofrimento apds a morte é resultado direto do karma, ou seja, das proprias acdes. A
aparicao dos filhos, presos e sofrendo, funciona como um alerta sobre as consequéncias dos
pecados e a importancia de buscar redengao por meio de atos meritorios. A narrativa também
inverte o famoso relato de Mulian, no qual o filho busca salvar a mae no pos-vida; aqui, € a
mae quem, instruida pelos filhos, descobre que pode ajudar os mortos gerando mérito, ainda
que indiretamente. Essa mudanga fundamental transforma a dor da mae em acao concreta, ao
apresentar uma via pratica e eficaz para socorrer os entes queridos além-timulo. Assim, o
conto instrui os leitores sobre novos meios de lidar com o luto e exercer compaixdo ativa,
enfatizando que os méritos acumulados pelos vivos podem ser transferidos aos mortos,
promovendo sua libertagdo e alivio do sofrimento (Campany, 2012, p. 137).

O ultimo ¢ o conto de Chen Anju, um homem que, embora adotado pelo tio adepto
de cultos meditnicos locais, mantém a pratica rigorosa do Budismo herdada do pai,
recusando-se a participar de sacrificios considerados impuros. Apés anos de doenca, Anju
morre, mas seu corpo permanece quente sob o peito e, no sétimo dia, ele revive, assustando
sua familia. O conto entdo foca no relato de Anju no pds-vida, e a sua salvagdo gracas ao
reconhecimento de sua virtude budista. Ao retornar ao corpo, confirma detalhes de sua visao
ao investigar a histéria da mulher de Huangshui, comprovando sua existéncia e experiéncia
semelhante. Posteriormente, Anju recebe os cinco preceitos budistas e vive por muitos anos.

O conto ¢ uma clara critica as tradigdes religiosas locais rivais ao Budismo na época.
A narrativa se coloca como uma forga de oposi¢ao clara a pratica religiosa local de sacrificios,
evidenciando o contraste entre a pureza dos cultos budistas (Campany, 2012, p. 39-40),
pautada na abstinéncia e na nao-violéncia. O conto pinta de maneira agressiva as tradigdes
locais em como rituais sangrentos e impuros, mostrando a insisténcia da familia e a resisténcia

de Anju para participar desses tradi¢des aqui colocadas como improprias pela narrativa:



52

Although anju thus went to live in his uncle’s family’s home, he kept to his strict
[Buddhist] practice, rejecting and not participating in the family’s impure sacrifices.
After this he suddenly fell ill. He sometimes lost his senses and began performing
songs for the gods; he became befuddled and lapsed into error. This went on for
several years. But in his mind he managed to remain steadfast. He often vowed: “if i
lose my determination not to take life, then may i have my own four limbs cut off to
experience the same thing [that sacrificial victims do]” (Campany, 2012, p. 174)

O conto também critica a tradi¢do taoista e seus lideres, demonstrando que, figuras
religiosas de outras religides mereciam punicdo por nao seguir o dharma, trazendo impurezas
a alma daqueles que os seguem, colocando a corrup¢do de discipulos e a quebra de votos
como algo que deve ser punido por meio de consequéncias severas no além, sugerindo a

superioridade do Budismo:

“But the man had been a libationer, and his wife, too, had been an upholder of the
Dao. Together they had converted and led many followers and taken male and
female disciples and corrupted them (...) The position of teacher is one of the three
key social roles, and to have corrupted it is no different than a father defiling his son.
you are here by remanded to the Department of law for full punishment!” (Campany,
2012, p.176-177).

Hé um claro reforca a autoridade e legitimidade dos sutras budistas ao mostrar que as
visdes dos protagonistas coincidem com suas descrigoes, legitimando que a salvacao esta
dentro dos preceitos e crengas budistas, ndo em outras religides e praticas religiosas,

promovendo a fé e a pratica correta diante de multiplas tradigdes concorrentes.

3.6 A Burocracia Sobrenatural e o Poder Estatal: As Violéncias do P6s-Vida como um

Espelho Politico

O conceito de bao carregava consigo também forte significado politico. A violéncia
era vista como um meio legitimo de controle e ordem. Desde de textos datados da dinastia
Qin, a hao - violencia - foi utilizada para submeter senhores feudais e estabelecer um império
unificado, sendo a puni¢do severa uma caracteristica do governo. A palavra bao ndo era
utilizada apenas como um termo para descrever a violéncia de forma neutra, mas carrega uma
conotacdo normativa que distingue entre diferentes tipos de violéncia, especialmente em
relagdo ao governo e a ordem social. A violéncia era frequentemente utilizada pelos
governantes como um meio legitimo de manter a ordem e controlar a populacdo. A distingdo
entre violéncia sancionada e ndo sancionada era crucial, onde a violéncia exercida pelo Estado

era vista como necessaria e justificavel, enquanto a violéncia de grupos rebeldes ou nao



53

autorizados era considerada transgressora (Ter Harr, 2019, p. 7-9).

O termo bao abrange ndo apenas a descricdo de atos violentos, mas também uma
avaliacdo moral e ética desses atos. O que era considerado “violéncia boa” ou “m4” variava
com o tempo e dependia das circunstancias politicas, refletindo assim as normas sociais ¢
politicas da época e influenciando como a violéncia era percebida e justificada. Além disso, a
historia e a literatura chinesas mostram que a violéncia frequentemente estava associada ao
exercicio do poder e a manutencdo da ordem. A legitimidade da violéncia utilizada por
governantes era frequentemente reforgada por narrativas que apresentavam essa acdo como
uma forma de proteger o povo e restaurar a harmonia social (Ter Harr, 2019, p. 8-9).

No contexto milagrosas sobre o p6s-vida, a burocracia sobrenatural do submundo ¢é
uma representacao significativa que reflete a politica administrativa chinesa. Charles D.
Orzech descreve o pods-vida como uma estrutura complexa, com hierarquias € processos
administrativos que lembram os tribunais e a burocracia governamental do periodo. As almas,
ao chegarem ao mundo dos mortos, sdo submetidas a um julgamento que imita os
procedimentos legais da época, onde sdao avaliadas por magistrados purgatoriais que
determinam suas punigdes de acordo com os crimes cometidos em vida. Essa estrutura nao
apenas enfatiza a ideia de justi¢a, mas também serve como um meio de controle social, onde a
ordem ¢ mantida através do medo das consequéncias apds a morte. A burocracia infernal,
portanto, ndo € apenas uma constru¢do narrativa, mas uma forma de refletir e reforcar a ordem
social vigente na sociedade chinesa (Orzech, 1994, p. 112-113, p. 122-124).

Os mecanismos de poder nas narrativas do inferno sdo fundamentais para entender
como essas representacdes funcionam na manuten¢do da ordem social. Orzech argumenta que
essas narrativas ndo apenas refletem as crengas culturais, mas também atuam como
instrumentos de controle social e politico. Através da representacdo do pos-vida como um
lugar de tortura e julgamento, a responsabilidade pelo sofrimento e pela punigdo ¢
internalizada, fazendo com que os oprimidos aceitem seu destino como resultado de suas
proprias agdes, em vez de questionar as estruturas de poder que os oprimem (Orzech, 1994, p.
112-113, p. 122-124).

O simbolismo da violéncia ¢ central nas narrativas do pds-vida, onde a ideia de
karma ¢ apresentada como uma forca que garante que as a¢des dos individuos tenham
consequéncias inevitaveis. As almas, ao chegarem ao inferno, sao submetidas a um sistema de
julgamento que imita os procedimentos legais da época, onde os magistrados, assim como os
juizes do inferno, desempenham papéis cruciais na determinag¢do do destino das almas. Essa

estrutura burocratica ndo apenas reforca a ideia de que a ordem social deve ser mantida, mas



54

também atua como um mecanismo de controle, onde o medo das puni¢des eternas serve como
um dissuasor contra comportamentos que desafiem as normas sociais. As puni¢des infligidas
as almas ndo sdo vistas como arbitrarias, mas como justas retribuicdes por suas agoes em vida.
Isso obscurece a distingdo entre vitimas e carrascos, pois mesmo aqueles que sofrem no
inferno sdo considerados responsaveis por suas circunstancias. Essa visdo de carma nao
apenas legitima as puni¢des, mas também reforca a ideia de que cada individuo € o autor de
seu proprio destino, o que pode ser utilizado para justificar a falta de compaixdao ou a
crueldade nas praticas sociais e judiciais (Orzech, 1994, p. 120-121).

A relagdo do sistema judicial do pds vida com as praticas de tortura e julgamento no
inferno se assemelham as do sistema judicial chinés, onde a presun¢ao de culpa ¢ uma norma.
No po6s vida, as almas sdo submetidas a interrogatérios e torturas que visam extrair confissoes,
refletindo a realidade de como os acusados eram tratados nas cortes. (Orzech, 1994, p.
120-121). Essa comparagdo revela uma continuidade na forma como a justica ¢ administrada,
onde o uso de confissdes forgadas e a brutalidade sdo comuns tanto no mundo dos vivos
quanto no dos mortos. Essa semelhanca ndo apenas aponta para uma critica ao sistema
judicial, mas também sugere uma interconexao entre as dindmicas de poder que operam na
vida cotidiana e as que se manifestam nas visdes da vida apos a morte.

Partindo deste entendimento da intrinseca relagao entre violéncia, poder e o sistema
administrativo estatal burocratico, tanto no ambito terreno quanto no pos-vida, ¢ possivel
avangar para a analise de como tais conceitos sao manifestados nas narrativas milagrosas
budistas presentes no Mingxiang Ji.

A primeira narrativa a ser examinada ¢ o conto do servidor publico Yang Hu, que se
configura como um dispositivo narrativo para explorar ¢ ensinar aspectos fundamentais da
relagdo entre morte, reencarnacao, legado karmico, bem como os vinculos familiares e os
pecados acumulados. O conto concentra-se em transmitir uma ligdo sobre a conduta religiosa
esperada, alertando de forma explicita para a importancia da retiddo moral e espiritual de um
fiel budista, bem como para as severas e temiveis consequéncias advindas de uma
reencarnagdo marcada pelos pecados. De modo implicito, a narrativa também sugere que o
éxito na carreira burocratica de Yang Hu estd estreitamente vinculado a sua devogao
demonstrada nesta nova existéncia, configurando esta vida subsequente como um modelo
exemplar de comportamento pos-morte a ser seguido:

“The last paragraph, depicting a layperson’s awareness of his karmic legacy across

many lifetimes, ties in with the theme of the first. If you remember your past lives,
then you remember the many sins you committed in them, and you therefore feel a



55

more urgent need to gain merit in this present lifetime. There was ready to hand a set
of practices our text is prepared to recommend for dealing with this crushing karmic
burden: confession and repentance (chanhui 1), which, along with the periodic
abstinence practices with which they were often combined, were certainly among the
most important devotional activities in the lives of both lay and monastic Buddhists
in early medieval China."”” (Campany, 2012, p.74-75)

Ao final do conto, ¢ notavel a conexdo estabelecida pela narrativa entre o papel de
Yang Hu como servidor publico, suas doagdes significativas e frequentes aos mosteiros e sua
busca por redencdo karmica. Essa inter-relagdo sugere que as contribuicdes monetarias
regulares de um funcionario publico de alto escaldo sdo apresentadas como uma estratégia
institucional para evitar uma morte dolorosa. A narrativa, portanto, ilustra como a pratica da
doacdo oficial ndo apenas reflete uma preocupacao individual com a salvagao espiritual, mas
também serve como um mecanismo de controle social e moral, evidenciando a importancia
das acdes pro budistas feitas por oficiais publicas contam na busca por um destino favoravel
no pos-vida.

O conto de Zhao Tai apresenta uma narrativa detalhada do sistema burocratico do
po6s-vida budista, onde o protagonista, um membro da elite politica local, experimenta o
sistema judiciario do purgatorio e seus diversos castigos fisicos e ritualizados, como
perfuragdes, queimaduras e torturas. Essa violéncia fisica e burocratica € uma expressao clara
da violéncia institucional, na qual monges, juizes do purgatorio e agentes do sistema espiritual
atuam como executores de uma coer¢ao ritualizada, disciplinando tanto os mortos quanto os
Vivos.

No eixo da burocracia sobrenatural e poder estatal, o conto revela como o sistema
pos-vida funciona como uma burocracia organizada, na qual juizes e agentes espirituais
aplicam puni¢des e recompensas que refletem a estrutura hierdrquica do Estado. Essa
correspondéncia entre o aparato espiritual e o poder politico legitima a coercao e disciplina

social, mostrando que o controle exercido no pds-vida ¢ uma extensao do controle estatal. A

3 O debate sobre a aplicabilidade do conceito de "medieval" a histéria chinesa ¢ multifacetado e reflete tensdes
entre perspectivas particularistas e comparativistas. Brooke (1998) argumenta que o termo "medieval" ¢ uma
construgdo teleoldgica europeia, inadequada para descrever a periodizagdo chinesa, que se baseia em ciclos
dinasticos e declinio secular, sem a no¢do de um periodo intermediario. Ele enfatiza que a historiografia chinesa
desenvolveu uma abordagem critica e pragmatica, focada em causas e efeitos concretos, sem a necessidade de
categorias como "medieval" (Brooke, 1998, p. 145-146, 148-149, 161). Em contrapartida, Knapp (2007) sugere
que, entre 200 e 1000 E.C., a China apresentou caracteristicas compartilhadas com a Europa Medieval, como
descentralizag@o politica, hibridismo cultural e militarizagdo, apesar de manter a ideia de um império unificado e
a valorizagao da educag@o. Ele propde que essas similaridades, também observadas no que ele mesmo chama de
“Mundo Arabe Medieval”, indicam respostas comuns a desafios globais, buscando se utilizar de termos comuns
como uma forma de enriquecer a compreensdo da histéria medieval global (KNAPP, 2007, p. 12-17). Dada a
complexidade envolvida na aplicagdo de conceitos historicos eurocentrados a contextos historicos diversos, esta
pesquisa optou por ndo empregar o termo "medieval", ainda que este seja amplamente utilizado dentro da
historiografia anglo-saxa.



56

violéncia institucional e simbolica presentes no conto sdo, portanto, ferramentas essenciais

para a consolidag¢ao do poder politico-religioso e para a manuten¢ao da ordem social:

Several hundred bureau officials were busy collating documents, saying things like,
“Those who killed living beings are to become mayflies that are born in the morning
and die in the evening. Those who stole and robbed are to become pigs and sheep, to
be butchered by others. Those who engaged in debauchery are to become cranes,
ducks, and deer. Those who went back on their word are to become owls. Those who
did not repay their debts are to become donkeys, mules, oxen, and horses.”
(Campany, 2012, p. 81).

As descrigdes vividas do sistema burocratico judicial, um sistema que julga, setencia,
tortura e retribui funcionam como adverténcias morais, enfatizando a importancia do dharma
e da conformidade as expectativas sociais. Ao apresentar o inferno como um reflexo da
administracdo estatal, essas historias reforcam a ideia de que a moralidade e a justica estdo
intrinsecamente ligadas a estrutura de poder vigente. Assim, a busca por unificagio politica e
social, se estende a esfera espiritual, onde a conformidade e a obediéncia s3o ndo apenas
esperadas, mas exigidas, sob pena de severas consequéncias na vida apos a morte.

A simbologia do medo sustenta todo o novo sistema sendo instaurado ao longo deste
processo politico de unificagdo politico-administrativa e suas mudangas politico-religiosas.
Assim, o conto de Zhao Tai, revela-se um manual de dominacdo: onde a violéncia fisica
aterroriza, a violéncia simbolica doutrina, e ambas garantem que o poder, seja dos
magistrados do inferno ou o da dinastia na Terra, permaneca intocado.

Elementos como a "Cidade dos Cem Li", um local de julgamento cujo nome nao
aparece em outros textos além do texto de Zhao Tai, indicam que os contos milagrosos
chineses estavam experimentando e tentando integrar conceitos indianos em moldes chineses,
nem sempre com sucesso duradouro

Com temas semelhantes ao conto anterior, no conto de Zhi Faheng, a violéncia
institucional se manifesta de forma bastante explicita por meio da atuagdo de agentes do
sistema poés-vida budista, contando novamente com monges, juizes do purgatdrio ou outros
oficiais espirituais, para exercerem uma autoridade coercitiva, semelhante ao sistema politico
administrativo chines, sobre os mortos e vivos. Esses agentes funcionam como representantes
de um aparato burocratico espiritual, cuja fungdo ¢ julgar, punir e disciplinar os individuos
conforme seus méritos e faltas acumulados em vida. A violéncia praticada por esses agentes ¢
ritualizada, legitimada por um conjunto de normas morais e juridicas budistas, e tem como
objetivo assegurar a manutencao da ordem social e religiosa.

A narrativa apresenta esse sistema poOs-vida como uma estrutura hierarquica e



57

burocratica que espelha o funcionamento do Estado terreno, onde o poder politico e religioso
se entrelacam para exercer controle social. Os juizes e monges agem como executores de uma
autoridade moral e espiritual que disciplina o comportamento dos individuos, impondo
puni¢des e recompensas que reforcam a obediéncia aos preceitos budistas e as normas sociais.
Essa violéncia institucionalizada ndo ¢ arbitraria, mas parte de um mecanismo organizado de
coerc¢do que legitima a autoridade dos agentes religiosos e do Estado (Campany, p. 86).

No eixo da burocracia sobrenatural e poder estatal, o conto exemplifica como o
sistema de julgamento e puni¢do no pos-vida funciona como uma extensao do poder estatal,
refletindo e reforcando a hierarquia politica. Embora Faheng ndo seja um dos piores
pecadores, sua negligéncia espiritual o coloca em perigo no sistema punitivo do pds-vida,
mostrando que até pequenos desvios tém consequéncias graves. O sistema burocratico
religioso € cruel.

O conto retrata o pds-vida como um sistema organizado, com agentes, juizes e locais
especificos para julgamento e punigdo. Isso reflete a burocracia estatal, onde cada figura tem
uma fun¢do definida dentro de uma cadeia de comando. A men¢do a recipientes com
diferentes quantidades de terra pode simbolizar o registro meticuloso das agdes dos
individuos, semelhante a um sistema de arquivos ou banco de dados, onde cada pessoa ¢
catalogada e julgada de acordo com suas acgdes. A violéncia institucional no conto ¢
justificada pela necessidade de manter a ordem cosmica e garantir que os individuos sejam
punidos ou recompensados de acordo com o karma. Isso reflete a legitimacao do poder estatal
através de uma narrativa religiosa que sustenta a autoridade do sistema.

O conto de Liu Sahe enfatiza novamente a violéncia institucional manifestada na
estrutura burocratica e dogmatica do purgatério, onde demonios e guardides torturam Sahe de
acordo com regras fixas, atuando como agentes de uma justica celestial institucionalizada. A
salvacdo de Sahe torna-se vidvel apenas por meio da intervencdo de Guanyin e sua
subsequente ordenacdo como monge, o que ressalta que a instituigdo monastica detém o
monopdlio da libertagdo, marginalizando os leigos. O conto também afirma que "os
sofrimentos correspondem ao que dizem os sutras" (Campany, 2012, p.150), validando os
textos budistas como um texto de carater quase legal, carregando em si uma autoridade
incontestavel.

Nesse contexto, a violéncia se torna um mecanismo de disciplina, moldando corpos e
crengas para alinha-los a ortodoxia budista. A narrativa continua reafirmando a autoridade do
sistema budista, além de evidenciar a forma como a religido pode operar como uma

ferramenta de controle social ao descrever punig¢des severas no purgatorio, que incluem



58

torturas fisicas e julgamentos burocraticos, onde monges atuam como advogados espirituais.

O conto de Tang Zun segue a narrative de familiares que retornam do além para
alertar sobre as consequéncias espirituais de negligenciar praticas e preceitos budistas. Ela
enfatiza o sofrimento extremo enfrentado por aqueles que, em vida, ndo acreditavam em
punicdo ou recompensa carmica, € que agora estdo presos em trabalhos for¢ados e prisdes
subterraneas. O sofrimento dos parentes serve como adverténcia sobre a importincia da
devocao constante, da acumulacao de méritos e do respeito filial.

Aqui, j& ha de se apontar esse contante padrdo de repeticdo nestas historias.
Narrativas de um recém-falecido que vivencia o mundo dos mortos com o objetivo de alertar
0s Vvivos sobre a importancia de seguir os preceitos do dharma é um estilo bastante comum

nas obras do Mingxiang Ji:

“Here we have, already, another of many glimpses of the afterlife afforded in the
stories collected here. Each of these narratives contributes a brick, as it were, to the
edifice that would become the medieval Chinese system of purgatories. (Campany,
2012, p.86)”

J4

Esse tipo de recurso e padrao de narrativa ¢ repetitivo ao longo dos contos do
Mingxiang Ji, mas essa repeticdo constante revela como a China deste periodo concebia a
vida ap6s a morte: ndo como um reino de sombras indistintas, mas como um sistema
administrativo rigoroso, uma maquina karmica que processava almas com a mesma eficiéncia
de um tribunal imperial. Essa visd@o burocratica do pés-vida ndo era completamente nova; a
tradi¢do chinesa ja mencionava registros de méritos e deméritos, além de deuses-escrivaes que
supervisionavam as acdes dos vivos. No entanto, o Budismo introduziu inovagdes
significativas: a divisdo das cortes infernais e a ideia de que pecados especificos resultavam
em puni¢des igualmente especificas, como renascer como um animal de carga apos explorar
0s pobres ou ter a lingua perfurada por mentiras. (Campany, p. 83).

O conto de Cheng Daohui comega com o protagonista sendo levado por homens, que
o amarram com ¢ o conduzem a forca para um local de julgamento. Esses agentes
representam a autoridade coercitiva do sistema pds-vida, agindo de forma semelhante a
policiais ou funcionarios do estado. Ao chegar a uma cidade com edificios e uma arvore
simbolica, Cheng Daohui ¢ submetido a um processo de julgamento. A figura de um homem
com armadura e um cajado questiona os agentes sobre o numero de prisioneiros, refor¢ando a
hierarquia burocratica e a vigilancia constante do sistema. A descri¢do de uma montanha
coberta de ossos e a presenca de recipientes com terra sugerem um ambiente de puni¢do

sistematica e controle disciplinar, onde os individuos sdo submetidos a sofrimentos



59

pré-determinados.

O conto de Cheng Daohui também segue esse padrdo narrativo, com as descrigdes
dos castigos nas prisdes subterraneas colocados de forma bastante vivida e violentaa, servindo
como adverténcia sobre as consequéncias dos pecados e como incentivo a pratica budista. O
papel do monge como advogado no tribunal do além destaca a funcdo intercessora da
comunidade budista, capaz de atestar e¢ reivindicar os méritos dos individuos diante das
autoridades espirituais. O conto, assim, reforca a superioridade do Budismo como caminho de
salvagdo e a necessidade de cultivar méritos, mesmo que esquecidos temporariamente, pois
eles podem determinar o destino final da alma (Campany, 2012, p. 39-40).

O conto de Zhang Ying segue, até certo ponto, o padrdo estabelecido por narrativas
semelhantes, com parte da histéria ambientada no mundo dos mortos, onde o protagonista
deve expiar seus pecados. A verdadeira inovagao analitica do conto revela-se em seu inicio,
quando Zhang Ying se envolve em praticas religiosas tradicionais, como sacrificios e cultos a
deuses locais. No entanto, ao perceber a ineficacia dessas praticas diante da doenga de sua
esposa, ele decide buscar auxilio no Budismo. Essa transi¢do marca o inicio de sua jornada
espiritual, culminando em uma experiéncia milagrosa que valida a eficdcia da devogdo

budista.

“Ying was good with his hands, so when he awoke he lit candles and built a high
seat and an altar to the Mother of Demons [Guizimu %7 £]. The next day, when
Tankai arrived, Ying told him of the dream. With this he received the five lay
precepts, destroyed and discarded his images of gods, and set out a great [feast as]
offerings [to create] fortune. His wife’s illness at once improved, and soon she was
completely cured (Campany, 2012, p. 115).”

Além de apresentar uma perspectiva inovadora sobre os devotos das religides
tradicionais chinesas, o conto de Zhang Ying adquire maior profundidade quando analisado
no contexto politico das Dinastias do Sul e do Norte (420-589 E.C.). O conceito de um
purgatério de punic¢des ao norte (Campany, 2012, p. 116), que permeia estd narrativa pode ser
interpretado como um reflexo da geopolitica da época, que percebia os estados rivais ao norte
e ao oeste, sob dominio "barbaro", como territérios a serem "purificados" e integrados ao
império. Essa cosmologia espelha a visao dos chineses Han sobre os outros povos como
"barbaros" que necessitavam de civilizagdo e assimilacdo. No conto de Zhang Ying, a
burocracia sobrenatural e o sistema de julgamento no pds-vida podem ser vistos como uma
metafora para a hierarquia e o controle que as dinastias do Sul e do Norte buscavam

estabelecer sobre os territorios conquistados.



60

Durante as Dinastias do Sul e do Norte, houve um esforgo significativo para unificar
a cultura Han e consolidar a identidade chinesa em face das influéncias estrangeiras. O
Budismo, como religido importada, foi adaptado para servir a esse proposito, sendo integrado
as tradi¢des locais e utilizado como ferramenta de coesdo cultural. A conversdo de Zhang
Ying ao Budismo simboliza a assimilacdo das praticas religiosas estrangeiras pela cultura
Han, refor¢ando a ideia de que o Budismo era superior as tradi¢des locais e capaz de unificar
0 povo sob uma mesma fé (Poceski, 2009, p. 125).

A critica implicita as praticas religiosas locais, como sacrificios e cultos a deuses,
reflete o projeto de unificacdo cultural que buscava substituir tradi¢cdes fragmentadas por uma
religido universalista. O Budismo, com sua estrutura hierarquica e cosmologia abrangente,
oferecia um sistema de crengas aplicavel a todos os povos, incluindo os "barbaros do norte".
A eficacia das praticas budistas no conto de Cheng Daohui refor¢a essa ideia, demonstrando
que a devocdao ao Budismo ¢ o caminho para a salvagdo e a cura, tanto em nivel individual
quanto coletivo (Poceski, 2009, p. 125).

No decorrer do conto de Sun Zhi, emergimos uma figura inovadora no contexto das
narrativas sobre o pos-vida. Ao contrario do padrdo narrativo dos outros contos de um
"fantasma sofredor", que expia seus pecados em um estado de sofrimento, Sun Zhi se
apresenta como um estudante do além. Apds sua morte, ele 1€ livros no plano espiritual e
gerencia ativamente o destino de sua familia, prevenindo crises e interagindo com as politicas
do periodo. Além disso, desempenha o papel de mensageiro da rebelido em Zhu,
evidenciando sua influéncia e participagdo ativa na dindmica social e politica de sua época. A
punicdo ancestral também ¢é destacada, com Zhi alertando que muitos dos seus ancestrais
sofrem por pecados, e exigindo que a familia abandone os costumes locais de sacrifico animal
e comer carne, especialmente o coracdo, para aliviar seus sofrimentos (Campany, 2012, p.
121-123).

Novamente, o tema dos sacrificios ¢ da alimentagdo de animais como forma de
impureza espiritual retorna. Outro conto que explora essa conexao entre praticas alimentares e
salvagdo ¢ o relato de Yu Shaozhi, onde Shaozhi, apés sua morte, adverte sobre a punigdo dos
ancestrais por pecados, exigindo proibi¢cdo de consumo e sacrificios continuos de animais e
reforgando a ideia de vigilancia e controle moral dentro da familia e da ordem social
(Campany, 2012, p. 161).

O conto gira em torno de dois personagens principais: Yu Shaozhi, um
ex-governador de Xiangdong que morreu de doenga no final do periodo Yuanxing (404), e

Zong Xie, seu primo e amigo proximo. Apods sua morte, Shaozhi aparece a Xie durante o



61

periodo Yixi (405—419), mantendo sua aparéncia e voz, mas com os pés acorrentados. Essa
interagdo ¢ central para a narrativa, na qual Shaozhi explica que foi autorizado a retornar
temporariamente devido a proximidade que compartilhavam. Ele oferece conselhos sobre
praticas budistas, enfatizando a importancia de evitar matar seres vivos, especialmente a
proibi¢do de sacrificar bois e consumir cora¢des de animais. Embora abordem assuntos
familiares e cotidianos, Shaozhi evita detalhes sobre o mundo espiritual, culminando com sua
partida abrupta e a previsao de um reencontro em trés anos, coincidente com a morte de Xie
(Campany, 2012, p. 161).

A narrativa também destaca o comportamento violento relacionado ao ato de matar
seres vivos, refletindo uma preocupacgdo ética e espiritual com a violéncia contra os animais.
Shaozhi adverte Xie sobre a gravidade dessas acdes, ressaltando que o coragdo ¢ a "residéncia
dos espiritos da bondade". Essa proibigdo simboliza uma critica a violéncia ¢ uma
internalizacdo de normas religiosas, onde a figura de Shaozhi, mesmo apds a morte, mantém
uma voz autoritaria que Xie aceita sem questionar. Assim, a mensagem do conto naturaliza a
ideia de que certas praticas sdo moralmente condenaveis, reforcando hierarquias espirituais e
criando uma atmosfera de vigilancia sobrenatural que controla o comportamento dos
individuos (Campany, 2012, p. 161). Essa narrativa também suscita reflexdes sobre o
vegetarianismo e as praticas alimentares locais.

Por ultimo na analise de contos milagrosos budistas "Signs from the Unseen Realm",
temos a historia de Chen Anju, que adoece € morre, apenas para retornar a vida e compartilhar
suas experiéncias nas purgatorios. Ao chegar perante os magistrados sombrios, Anju se
depara com um nobre que questiona sua presenga, revelando que a morte de Anju foi um erro,
pois seu tio, e nao ele, deveria ter falecido. Este detalhe € significativo, pois implica que a
morte de Anju foi resultado de uma queixa formal (gao su) apresentada por seu tio, que havia
adotado Anju devido a falta de filhos em sua linhagem (Campany, 2012, p. 40).

A narrativa contrasta as ag¢des do tio, que se dedicou a servir espiritos de deuses
profanos, com a devo¢do de Anju ao budismo, que o levou a prometer nunca sacrificar
animais como oferendas. Essa oposi¢ao nao apenas destaca a moralidade do protagonista, mas
também serve como uma critica implicita as praticas religiosas do tio. O retorno a vida de
Anju, acompanhado pela ordem de prisdo imediata do tio, simboliza uma forma de justica
cosmica que valida a escolha religiosa de Anju e condena as a¢des do tio. Assim, o conto nao
apenas domestica a religido budista em um contexto mais amplo, mas também a posiciona
como uma alternativa moralmente superior, refor¢ando a ideia de que a verdadeira devogao ¢

recompensada, enquanto a profanacdo resulta em consequéncias severas (Campany, 2012, p.



62

39-40).

Contos do "Signs from the Unseen Realm" e outras cole¢des de relatos de milagres
desse periodo desempenham um papel crucial na domesticagdo de uma religido que ainda era
considerada relativamente estrangeira. Esses textos situam a nova fé em um contexto mais
familiar para os leitores, a0 mesmo tempo em que argumentam continuamente sobre sua
superioridade em relagdo a outras praticas religiosas. Essa dinamica ¢ particularmente
evidente em episodios especificos que ilustram a interacdo entre diferentes sistemas de
crengas e a contestacdo de suas respectivas valéncias como o caso de Anju, um exemplo claro
e elucidativo dessa domesticagdo cruzada e contestacdo das crencgas locais (Campany, 2012, p.
39-40).

Em suma, a concepgdo do pos-vida com suas caracteristicas burocraticas transcende
a mera dimensao religiosa, funcionando como um reflexo das complexas dinamicas de poder
e mecanismos de controle social presentes na sociedade chinesa. As narrativas que enfatizam
as puni¢des no além-vida atuam como um espelho das aspiragdes politicas e sociais de seu
tempo, evidenciando a profunda interrelagdo entre a administragdo estatal e a moralidade
publica. Dessa forma, torna-se claro que a religido, longe de ser apenas uma esfera espiritual,
desempenha um papel estratégico como instrumento de controle social, contribuindo para a

manuten¢do da ordem e a busca por um ideal de unificacdo politica e social.



63

REFLEXOES FINAIS

O presente trabalho teve como objeto de estudo os contos milagrosos budistas
chineses compilados no Mingxiang Ji, obra atribuida a Wang Yan, produzida no contexto das
Dinastias do Norte e do Sul e inicio da Dinastia Sui (490-589 E.C.). A pesquisa concentrou-se
na analise das manifestacdes de violéncia — tanto simbdlica quanto institucional — presentes
nas narrativas sobre o pds-vida, buscando compreender como tais relatos funcionaram como
instrumentos politico-religiosos para a oficializagdo do Budismo, a transformagdo das
religides locais e a promoc¢do da unificacdo politico-cultural da China durante o periodo
pré-Tang. Através de uma abordagem interdisciplinar que articula literatura, histéria e estudos
religiosos, este estudo explorou a complexa articulagdo entre violéncia, poder e conversao
religiosa, evidenciando a instrumentalizagdo da violéncia como ferramenta pedagogica e

mecanismo de controle social.

Um dos achados centrais desta andlise ¢ que a violéncia, nos quatorze contos
estudados, raramente ¢ apresentada como um conflito direto entre individuos ou grupos
humanos. Pelo contrario, manifesta-se predominantemente como uma violéncia estrutural, de
carater impessoal e mediada por forgas indiretas, como intervengdes cosmicas, institui¢cdes
religiosas € mecanismos de retribuicdo carmica. Tais violéncias, aqui nomeadas como
simbolicas e institucionais, sdo exercidas por agentes sobrenaturais (deuses, monges
misteriosos e funciondrios burocratas do pos-vida) que operam como executores e
observadores de um sistema moral e social maior, no qual puni¢do e recompensa sao
instrumentos para manter a ordem cosmica, politica e social. Essa caracteristica diferencia a
violéncia dos contos budistas das formas convencionais de violéncia interpessoal, destacando
seu papel como mecanismo ritualizado, codificado e profundamente integrado a uma

cosmologia que legitima tanto a justi¢a divina quanto o controle estatal.

A relevancia do tema se manifesta em multiplas dimensdes. No ambito académico,
este trabalho contribui para suprir lacunas significativas na historiografia brasileira e global
sobre o Budismo pré-Tang e sua relagdo com processos de violéncia institucional, uma
tematica ainda pouco explorada, sobretudo a partir de fontes primarias populares como os
contos milagrosos. Além disso, a pesquisa dialoga com debates contemporaneos acerca da
relagdo entre religido e poder, desafiando a visdo tradicionalmente romantizada do Budismo
enquanto doutrina pacifista e destacando sua dimensdo politica e coercitiva em contextos

historicos especificos. Para o campo da Histéria e das Ciéncias Humanas no Brasil, este



64

estudo reforca a necessidade de ampliar o ensino e a pesquisa sobre a Asia, contribuindo para
a descolonizacdao do canone historico e para a formag¢ao de uma perspectiva verdadeiramente

global e pluralista.

A andlise do vocabuldrio de violéncia nos contos permite chegar a conclusdes
fundamentais para a compreensdo do papel da linguagem na estruturagdo do poder.
Primeiramente, a violéncia e a linguagem de carater violento sdo utilizadas como ferramentas
de ordem social: os contos reforcam que a quebra de normas gera punicao, descrita por meio
de um vocabulario especifico, refletindo a fusdo entre Estado e religido na China do periodo
em questdao. O processo de apagamento e sincretismo religioso servia para disciplinar, assustar
e legitimar, sendo a linguagem um mecanismo ativo de controle. Termos como “espiritos da
bondade” criam dicotomias (puro/impuro), estigmatizando transgressores, enquanto
eufemismos como “retorno ao mundo inferior” suavizam a violéncia, tornando-a aceitavel e
integrando-a ao cotidiano dos fiéis. Além disso, h4 uma universalidade de certos simbolos em
multiplos contos: palavras como ‘“cadeias” e “algemas” associam-se a falhas morais, nao
apenas crimes, € o sacrificio animal ¢ relacionado a degeneracdo espiritual, mesmo em
contextos de rituais tradicionais. Todos esses elementos apontam para uma violéncia nao
gratuita, mas estruturada, impessoal e didatica, cujo vocabuldrio revela um projeto de
governanga espiritual em que medo e culpa mantém a ordem e sustentam o projeto

politico-social.

Em relagdo aos objetivos formulados, tanto o geral quanto os especificos foram
plenamente contemplados. O objetivo geral de compreender a funcao politico-religiosa dos
contos milagrosos budistas na consolidagdo do Budismo e nos movimento de unificacdo
cultural da China durante o periodo das Dinastias do Norte e do Sul e inicio da Dinastia Sui
foi atingido por meio da analise detalhada das narrativas e do seu contexto histérico-politico.
Os objetivos especificos, que incluiam a identificacdo das formas de violéncia presentes, a
andlise do sincretismo religioso e a compreensdo das estratégias de conversdo e legitimacao
do poder, foram igualmente alcancados. A pesquisa demonstrou que a violéncia nos contos
transcende o mero sofrimento fisico, configurando-se como um fenomeno multifacetado e
estrutural, articulado a uma cosmologia budista que legitima a autoridade clerical e estatal. A
violéncia simbdlica, ao deslegitimar cultos locais e impor a superioridade do Budismo, e a
violéncia institucional, através de punigdes ritualizadas e burocratizadas no pés-vida, atuam
em conjunto para disciplinar, educar e integrar a populagdo em um novo regime espiritual e

politico.



65

A hipdtese inicial, que postulava a utilizagdo da violéncia como ferramenta
estratégica de poder e conversao religiosa nas narrativas do Mingxiang Ji, foi confirmada com
base na andlise das fontes e na contextualizagdo historica. A pesquisa respondeu ao problema
central ao evidenciar que os contos milagrosos funcionaram efetivamente como instrumentos
de controle social e unificagdo politica, promovendo a hegemonia budista por meio de um
sistema complexo de medo, culpa e esperanca de salvagdo. Essas narrativas ndo apenas
reforgaram a autoridade do clero e do Estado, mas também articulavam um projeto cultural
que buscava remodelar as crencas coletivas e as praticas religiosas da populagdo, promovendo

a siniza¢dao do Budismo e a marginalizagdo simbolica das tradigdes rivais.

Em conclusdo, os contos milagrosos budistas na China da Dinastia Sui
desempenharam um papel multifacetado que vai além da simples expressdo de fé. Eles
funcionaram como instrumentos estratégicos para a expansdo e consolidagdo do Budismo
como uma forga politica e social relevante. Através das narrativas compiladas em obras como
o Records of Signs from the Unseen Realm, percebe-se que a retribuicdo carmica nao era
apenas uma doutrina religiosa, mas também um mecanismo de poder capaz de influenciar
comportamentos e crencas populares, muitas vezes alinhado a interesses politicos. As diversas
formas de violéncia presentes nessas historias, tanto a institucional, manifestada em punigdes
ritualizadas e burocraticas no pds-vida, quanto a simbdlica, que atua na esfera das ideias e
representacdes culturais, foram fundamentais para legitimar o Budismo e promover sua
conversdao. A violéncia institucional disciplinava os individuos e refor¢ava a ordem social,
funcionando como instrumento de controle e unificagdo politica. Por sua vez, a violéncia
simbolica deslegitima cultos locais e tradigdes rivais, posicionando o Budismo como a

religido moral e espiritualmente superior.

Esses dois tipos de violéncia se entrelagam no processo de sincretismo religioso e
sinizagdo do Budismo, revelando um conflito implicito nas narrativas que refletia a disputa
pela hegemonia religiosa e politica na sociedade chinesa da época. A pesquisa evidenciou que
o sincretismo ndo foi um processo pacifico ou meramente conciliatério, mas um campo de
tensdo e disputa cultural, onde a violéncia simbdlica e institucional servia para consolidar a
supremacia budista em detrimento das tradi¢des locais e rivais. Assim, o Budismo emerge nao
apenas como uma religido espiritual, mas como um agente ativo de transformagdo social e

politica, profundamente inserido nas estratégias de poder e controle do Estado imperial.



66

Os resultados obtidos indicam que o Budismo chinés do periodo em debate, longe de
ser uma religido unicamente pacifica e isolada de qualquer contexto de poder e violéncia,
esteve profundamente imbricado nas estruturas de poder e nas estratégias estatais de
unificacdo cultural. A violéncia, em suas multiplas formas, emerge como elemento central na
construcdo e manutengdo dessa hegemonia, funcionando como mecanismo pedagogico e
politico-religioso que buscava disciplinar tanto o reino dos vivos quanto o reino dos mortos.
A anélise dos contos revelou a existéncia de um sistema pos-vida burocratico e ritualizado,
que reproduzia e refletia as institui¢des politicas da época, legitimando a autoridade do poder
politico e do clero budista. Ao mesmo tempo, o sincretismo religioso presente nas narrativas
evidencia a complexidade da interacdo entre o Budismo e as tradigdes locais, marcada por um

conflito implicito que se expressa por meio da violéncia simbodlica e da imposi¢do cultural.

Dessa forma, este estudo amplia a compreensdo das relagdes entre violéncia, religido
e politica na Histéria da China, oferecendo uma perspectiva interdisciplinar que articula
literatura, historia e religido. A pesquisa contribui para o debate historiografico ao destacar a
importancia das fontes populares e orais na constru¢do da memoria coletiva e na legitimacao
do poder, além de evidenciar como a violéncia pode operar como instrumento de conversdo e
controle ideoldgico. Por fim, o trabalho refor¢a a necessidade de repensar as narrativas
hegemonicas sobre o Budismo e suas relagdes com o poder, abrindo caminho para
investigacoes futuras que aprofundem a andlise das dinamicas entre poder e religido em outras

regides e periodos historicos.



67

REFERENCIAS

Fonte Documental

CAMPANY, R. F. Signs from the unseen realm: Buddhist miracle tales from early medieval
China. Tradug@o: Robert Ford Campany. Honolulu, HI, USA: University of Hawaii Press,
2012.

Bibliografia

BARRETT, T. H. Religion and Violence in China. In. GORDON, M. S.; KAEUPER, R. W.;
ZURNDORFER, H. (eds.). The Cambridge World History of Violence. Cambridge:
Cambridge University Press, 2020. p. 349-367

BROOK, Timothy. Medievality and the Chinese sense of history. Medieval History Journal,

Toronto, v. 1, n. 1, p. 145-164, 1998. Disponivel em: https://mhj.sagepub.com. Acesso em: 19
fev. 2025.

BURKE, Peter. New Perspective on Historical Writing. Centre County: Pennsylvania State
University Press, 1992.

BUENO, André. Ensino da Historia da China: como fazer? Revista Tempo, Espago e
Linguagem - TEL v. 8, n. 2, jul./dez., 2017.

CAMPANY, R. F. Strange Writing: Anomaly Accounts in Early Medieval China. Albany:
State University of New York Press, 1996.

CHEN, JACK W. Blank Spaces and Secret Histories: Questions of Historiographic
Epistemology in Medieval China. The Journal of Asian Studies, vol. 69, n. 4, 2010.

CHENG, Fang. The Evolution of “Sinicisation.” Journal of the Royal Asiatic Society, v. 31, n.
2,p.321-342, 2021.

CHITTICK, Andrew. The Jiankang Empire in Chinese and World History. New York, NY:
Oxford University Press, 2020.

DIEN, Albert E.; KNAPP, Keith Nathaniel (Ed.). The Cambridge History of China. Volume 2:
The Six Dynasties, 220-589. 1. ed. Cambridge, England: Cambridge University Press, 2019.

EBREAY, Patricia Buckley. The Cambridge Illustrated History of China. Cambridge:
Cambridge University Press, 28 jul. 2022.



68

EBREAY, Patricia B.; WALTHALL, Ann; PALAIS, James. East Asia: A Cultural, Social, and
Political History. Boston: Wadsworth Cengage Learning, 2008.

GARCIA, Manuel Perez. From Eurocentrism to Sinocentrism: the New Challenges in Global
History. European Journal of Scientific Research, v. 119, n. 3, margo, 2014, p. 337-352.

GUAN, Shih-chien. Emperor Yang and the Buddhism of the Sui Dynasty. Yuan Kuang
Journal of Buddhist Studies, v. 8, 2003.

HALL, Stuart. Cultura e representacao. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio: Apicuri, 2016.

KNAPP, Keith N. Did the Middle Kingdom have a Middle Period? The Problem of
"Medieval" in China's History. Education About Asia, [S.1.], v. 12, n. 3, p. 12-17, jan. 2007.

LAUMAKIS, Stephen J. An Introduction to Buddhist Philosophy. Cambridge: Cambridge
University Press, 2008.

LEWIS, Mark Edward. China between Empires: The Northern and Southern Dynasties.
Cambridge, MA, USA: Harvard University Press: Belknap Press, 2009.

LING, Chao. Imperial Identity and Religious Reformation: The Buddhist Urban Landscape in
Northern Wei Luoyang. Religions, v. 15,n. 5, p. 551, 2024.

LING, Ye. Discussion on Philosophical and Political Thought of Confucianism and Taoism of
Wang Tong in the Sui Dynasty. In: INTERNATIONAL CONFERENCE ON SOCIAL
SCIENCE, EDUCATION AND HUMANITIES RESEARCH, 6, 2017, Nice. Proceedings |...]
Paris: Atlantis Press, 2018, p. 319-322.

LUO GUANZHONG. Romance of the Three Kingdoms. Tradu¢do de C. H. Brewitt-Taylor.
Shanghai: Kelly & Walsh, 1925.

BLOCH, Marc. Histoéria e Historiadores. Porto Alegre: Teorema, 1998

MILLWARD, James A. How ‘Chinese Dynasties’ Periodization Works with the ‘Tribute
System’ and ‘Sinicization’ to Erase Diversity and Euphemize Colonialism in Historiography
of China. The Historical Journal, v. 67,n. 1, p. 151-160, 2024.



69

NATTIER, Jan. A Guide to the Earliest Chinese Buddhist Translations: Texts from the
Eastern Han "Dong Han" and Three Kingdoms "San Guo" Periods. Toquio: International
Research Institute for Advanced Buddhology, Soka University, 2008. 194 p.

ORZECH, Charles D. Mechanisms of Violent Retribution in Chinese Hell Narratives.
Contagion: Journal of Violence, Mimesis, and Culture, vol. 1, p. 111-126, 1994.

POCESKI, Mario. Chinese Religions—the eBook. [S. 1.]: Journal of Buddhist Ethics Online
Books, Ltd., Providence Utah USA, 2009.

ROMAN LOPEZ, M. T. El concepto de ahimsa en el hinduismo, el budismo y el jainismo.
Cuadernos del Marqués de San Adrian: revista de humanidades, n. 4, 2006, p. 261-284, 2006.

TER HAAR, Barend. Religious Culture and Violence in Traditional China. Elements in
Religion and Violence. Hamburgo: Universitdt Hamburg, 2019.

THE EDITORS OF ENCYCLOPEDIA BRITANNICA. Dharma. Encyclopedia Britannica.
Disponivel em: https://www.britannica.com/topic/dharma-religious-concept. Acesso em: 10
jul. 2025.

TWITCHETT, Denic C. The Cambridge History of China: Sui and T'ang China, 589-906,
Part 1. Cambridge: Cambridge University Press, vol. 3, 2008.

WILKINSON, Endymion Porter. Chinese history: a new manual. Cambridge, Massachusetts:
Harvard University Asia Center, 2013.

WRIGHT, Arthur F. Buddhism in Chinese History. Stanford, CA: Stanford University Press,
1959. p. 51-59.

XIONG, Victor Cunrui. Emperor Yang of the Sui Dynasty: His Life, Times, and Legacy.
Albany: State University of New York Press. 2006.

YIN, Meng. The future cakravartin-maitreyan soteriology in early China. 2012. Thesis
(Master of Arts in Religious Studies) — College of Liberal Arts and Sciences, University of
Iowa, lowa City, 2012.


https://www.britannica.com/topic/dharma-religious-concept

70

ZHANG, Zhenjun. From Demonic to Karmic Retribution: Changing Concepts of 'Bao' in
Early Medieval China as Seen in the 'You Ming Lu'. Acta Orientalia Academiae Scientiarum
Hungaricae, v. 66, n. 3, p. 267-287, 2013.

ZURCHER, Erik. The Buddhist Conquest of China: The Spread and Adaptation of Buddhism
in Early Medieval China. 3rd ed.. Leiden: Brill, 2007.



71

DECLARACAO DE AUTENTICIDADE

Eu, Bianca Melo Lettieri, declaro para todos os efeitos que o Trabalho de Conclusdo de Curso
intitulado “Cadaveres Falantes, Fantasmas Acorrentados e Juizes do Purgatorio: A Violéncia
como Linguagem do Poder e da Conversdo Religiosa nos Contos Budistas Milagrosos”
(490-589 E.C.)” foi integralmente por mim redigido, e que assinalei devidamente todas as
referéncias a textos, ideias e interpretagdes de outros autores. Declaro ainda que o trabalho
nunca foi apresentado a outro departamento e/ou universidade para fins de obtengdo de grau
académico.

Brasilia, 25 de julho de 2025.

Documento assinado digitalmente

b BIANCA MELO LETTIERI
g ol Data: 28/07/2025 22:18:17-0300

verifique em https://validar.iti.gov.br

Bianca Melo Lettieri



	INTRODUÇÃO 
	CAPÍTULO 1 
	1.1 O Início Período de Desunião 
	1.2 O Período das Dinastias do Sul e do Norte: seu contexto político 
	1.3 O Período das Dinastias do Sul e do Norte: O Budismo em um Cenário de Fragmentação Política e seu Papel na Relação com os Estados 
	1.4 O Período da União: início da Dinastia Sui e seu contexto político 
	1.5 Dinastia Sui e o Budismo: Expansão, Oficialização e Sincretismo Religioso 

	CAPÍTULO 2 
	2.1 Contos Milagrosos como Fontes Históricas 
	2.2 Sobre a compilação, a autoria, o público e o legado dos contos “Mingxiang ji” (冥祥記) 

	CAPÍTULO 3  
	3.1 Conceituando Violências 
	 3.2 Criando um Vocabulário de Entendimento Específico para estas Violências 
	3.3 Achados Linguísticos e a Linguagem da Violência dentro dos Contos 
	3.4 Narrativa dos Contos 
	3.5 Sincretismo Religioso, Sinização do Budismo e a presença de um Conflito Violento nas Narrativas 
	3.6 A Burocracia Sobrenatural e o Poder Estatal: As Violências do Pós-Vida como um Espelho Político 

	REFLEXÕES FINAIS  
	 
	 
	REFERÊNCIAS 
	Fonte Documental  
	Bibliografia 

	DECLARAÇÃO DE AUTENTICIDADE 

		2025-07-28T22:18:17-0300




