
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA  

FACULDADE DE EDUCAÇÃO  

  

  

  

  

  

  

  

  

MARIA EDUARDA DE CARLOS SILVA  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

ARTE, ANCESTRALIDADE E RESISTÊNCIA: O movimento CapoeiraVogue como 

ferramenta pedagógica emancipatória   

   

  

  

  

   

Brasília  

2025 

 

 



 

MARIA EDUARDA DE CARLOS SILVA 

  

  

   

  

ARTE, ANCESTRALIDADE E RESISTÊNCIA: O movimento CapoeiraVogue como 

ferramenta pedagógica emancipatória  

   

  

  

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 

Faculdade de Educação da Universidade de 

Brasília como requisito parcial para obtenção do 

título de licenciado em Pedagogia.  

Orientadora: Profa. Dra. Caetana Juracy Rezende 

Silva  

    

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília  

2025 

1 



 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

 

MARIA EDUARDA DE CARLOS SILVA 

    

  

ARTE, ANCESTRALIDADE E RESISTÊNCIA: O movimento CapoeiraVogue como 

ferramenta pedagógica emancipatória  

 

 

Trabalho apresentado à Faculdade de Educação – FE da Universidade de Brasília - UnB, 

como parte dos requisitos para obtenção do grau de Licenciado em Pedagogia.  

 

Banca Examinadora: 

 

Profa. Dra. Caetana Juracy Rezende Silva 

TEF/FE/UnB - Orientadora 

 

Profa. Dra. Renata Silva Almendra 

MTC/FE/UnB - Examinadora 

 

Profa. Dra. Simone Aparecida Lisniowski 

TEF/FE/UnB - Examinadora 

 

Profa. Dra. Maria da Conceição da Silva Freitas 

TEF/FE/UnB - Suplente 

 

 

 

Brasília, 03 de fevereiro de 2025. 

 

 

 

2 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço a Deus, meus anjos da guarda e os Orixás que me abençoam, me protegem e me 

garantem abundância e prosperidade. 

Aos professores de toda a minha vida e minha professora preferida, minha mãe, Rita, que me 

me ensina além do que posso expressar, motivo do meu saber amar e da minha paixão pela 

educação. 

Aos meus amigos que acreditam nos meus sonhos e são um alicerce na caminhada, amo 

vocês! 

Aos passarinhos que cantam todas as manhãs na minha janela me lembrando que todo dia 

tenho um começo novo e uma nova oportunidade para aprender e ensinar.  

Ao meu pai In memorian que me ensinou a ter orgulho de quem eu sou e ter coragem de me 

propor ser. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3 



 

Quilombo  

Quilombo é palavra Exu que vem do Bantu​

E se faz mecanismo de sobrevivência,​

Metodologia ancestral para preservação de vidas. 

É a abertura de caminhos,​

Antes desenhados em tranças nos Orís de quem já passou por aqui.​

É vela acesa, arruda na orelha, é reza braba,​

Banho de ervas maceradas, é ponto riscado,​

É padê arriado, é toque de atabaque​

Em terreiros e quintais de terras férteis e avermelhadas. 

Vermelhas como o sangue que corre em nossas veias,​

Outrora escorrem em becos e avenidas,​

Mas pulsam a possibilidade de existir​

Sem que confundam guarda-chuva com fuzil. 

É não esperar que 80 tiros possam atravessar​

Um carro retinto, repleto de tanta melanina dentro,​

Mas visto como suspeito pelo olhar​

De quem já quis pintar tudo de branco. 

É não ter nenhuma Bernadete a menos,​

Após ter sua pele preta sendo alvo​

Em frente às crias de suas crias,​

Apenas por cultuar o que para si era sagrado. 

É um lembrete diário que Marcelo escreveu para não esquecermos:​

“Todo camburão tem um pouco de navio negreiro.” 

É acreditar que no amanhã haverá horizontes possíveis,​

Que crianças pretas possam sonhar e voar alto,​

Sem medo de cair como Ícaro ou morrer como Ismália. 

É criar possibilidade para que meninas pretas possam ver suas bonecas,​

Meninos pretos possam conhecer a textura dos fios​

4 



 

De seus emaranhados cabelos e vê-los crescendo,​

Como crescem as raízes de uma árvore,​

Dentro das inúmeras possibilidades de ser algo. 

Quilombo são vozes ancestrais ecoando​

Como ponto de macumba em seus ouvidos,​

Dizendo: 

Quilombo é resistência para poder existir,​

Extinguindo os chicotes que modernizam-se junto ao tempo. 

Não haverá uma a menos,​

Pois cada Quilombo que abre,​

É uma senzala que fecha. 

Repita, em voz alta:​

Cada Quilombo que abre, é uma senzala que fecha 

                         

APÊAGÁ (2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5 



 

MEMORIAL 

 

O que me trouxe aqui  

Sou brasiliense, apaixonada pelo cerrado, pelo mar, pelas montanhas de Minas Gerais, 

sigo em busca de novas paixões a serem descobertas e vejo a arte como um universo onde 

encontro possibilidades de me apaixonar. 

 Filha de pai mineiro, que me ensinou a arte de viver como um caipira, e mãe baiana, 

que me mostra a beleza de ensinar todos os dias. É raso falar de mim sem falar da minha 

família, e de como eles me inspiram a ser quem eu sou e ter coragem de conhecer lugares, 

pessoas e culturas ainda desconhecidos. Sou mais uma em uma família gigante, são quatorze  

tios e tias de parte de mãe e nove de parte de pai, já os primos e primas, perdi as contas. Meus 

avós tiveram um trabalho árduo na educação dos seus filhos, e eles têm em comum o amor 

acima de tudo. De fato, o que faz a família Carlos e a família Silva se manterem unidas e 

funcionarem como família foi o amoroso esforço cultivado pelos meus ancestrais.  

Meu espaço familiar sempre foi um lugar de conforto e segurança, onde pude 

demonstrar meus interesses e aprender com os meus. Recebo muito amor, apoio e influências 

em toda minha criação, tenho exemplos de vida e principalmente de mulheres fortes, 

corajosas e amorosas que me inspiram a ser quem eu sou e a buscar uma versão melhor de 

mim.   

A arte entra na minha vida desde meu nascimento, sempre fui cercada de artistas e 

obras de arte que contam minha história e da minha família. Minha avó Alisse, mãe da minha 

mãe, foi a costureira mais talentosa que já tive o prazer de ver. Baiana, analfabeta, mãe de 15 

filhos, dona Alisse se expressava por meio da costura, por meio dos seus costumes e saberes 

ancestrais como seus chás e receitas de cura. Apesar de não ter sido escolarizada, sempre deu 

muito valor à educação e teve o prazer de presenciar seus filhos e netos se formarem como 

dentistas, professoras, médicos, advogados, entre outras profissões. Já minha outra avó, dona 

Lucilia, foi uma cantora singular. Costumava cantar na igreja, lugar onde também trabalhava, 

cultuava sua fé e aprendia e ensinava sobre o amor de Cristo. Também cheia de saberes 

ancestrais, perpetuou pela família sua paixão pela música, nossos encontros eram movidos 

por diversos tipos de canções, desde o sertanejo raiz, The Beatles, músicas brasileiras como 

as do Roberto Carlos e, suas preferidas, os boleros.  

Estar nesse ambiente me capacitou a ter um olhar mais sensível às belezas do mundo 

que sou inserida, me faz reparar nas simplicidades e, também, saber que são elas que dão o 

tom, movimento e a cor das coisas. São nos encontros e na simplicidade das conversas em 

6 



 

que a arte e a ancestralidade se mostram fundamentais para a criação de quem somos e de 

como nos relacionamos com o mundo e com aqueles que amamos.  

Ainda que meu encontro com a arte tenha essa relação de ancestralidade, considero 

que minha entrada na Universidade de Brasília, em 2019, foi uma virada de chave para saber 

nomear aquilo que me encanta, me trazer questionamentos e me fazer repensar o mundo em 

minha volta.  

Com as oportunidades de discussões presentes dentro do espaço universitário, percebi 

a pluralidade de cosmovisões existentes na minha realidade e me abri para experimentações. 

Comecei a expandir os conceitos de certo e errado, sagrado e profano, belo e feio e entender 

que essa lógica binária, em que as coisas são colocadas em oposição, onde uma existe, 

automaticamente, a outra está extinta, não necessariamente é uma verdade universal. O 

processo de enxergar uma lógica na qual duas coisas que são diferentes não se opõem, mas se 

complementam, veio por meio da descoberta que meu corpo e mente não se opõem, mas são 

uma unidade.   

Durante a escolarização tradicional, ocorreu comigo uma prática comum nas escolas 

atuais, que é a separação do corpo e da mente de maneira binária, como se as crianças em 

certa idade não se expressassem mais com seu corpo e as brincadeiras, movimentos corporais 

dão lugar aos conteúdos e essas responsabilidades escolares tomam o protagonismo. 

 Em 2021, aos 20 anos, comecei a fazer aulas de circo e minha professora combatia 

esse imaginário. Então, em suas aulas costumávamos integrar o processo físico do 

treinamento com o nosso desenvolvimento mental, discutindo bloqueios, traumas e origens o 

que nos permitia desbloquear também o nosso corpo. Dara Audazi, essa professora, foi 

essencial na amplificação da minha visão sobre corpo e mente, o que foi crucial para que eu 

conseguisse perceber outras formas de comportamento, vida, cultura e arte. Posso dizer que 

dentro desse espaço fui capaz de começar um processo de decolonização interno, processo 

esse que é algo em construção, que é fluido e que me permite criticar aquilo que foi dado a 

mim como verdade universal. 

Sendo atravessada por essas questões, enquanto estudo sobre educação no curso de 

Pedagogia na UnB, e me desafio a conhecer novas cosmologias e culturas, me vejo inquieta 

para falar sobre o que descobri e sobretudo o que ainda pode ser descoberto. A arte e a 

ancestralidade são ferramentas que nos permitem conhecer outras realidades e nos convida a 

ter essa percepção de relação dialética, onde as culturas podem coexistir e se complementar 

fazendo contraponto a uma lógica colonial.  

7 



 

Conhecer novas cosmovisões e se relacionar com o novo de maneira respeitosa faz 

parte da proposta de uma educação emancipatória, que também é um processo contínuo. 

Percebo que uma das principais influências que a Pedagogia me trouxe é a perspectiva de 

educar emancipando por meio de uma educação integral, que envolve processos artísticos, de 

movimento, assuntos políticos e sociais. Esse é um recorte do que venho descobrindo, 

estudando e percebendo enquanto sigo criando relações e entendo meu lugar no mundo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

8 



 

RESUMO 

Este estudo apresenta a CapoeiraVogue como um dispositivo de emancipação social e 
cultural, analisando sua transversalidade entre tradições ancestrais e inovações 
contemporâneas. A partir de pesquisas bibliográficas e de campo, identifica-se esse 
movimento cultural como ferramenta pedagógica na ruptura de ideais colonizadores, ao 
integrar arte e ancestralidade. O foco recai sobre o Coletivo Capoeira para Todes, que 
combina capoeira e cultura Ballroom, promovendo o protagonismo de pessoas trans e 
travestis em espaços de acolhimento e reparação histórica. A análise ressalta a importância de 
práticas educativas decoloniais para transformar realidades sociais, valorizando saberes 
marginalizados. Nesse sentido, a CapoeiraVogue se destaca como manifestação cultural que 
cria espaços de resistência, conectando ancestralidade e modernidade em direção à 
emancipação.   
 

Palavras-chaves: Educação emancipatória, CapoeiraVogue, Ancestralidade, Movimentos 
culturais, Práticas educativas decoloniais. 
 

          ​ ​ ​ ​ ​  

9 



 

ABSTRACT 

This study presents CapoeiraVogue as a device for social and cultural emancipation, 
analyzing its intersection between ancestral traditions and contemporary innovations. 
Through bibliographic and field research, this cultural movement is identified as a 
pedagogical tool for breaking colonizing ideals by integrating art and ancestry. The focus is 
on the "Coletivo Capoeira para Todes," which combines capoeira and Ballroom culture, 
promoting the leadership of trans and travesti individuals in spaces of inclusion and historical 
reparations. The analysis highlights the importance of decolonial educational practices in 
transforming social realities and valuing marginalized knowledge. In this context, 
CapoeiraVogue stands out as a cultural manifestation that creates spaces of resistance, 
bridging ancestry and modernity toward emancipation. 
 
Keywords: Emancipatory education, CapoeiraVogue, Ancestry, Cultural movements, 
Decolonial educational practices. 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

10 



 

 

   SUMÁRIO 

 

MEMORIAL.............................................................................................................................6 
RESUMO.................................................................................................................................. 9 
ABSTRACT............................................................................................................................ 10 
1. INTRODUÇÃO: O que me move..................................................................................... 13 
2. METODOLOGIA: Caminhos e vivências........................................................................16 
3. REFERENCIAL TEÓRICO: De que ponto partir?.......................................................17  
     3.1 Mas, afinal, o que seria a “Colonialidade” ? ................................................................ 17 
     3.2 Arte e cultura para uma educação emancipatória..........................................................19 
4. FERRAMENTAS EMANCIPATÓRIAS..........................................................................22 

4.1 As origens e motivações dos movimentos....................................................................22 
4.2 O Coletivo e os artistas..............................................................................................................25 
4.3 Confluindo ideias: Reescrevendo em vida histórias que estão escritas para a morte...29 

5.  CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................................34 
REFERÊNCIAS..................................................................................................................... 37 
APÊNDICE............................................................................................................................. 39 

 

 

 

11 



 

1.​ INTRODUÇÃO: O que me move 

​ Ao refletir minha trajetória na graduação no campo da educação, percebo a 

importância de educar pela decolonialidade em busca de caminhos de emancipação e 

libertação de corpos e ideias. 

Este estudo se insere no campo das investigações sobre novos paradigmas em 

educação, reflete acerca da racialização e transfobia no contexto da educação. A pesquisa 

analisou como ferramentas pedagógicas podem contribuir para o desenvolvimento de 

abordagens decoloniais e emancipatórias. Para tanto, elegeu como objeto de estudo a prática 

da CapoeiraVogue desenvolvida pelo Coletivo Capoeira para Todes. 

​ Desta feita, o estudo teve como objetivo geral apresentar as características da 

CapoeiraVogue como uma ferramenta pedagógica de emancipação, mais especificamente, 

explorando como esta prática articula tradições e inovações para promover a emancipação 

social e cultural. 

Uma ferramenta pedagógica pode ser definida como um recurso estratégico que 

facilita a assimilação de conteúdos, são elementos mediadores no processo de apropriação do 

conhecimento. Wyzykowski e Frison (2020) definem as ferramentas como “potencial de 

facilitar a significação conceitual e também contribuir para a constituição humana de alunos e 

professores” (p. 261), além disso, entendem que elas “precisam ser diversificadas e inseridas 

nos espaços educativos de modo contextual, relacionando-se com a vida dos sujeitos” 

(p.261).  

A educação pode se dar de várias formas e em vários espaços, capaz de produzir 

trabalhos educativos plurais. De acordo com Saviani (1991), o trabalho educativo consiste em 

um ato, direto e intencional, de produção em cada indivíduo daquilo que historicamente e 

socialmente se construiu como humanidade. Desse modo, a tarefa educativa é a humanização 

de cada indivíduo singular com base na identificação dos elementos do que tem sido 

acumulado até hoje em termos de conhecimento, valores e cultura. O trabalho educativo 

seleciona entre esses elementos aqueles que devem ser assimilados e decide sobre os meios 

mais adequados para que esse objetivo seja alcançado. 

Educar de maneira que seja promovida a emancipação passa pelo respeito aos 

indivíduos e às suas escolhas. É um processo educativo que está para além da educação 

prevista em leis e currículos, trata-se de um educar com o olhar para o corpo, a mente, as 

intencionalidades e as identidades de cada sujeito, um caminho que, nas abordagens 

decoloniais, passa pela ancestralidade e criação de caminhos de resistência. De acordo com 

Damascena (2020), é necessário:  

12 



 

 
Reivindicar uma formação que permita atravessar as pontes do 
conhecimento no tempo presente para ressignificar o futuro, fornece aos 
sujeitos sociais autonomia na sua trajetória, reconhecendo-se como 
protagonista do seu fazer. (Damascena 2020, p.79) 

 
 

Sob a ótica da Lei 10.639/03, que busca a promoção de uma educação mais inclusiva 

e respeitosa ao estabelecer a obrigatoriedade do ensino da História e Cultura Afro-Brasileira, 

entende-se a preocupação de existir uma educação onde a história do Brasil seja apresentada 

em uma perspectiva plural. É necessário pensar em ferramentas pedagógicas que sejam 

alicerces para o cumprimento dessa norma e tenham a capacidade de alcançar as realidades e 

serem inclusivas àqueles que são marginalizados no meio social.  

O trabalho educativo voltado à emancipação humana ocorre em outros espaços, não 

somente na escola. Nessa perspectiva, movimentos sociais são ambientes de conquistas no 

campo da inclusão e dos direitos humanos, uma vez que se colocam como locais de 

acolhimento que buscam emancipar e construir uma sociedade crítica capaz de lutar pelos 

seus direitos.  

A educação emancipatória e decolonial surge como prática que promove o 

desenvolvimento de uma reflexão crítica, baseando-se nas culturas e  nos costumes que foram 

historicamente marginalizados. Esse processo envolve a reconstrução sobre os territórios do 

corpo e suas conexões. Para isso, é essencial gerar novos conhecimentos que desafiem as 

produções e tendências acadêmicas predominantes.  

Com base nessa compreensão, este trabalho parte do pressuposto que movimentos e 

coletivos culturais que usam da arte e da ancestralidade são potenciais ferramentas 

pedagógicas de ruptura de ideais colonizadores, podendo funcionar como dispositivos de 

emancipação no processo educativo.​  

É nesse caminho que este trabalho se volta para reflexão sobre a manifestação cultural 

artística CapoeiraVogue, que acontece dentro do Coletivo Capoeira para Todes, onde foram 

reunidos a cultura e os saberes da capoeira e da comunidade Ballroom e colocam-se  pessoas 

Trans e Travestis em lugar de protagonismo.  Criando estratégias de práticas sociais e  

movimentos de reparação histórica por meio de apresentações, vivências e acolhimento da 

comunidade 1LGBTQIAPN+ na cultura da Capoeira.  

1 LGBTQIAPN+: Sigla que representa a diversidade de orientações sexuais e identidades de gênero, incluindo 
Lésbicas, Gays, Bissexuais, Transgêneros, Queer, Intersexuais, Assexuais, Pansexuais e pessoas Não binárias, 
além de outras identidades e orientações que não estão explicitamente mencionadas, mas são contempladas pelo 
sinal "+". 

13 



 

A CapoeiraVogue é a junção da luta ancestral criada pelos negros africanos e um 

estilo de dança característico das festas chamadas "Ballrooms" (bailes) no Harlem, em Nova 

York, protagonizadas por afro-americanos no início dos anos 1970.  

De acordo com essas expressões artísticas é possível observar manifestações 

ancestrais sendo atravessadas por influências da arte e cultura contemporânea. Ao longo deste 

texto, serão expostas perspectivas e motivações dos criadores e diretores do Coletivo onde a 

ancestralidade é tratada como vínculo central nas produções e expressões criadas pelo grupo.  

A importância do respeito daquilo que veio antes e formou espaços de resistência é 

sempre lembrada nas produções do Coletivo. Como no discurso da Quântica - uma das 

diretoras do Coletivo - no evento realizado no Sesc em São Paulo em agosto de 2024. 
 

Essa performance apresenta a conexão com o passado, através da maestria de 
pessoas com mais idade, pessoas no qual somos afastadas quando nos assumimos 
pessoas LGBT, nós somos rejeitadas e afastadas da nossa família e perdemos a 
nossa história, a nossa ancestralidade e o nosso poder e começamos a funcionar a 
partir do sistema, a partir de coisas que são colocadas para controlar, padronizar e 
impedir que a gente acesse o nosso potencial máximo. E através da Puma Camillê, 
que representa a comunidade Ballroom e LGBT, nós manifestamos essa conexão, 
essas imagens são uma grande mandinga. E quando nós temos o nosso passado, as 
pessoas de mais idade, se unindo as pessoas da comunidade Ballroom, nós temos o 
Capoeira e Vogue. Novas possibilidades de existência no aqui e no agora. Onde 
voltamos e sentamos na mesa com a nossa família, onde somos recebidos, amados e 
respeitados por quem nós somos e manifestamos novas possibilidades. Então, essa é 
a manifestação do futuro aqui e agora! (Quântica, 2024) 

 
 

Essa fala é potente ao expressar como a ancestralidade pode ser resgatada e 

ressignificada por meio da coletividade. Ela evidencia a dor do rompimento familiar imposto 

a muitas pessoas LGBTQIAPN+, mas também aponta para a possibilidade de reconstrução 

desse laço através de espaços culturais e comunitários, como a CapoeiraVogue. O 

reconhecimento da sabedoria das pessoas mais velhas e a conexão com a ancestralidade são 

aspectos essenciais para a construção de um futuro mais inclusivo, onde a educação respeite 

todas as histórias e valorize a diversidade de experiências. Essa manifestação do futuro no 

presente, como destaca a citação, rompe com a lógica da exclusão e cria novas possibilidades 

de existência, onde o respeito e a aceitação se tornam pilares fundamentais de uma educação 

verdadeiramente emancipatória. 

Para realização deste estudo, foram conjugadas pesquisas bibliográficas e de campo. 

Ao longo deste texto serão usados discursos recolhidos no período da pesquisa de campo, 

essas falas são poderosas por captarem motivações e a realidade de pessoas que, por meio 

dessa manifestação cultural, encontram seu espaço e ressignificam sua existência, e agora 

14 



 

constroem um futuro que escolhe o acolhimento como uma forma de valorizar saberes 

ancestrais com confluência de novas tecnologias. 

​ Este trabalho está organizado de forma a conduzir o leitor por um percurso reflexivo e 

fundamentado. A metodologia apresenta os caminhos percorridos e as vivências que 

estruturaram a pesquisa, destacando os métodos adotados. No referencial teórico, são 

discutidos os conceitos e fundamentos dessa análise. A seção ferramentas emancipatórias está 

dividida em três partes: a primeira aborda as origens e motivações dos movimentos culturais 

investigados, a capoeira e a Ballroom; a segunda explora as ações do Coletivo Capoeira para 

Todes e o protagonismo de seus artistas; e a terceira reflete sobre como essas práticas 

reescrevem narrativas de exclusão. O trabalho se encerra com as considerações finais, que 

sintetizam as principais contribuições do estudo, seguidas das referências, que reúnem as 

fontes consultadas, e do apêndice, que inclui a entrevista semiestruturada. 

 

2.​ METODOLOGIA: Caminhos e vivências 

​ A investigação sobre como movimentos e coletivos culturais que utilizam arte e 

ancestralidade podem atuar como ferramentas pedagógicas na ruptura de ideais colonizadores 

e como dispositivos de emancipação educacional seguiu um percurso fundamentado em 

pesquisa bibliográfica e de campo. Este estudo reflete sobre as características da 

CapoeiraVogue como um dispositivo de emancipação buscando um processo educacional 

inclusivo e transformador. 

Esta pesquisa qualitativa, está de acordo com o que diz Godoy (1995, p. 62) “os 

estudos denominados qualitativos têm como preocupação fundamental o estudo e a análise do 

mundo empírico em seu ambiente social”. 

O primeiro passo para apropriação do tema foi por meio de uma pesquisa 

bibliográfica. De acordo com Fonseca (2002, p. 32), a pesquisa bibliográfica “é feita a partir 

do levantamento de referências teóricas já analisadas, e publicadas por meios escritos e 

eletrônicos, como livros, artigos científicos, páginas de web sites”.  

Foram utilizados dois bancos de dados: Google Acadêmico e a Scientific Electronic 

Library Online (SciELO), com a utilização de palavras chaves como “educação e 

emancipação”, “educação antirracista”, “ancestralidade e educação”, “ educação 

emancipatória” e “educação decolonial”. Dos artigos encontrados, foram selecionados 

aqueles em que os autores iam ao encontro da ideia de que a educação decolonial e 

antirracista pode acontecer com base na ancestralidade e são formas de emancipar o 

indivíduo. 

15 



 

O contato inicial com o movimento cultural da Capoeira Vogue ocorreu por meio das 

redes sociais. Através do Instagram, foi identificado o perfil de um dos diretores do Coletivo 

Capoeira para Todes. Foi realizada uma entrevista semiestruturada online com esse diretor, 

complementada pela observação direta de vivências organizadas pelo Coletivo: um sarau e 

uma Ballroom realizadas em São Paulo, em agosto de 2024 . 

A opção pela entrevista semiestruturada se deu em função de essa técnica possibilitar 

uma interação entre entrevistador-entrevistado, em que é permitido que haja um diálogo 

direcionado, porém com liberdade para elaboração de acordo com as percepções do 

indivíduo. 
 

Deste modo, a entrevista dá voz ao interlocutor para que ele fale do que está 
acessível a sua mente no momento da interação com o entrevistador e em um 
processo de influência mútua produz um discurso compartilhado pelos dois atores: 
pesquisador e participante.(Fraser; Gondim, 2004, p. 140).  
 

 
​ As perguntas da entrevista foram formuladas com o propósito de conhecer a história 

da CapoeiraVogue, entender as motivações dos artistas e as influências que a arte e a 

ancestralidade tem nos trabalhos realizados dentro do Coletivo. A entrevista foi feita de 

forma online e gravada, assim, durante a escrita do trabalho as falas foram revisitadas e 

usadas como referências. 

​ A observação das vivências ocorreu de forma não estruturada, tendo sido registrada 

em vídeos, conversas, fotos e anotações. A observação é um recurso metodológico que faz 

uso dos sentidos para captação de aspectos da realidade observada. O caráter sensorial desse 

tipo de investigação, além das falas, gestos e comportamentos, permite o envolvimento com 

as sensações e manifestações emocionais da audiência e daqueles que realizam suas 

performances, em uma aproximação com as perspectivas dos sujeitos.  

O envolvimento durante as observações se deu como integrante da plateia de dois 

eventos que ocorreram em agosto de 2024. Um Sarau e uma Ballroom organizados pelo 

Coletivo Capoeira para Todes em conjunto com a organização do III Encontro de 

Capoeiristas LGBTQIAPN+. Durante o fim de semana aconteceram apresentações e 

discursos que enfatizavam a importância de promover espaços que valorizem a visibilidade 

trans, respeito à ancestralidade, resistência e o acolhimento de histórias. Os registros 

realizados foram examinados com a seleção dos elementos mais relevantes para as 

finalidades deste estudo. As vivências permitiram conhecer as performances artísticas e 

compreender de maneira mais aprofundada os sentimentos e as dinâmicas compartilhadas 

nesses espaços de interação cultural e resistência.  

16 



 

 

3.​ REFERENCIAL TEÓRICO: De que ponto partir? 

Neste espaço serão abordados conceitos importantes para se discutir sobre arte, 

cultura, ancestralidade e educação em perspectivas decoloniais, antirracistas, e 

emancipatórias. Em busca de entender a importância da arte e da cultura em processos de 

emancipação do indivíduo é necessário identificar e analisar as concepções como essas 

questões atravessam a sociedade e influenciam o modo de pensar e agir das pessoas.  

 

3.1 Mas, afinal, o que seria a “Colonialidade”?  

​ No texto “Colonialidade do Poder, Eurocentrismo e América Latina” (Quijano, 2005) 

o sociólogo peruano Aníbal Quijano discute sobre como a racialização dos povos tradicionais 

na América ocorreu e, a partir disso, como a organização capitalista do trabalho e da 

sociedade coloca todos sob uma perspectiva colonial do poder. Formam-se espaços onde os 

colonizadores impõem seus modos de vida e crenças, por consequência desvalorizam saberes 

e costumes do seu diferente. 

A indígena Guarani, Geni Nuñes, psicóloga, autora, mestre e doutora pela UFSC, fala 

no podcast Erõtikós sobre como a lógica colonial se estrutura. Ela traz uma visão ampliada 

das motivações pelas quais os processos de colonialidade se estabeleceram. Essa lógica se 

constrói em nome do amor, do bem, do respeito e da fidelidade. Assim, quando esses ideais 

são desobedecidos, é como se um povo não se respeitasse e, por isso, são tratados como 

egoístas e perversos. Consequentemente, assume-se que um povo que vive contra uma lógica 

estabelecida se coloca contra princípios sagrados.  

Dessa forma, os colonizadores usam do ódio, da repressão e da estratégia de assumir 

que a cultura diferente se trata de mitos e folclores e busca exterminar o diferente por meio 

do racismo. “A colonização ainda não acabou, porque há uma certa repulsa e ódio que vêm 

muito mediados pela repressão” (Nuñes, 2024). A autora também explicita que os episódios 

de enfrentamento ainda são semelhantes aos da época colonial e, por isso, há uma 

necessidade de decolonizar todas as partes do corpo e os espaços presentes no dia a dia. 

Tendo em vista a maneira em que o processo colonial acontece, Nuñes entende que 

para viver a decolonização deve-se assumir que a lógica colonial nos perpassa, e reconhecer 

que vivemos em uma complexidade em que violências trazidas pela branquitude, como a 

misoginia e o preconceito religioso, alcançam comunidades tradicionais. 

 Assumir uma lógica decolonial seria negar essas formas de poder e de controle que 

foram inseridas na sociedade desde o período colonial na América. Porém, é importante 

17 



 

entender os desafios complexos presentes no caminho e buscar fugir de determinismos 

geográficos, financeiros e sociais que são impostos pelo capitalismo e pelas visões 

eurocentradas.  

Com a perspectiva de romper com a lógica que é posta como universal, o quilombola 

Antônio Bispo dos Santos em seu livro “A terra dá, a terra quer” propõe diferentes formas de 

interação do homem com as cidades e com a natureza, além de tratar das relações humanas e 

o que é produzido a partir delas. 
Falamos de cosmologia em vez de falar de teoria ou ideologia. Falamos em 
território, em vez de falar de fábrica. Falamos de aldeia, quilombo e terreiro, 
em vez de espaço de trabalho. O mundo do trabalho não é mais o mundo em 
debate, não está mais impondo a pauta, está sendo substituído pelo mundo 
do saber, pelo mundo do viver (dos Santos, 2023, p.52) 

 
 

Sabendo disso, observa-se uma abertura para que saberes ancestrais presentes nos 

modos de vida dos povos tradicionais também sejam assumidos como uma forma de vida e 

educação, abrindo portas para uma visão plural do mundo e dos seus saberes, propondo um 

olhar ampliado das formas de viver que coexistem. 

O colonialismo utiliza uma lógica racializada para implementar seu modus operandi. 

Quijano (2005) observa que o critério de raça surge apenas após o estabelecimento de 

relações criadas e mantidas pelos povos europeus, nas quais existia uma relação de 

conquistadores e conquistados. Essas estruturas biológicas foram, então, usadas como 

justificativa pseudocientífica para essa tomada de poder brutal. "Na América, a ideia de raça 

foi uma maneira de outorgar legitimidade às relações de dominação impostas pela conquista" 

(Quijano, 2005, p. 119). 

O conceito de raça é discutido por muitos pensadores, conforme analisado por 

Trindade e Pinho (2023). Os autores destacam que estudiosos como Oliver Cox (1948), 

Arnold Rose (1951) e Marvin Harris (1964) defendem a ideia de que o preconceito racial 

pode ser entendido como uma característica cultural europeia surgida por razões históricas 

específicas. Inicialmente, o termo "raça" foi utilizado para diferenciar grupos sociais, como o 

clero e a burguesia. Contudo, com as transformações na sociedade europeia, novas 

concepções de raça emergiram, como as propostas pelo biólogo Carl Lineu (1707-1778). 

De acordo com Trindade e Pinho (2023), Lineu baseava suas classificações em três 

características principais: a cor da pele como fator fundamental; a associação entre 

características físicas, elementos culturais e juízos morais; e, estabelecia uma hierarquia de 

valor entre as raças. Essa hierarquia já continha preconceitos que permanecem até os dias de 

hoje, como a noção de que determinadas raças seriam mais preguiçosas que outras. 

18 



 

 

3.2 Arte e cultura para uma educação emancipatória 

Desse modo, é crucial prezar por uma educação que traga a consciência do processo 

de colonização e das consequências que ele trouxe para a sociedade atual, além disso, criar 

um espaço onde a educação se conecte com o mundo de maneira integral e com o processo de 

emancipação do indivíduo, trazendo, assim, novas atribuições ao espaço da educação olhando 

para as pluralidades de crenças e formas de vida. 

A arte e a cultura são ferramentas para a inserção desses ideais em discussão em um 

processo de educação emancipatória. De acordo com a perspectiva gramsciana, embora 

cultura e arte, são fenômenos interdependentes, porém com funções distintas. Uma obra de 

arte que desempenha seu papel histórico é aquela que, ao abordar as contradições humanas, 

não aliena a consciência histórica. Por outro lado, a cultura representa uma categoria de 

transição no processo de formação da consciência (Gramsci, 1989). 

Gramsci (1991) define a cultura como “o processo de produção de símbolos, de 

representações, de significados e, ao mesmo tempo, prática constituinte e constituída do/pelo 

tecido social”. Assim, a cultura não apenas reflete o meio social, mas também o molda, 

evidenciando seu papel como espaço de transformação e disputa ideológica. Desempenha um 

papel essencial como ferramenta social, indo além da produção artística ou da simples 

reprodução de costumes. Ela é também um espaço onde se manifestam processos de 

dominação e hegemonia.  

Como destaca Marcellino (2024), a cultura inclui um “componente de persuasão – no 

sentido de impor os valores culturais e morais da classe dominante”, que exerce um papel 

fundamental na manutenção da hegemonia. Esse aspecto cultural está intrinsecamente ligado 

aos processos educativos, pois, segundo o autor, “a conquista da hegemonia cultural de um 

grupo social e sua manutenção é sobretudo uma questão pedagógica”.  

Atualmente, a cultura é afetada pela lógica mercadológica, já que a sua existência não 

é estática e ela se relaciona com o meio social. E o meio social predominante é o 

mercadológico capitalista. Essa lógica assumida pela cultura, de acordo com o teórico Fredric 

Jameson (2006), faz parte de um fenômeno denominado capitalismo cultural.  

Refletir sobre a arte, a cultura e a educação criada em meio ao capitalismo cultural 

implica compreender os deslocamentos simbólicos que têm alterado a percepção do papel da 

arte e do artista na sociedade. O que traz à luz a relevância de usar a arte e a cultura com 

intencionalidade de reproduzir saberes decoloniais e antirracistas. Entender a 

19 



 

intencionalidade do artista em sua obra é importante para que a obra tenha um poder de 

informar, transformar visões e emancipar pensamentos.  

Nesse sentido, seria “emancipar” preparar o ser humano para viver sozinho, sem 

depender do outro para realizar tarefas ou fazer escolhas? Nesse contexto, não. A 

emancipação não se trata de resolver problemas sozinho, mas sim de se tornar um ser crítico 

que entenda seu lugar no mundo e respeite o lugar do outro, ao perceber as relações de 

dominação de um grupo para com outros.  

Frigotto (2021) defende que a emancipação humana “se trata de um processo histórico 

em construção de superação de todas as formas de alienação, exploração e dominação de 

classe ou grupos sobre outros”. A educação crítica, fundamentada na liberdade e na 

autonomia, surge como um contraponto às formas tradicionais de ensino que, muitas vezes, 

reproduzem estruturas opressoras.  

Oliveira, Fortunato e Abreu (2022) destacam que tanto Paulo Freire quanto Theodor 

Adorno convergem na defesa de uma educação emancipatória, que busca libertar o sujeito da 

condição de submissão e opressão. Segundo os autores, Freire aponta que “a libertação de 

todos só é viável pela superação da contradição opressores-oprimidos”, reafirmando a 

necessidade de transformar o educando em um agente ativo na construção de sua própria 

história (Oliveira; Fortunato; Abreu, 2022, p. 12). Adorno, por sua vez, ressalta que a 

educação deve romper com o modelo que apenas adapta o indivíduo ao status quo. Para ele, 

“a emancipação exige a demolição das estruturas vigentes”, permitindo que o sujeito 

desenvolva autonomia crítica e liberdade de pensamento (Oliveira; Fortunato; Abreu, 2022, 

p. 6). Ambos os pensadores defendem que a educação é um espaço de resistência e 

transformação, capaz de promover uma reflexão crítica que possibilite a ruptura com 

preconceitos sociais e a construção de novas formas de convivência. 

Os autores também evidenciam que, para Adorno e Freire, a educação emancipatória 

é inseparável da ação crítica. Como afirmam Oliveira, Fortunato e Abreu (2022, p.11), “a 

emancipação requer o abandono da aceitação tácita do status quo e a construção de novas 

possibilidades de ser e existir, em diálogo com o outro e com o mundo”. Para os autores, 

Freire e Adorno compartilham a visão de que a educação não pode se limitar à transmissão de 

conteúdos, mas deve abrir caminhos para a autonomia e para a luta contra as opressões 

históricas. 

Sendo assim, buscar uma educação emancipatória é buscar a não alienação dos 

indivíduos, assumir que a sociedade é mutável e pode se desenvolver com as convivências, 

divergências, contradições e tensões de culturas e costumes. É um contraponto à ideia 

20 



 

capitalista de alienação do ser humano, na qual a desigualdade social é justificada pelo modo 

como a sociedade funciona: “A concepção de ser humano que busca legitimar a desigualdade 

social e os processos de exploração e de alienação sob o capitalismo parte do pressuposto de 

uma natureza humana fixa e imutável” (Frigotto, 2021). 

​ Nesse contexto, a classe dominante estabelece um ambiente hostil à concretização de 

uma educação emancipatória, ao impor padrões universais que devem ser seguidos. Sob o 

disfarce de uma suposta neutralidade do conhecimento, os intelectuais dessa classe, por meio 

de seus aparelhos de hegemonia, promovem como universais os saberes que expressam e 

reafirmam seus próprios interesses e perspectivas. 

É diante da complexidade dos temas abordados que este trabalho busca evidenciar, 

por meio de manifestações culturais e artísticas e da perspectiva de seus criadores, como a 

arte, ao se conectar com técnicas e estéticas ancestrais fundamentadas em princípios 

antirracistas e decoloniais, pode atuar como uma poderosa ferramenta pedagógica. Nesse 

contexto, a arte desempenha um papel central na construção de processos de educação 

emancipatória, criando espaços de acolhimento e resistência. Esses espaços, por sua vez, 

oferecem oportunidades diversas para aqueles que foram historicamente silenciados, 

reafirmando a arte como um instrumento de transformação social e ampliação de 

possibilidades de vida. 

 

4.​ FERRAMENTAS EMANCIPATÓRIAS 

4.1 As origens e motivações dos movimentos 

A capoeira pode ser definida como um jogo, uma brincadeira, uma luta ou uma 

filosofia de vida, sua prática possui as mais variadas finalidades e é perpassada por vários 

estímulos. Ela abrange musicalidade, historicidade, cultura e a corporalidade. Sua 

preservação durante todos esses anos é influenciada pela cultura da tradição oral, o que 

também diversifica as ideias sobre a sua origem. ​  

Albano de Neves e Souza, citado por Adorno (1999), descreve a existência da dança 

da zebra N’golo em Luanda, uma festa da puberdade na cultura do reino do Ndongo no sul da 

Angola, concluindo que “O N’golo é a Capoeira” e que essa última seria uma evolução do 

N’golo no Brasil (p.25). Já Nestor Capoeira (2001, p.21) entende que esse jogo não existe 

nem é praticado em terras africanas”. A origem da capoeira é encontrada em diferentes 

versões, não se sabe ao certo quando ela começa a se organizar até se transformar naquilo que 

é conhecido hoje em dia. Entretanto, a maioria dos autores acredita que foi criada no Brasil 

pelos negros escravizados.  

21 



 

A modalidade tem uma mistura de luta com dança, durante o jogo de capoeira 

simula-se ataque e defesa. A ludicidade e a combatividade estão presentes, mas não se 

antagonizam (Reis, 2010, p. 87). O jogo é guiado aos sons dos atabaques onde se permanece 

vivo o culto aos Orixás e outras danças das quais se perdeu a memória. Mas, onde nasceu o 

jogo de capoeira? Adorno (1999, p.17) indica que “os movimentos de corpo dos africanos, 

gestos ancestrais preservados em suas danças, serviram de base para a elaboração de uma luta 

coletiva; afinal, os meneios de corpo, o jeito solto e ágil, servem perfeitamente tanto ao 

fascínio da dança quanto à magia da luta”.​  

 Essa expressão já passou por vários tipos de repressão, como no Código Penal de 

1890, em que previa de seis a dois meses de prisão aos praticantes dos exercícios de agilidade 

e destreza corporal conhecidos pela denominação de capoeiragem. Somente em 1934, Getúlio 

Vargas regulamenta a prática livre da capoeira e de outros cultos afro-brasileiros (Adorno, 

1999; Capoeira, 2001; Silva, 2003). Na década de 1930, Mestre Bimba, reconhecido mestre 

de Capoeira Regional, cria a primeira academia em Salvador. 

 Assim, a capoeira se apresenta como um modo de manutenção da cultura africana e 

união entre negros de diferentes povos que sofriam e buscavam resistir à dor e à humilhação 

que lhes eram infligidas. Também como uma importante ferramenta para a preservação da 

memória da história do negro no Brasil (Cortez, 2008), uma resistência aos processos 

coloniais que ocorrem nos espaços, corpos e costumes marginalizados até os dias atuais.​  

A capoeira apresenta múltiplos aspectos, para Silva (2003), a capoeira não é apenas 

um fenômeno inacabado, mas muito provavelmente, um fenômeno infindável: seu processo 

de construção é contínuo, sempre em contato com o novo e adaptando-se a ele. 

Por outro lado, a cultura Ballroom tem outras origens e motivações. Desde a década 

de 1960 surgiram lugares onde a cultura de drag queens e pessoas trans eram exaltadas, 

porém eram espaços racializados, ou seja, voltados somente para pessoas brancas. Nos anos 

1970, Crystal Labeija2 em Nova York, nos Estados Unidos, decidiu organizar um espaço para 

a difusão dessa cultura também para as pessoas negras e latinas. Assim teve início a cultura 

Ballroom tal qual é conhecida atualmente. 

Santos (2018, p.10) define Ballrooms como “uma cultura LGBT baseada em práticas 

de performance, competições e estruturas de apoio social e emocional para seus membros”. 

Nas Balls surgem categorias de danças e competições, o Vogue é uma delas. A história do 

estilo de dança Voguing tem relação com a marginalização da comunidade negra,  latina  e  

2 Crystal Labeija: mulher trans, americana, drag queen que co-fundou a House of LaBeija em 1968. 

22 



 

LGBTQIAPN+. Segundo o blog  Let's Events (2024), é uma dança de rua cujos passos são 

inspirados nas poses das modelos da revista de moda Vogue. Até o ano de 1962 nos Estados 

Unidos, a relação entre pessoas do mesmo sexo eram consideradas crimes. Na prisão, o único 

entretenimento era justamente as revistas Vogue. Tornou-se uma diversão reproduzir as poses 

das modelos brancas. A evolução dessa brincadeira criou em estilo que na década de 1980 foi 

difundido para o grande público pela cantora Madonna por meio do seu single “Vogue”.​  

Dentro dessas comunidades ainda existem as “casas” que funcionam como uma 

família cuja liderança é feita por uma mother ou um father. Nos anos 80, durante o surto de 

HIV, as casas tiveram grande importância, pois acolhiam jovens que eram expulsos de casa 

por questões relacionadas a gênero e sexualidade. De acordo com entrevistas encontradas no 

trabalho de Silva (2022) pela UFPE, as casas se criam pela ânsia de criar laços afetivos com 

as pessoas que aprendiam sobre o Voguing e a cultura Ballroom. 

No Brasil, as primeiras manifestações da Ballroom chegaram nos anos 2000, porém 

somente em 2011 a ideia de comunidade foi introduzida por meio da House of HandsUp, 

liderada pela mother Kona, em Brasília, depois disso outras casas foram criadas por todo o 

país (Let’s Events, 2024). 

A Ballroom vai muito além de um evento de entretenimento, onde os artistas fazem 

desfiles e apresentações, algumas delas dançando Vogue. É um lugar onde são alcançados 

espaços simbólicos que dizem sobre a necessidade de olhar para esses corpos e repensar o 

que são e como eles se constituem como seres. 

E como esses mundos se encontraram e confluíram na criação da manifestação 

artística cultural “CapoeiraVogue”? De acordo com os relatos de Jhordan Lunarte - um dos 

diretores do Coletivo - a modalidade CapoeiraVogue surgiu de forma espontânea. No ano de 

2020, por conta da pandemia de Covid-19, os três diretores do Coletivo, que ainda não existia 

na época, treinavam capoeira em uma praça na cidade de Campinas, São Paulo. Em um treino 

comum, duas lideranças da comunidade Ballroom - mothers de houses- Diameyka Odara e 

Mother Jackson, se interessaram pelo treino de capoeira e propuseram um intercâmbio dos 

movimentos da dança vogue e da capoeira.  

O Coletivo conceitua a CapoeiraVogue como uma sugestão de como unir a sabedoria 

dos mestres mais velhos através da comunidade da capoeira e a tecnologia de transcender o 

gênero e o sistema através da comunidade Ballroom. E seu objetivo é “dar continuidade ao 

que foi iniciado pelos ancestrais na luta resistente decolonial e contracolonial, manifestando a 

construção de novas imagens para corpos desobedientes ao sistema, colocando em 

23 



 

protagonismo corpos dissidentes e recontando histórias” (Documento produzido pelo 

Coletivo, 2024) 

A partir das pesquisas realizadas foi possível relacionar o ponto chave da importância 

da criação de Coletivos, pois esses tem a intenção de acolher, ressignificar papéis sociais e 

promover educação e aprendizagens para aqueles que não pertencem aos padrões sociais 

impostos. A capoeira que, em seu momento de criação surge como um espaço de refúgio para 

a população negra, passou por mudanças e, sofrendo influências da sociedade que vive em 

uma lógica cis, binária e racista, também se torna um dispositivo de discriminação de corpos 

e histórias, sendo assim, o espaço de um coletivo social como esse pesquisado tem força para 

a criação de espaços de pertencimento, resistência e de acolhimento. 

 

4.2 O Coletivo e os artistas 

​ Por meio de troca de saberes e movimentações, no aspecto dessas duas manifestações 

que criam espaços seguros e de criação de estruturas de proteção social para a resistência do 

da população negra e marginalizada, o Coletivo Capoeira para Todes nasce de acordo com 

seus integrantes: 
a partir um aquilombamento de ideias e das vivências corporais e artísticas 
que habitam nossos corpos. Unindo a cultura e os saberes ancestrais da 
capoeira. E da comunidade Ballroom, que transcende a prisão binária de 
gênero e a desidentificação com os padrões da sociedade.  Colocando 
pessoas Trans e Travestis em lugar de poder, brilho e protagonismo. Criando 
estratégias de práticas sociais, reflexões e movimentos de reparação 
histórica. Reorganizando as imagens que estruturam o inconsciente 
Coletivo. (@Capoeiraparatodes, 2024) 
 

Surge como resultado de um processo de aquilombamento de ideias e vivências. 

Souto (2021, p.141), com base nas formulações da historiadora Beatriz Nascimento3, 

conceitua esse processo nos seguintes termos: “aquilombar-se é o movimento de buscar o 

quilombo, formar o quilombo, tornar-se quilombo. Ou seja, aquilombar-se é o ato de assumir 

uma posição de resistência contra-hegemônica a partir de um corpo político”. 

​ A missão do Coletivo é definida como um grito de liberdade e de celebração das 

existências atemporais. O Capoeira para Todes inspira pessoas dissidentes a se conectarem 

com suas histórias e ancestralidades, possibilitando a criação de novos sentidos de poder e 

pertencimento. Para indivíduos que já possuem privilégios, o Coletivo fomenta práticas e 

3 A intelectual historiadora e militante do movimento negro Maria Beatriz Nascimento (1942-1995) expressa no 
documentário Orí a concepção de quilombo/kilombo, resgatando a continuidade histórica dos povos de origem 
banto no Brasil. O documentário completo está disponível em: 
https://traduagindo.com/2022/03/10/ori-documentario-completo/  

24 



 

movimentos de reparação histórico-social, estimulando uma visão de acolhimento e amor em 

relação às existências marginalizadas. 

A direção do Coletivo é formada por três artistas que também compõem o grupo: 

Puma Camillê (@Capoeiratravesti), uma pessoa trans não binária negra, Quântica 

(@euquantik), uma pessoa trans não binária branca e Diego Henrique (@Jhordan_lunarte), 

um homem cis negro. O diretor, entrevistado neste trabalho, Diego Henrique (Jhordan 

Lunarte) se apresenta como: 
 
multiartista (Capoeirista, Acrobata, Dançarino, Diretor de movimento, 
Preparador Físico, Percussionista e Educador Social), e vêm desenvolvendo 
sua estética artística a partir das Tecnologias Afrodiasporicas 
CapoeiraVogue, sendo um dos desenvolvedores e precursores do estilo no 
Brasil. Vem construindo novas possibilidades de existência para corpes 
dissidentes e a partir de suas pesquisas e criações vindas das experiências 
adquiridas em suas vivências em mais de 13 anos dentro comunidade da 
Capoeira, com um método próprio e técnicas exclusivas 
(@Capoeiraparatodes, 2024) 
 
 
 
 
 

 
Figura 1: Coletivo Capoeira para Todes, 2024 

 
Fonte: Capoeira para Todes, 2024, p.1 
 
 
 
 
 
 
 

25 



 

Figura 2: Jhordan Lunarte, 2024 

                                 
Fonte: Instagram @CapoeiraparaTodes 
 
 

Figura 3: Quântica, 2024 

 
Fonte: Instagram @CapoeiraparaTodes 
 
 

 
 
 
 

26 



 

Figura 4: Pumma Camilê, 2024 

 
Fonte: Instagram @CapoeiraparaTodes 
 
 
​ Os diretores Puma Camillê, Jhordan Lunarte e Quântica, também atuam como 

mentores e facilitadores do processo educativo. As aulas têm como objetivo principal 

promover acessibilidade a informações e experiências para minorias politicamente 

sub-representadas e pessoas em situação de vulnerabilidade social. Por meio de ensinamentos 

transmitidos oralmente, integram saberes das comunidades Ballroom e da capoeira, ambas 

forjadas pela resistência de corpos negros e marcadas por cosmovisões afro-diaspóricas. Em 

suas redes sociais Puma Camillê publicou que as aulas: 
 

são reconhecidas internacionalmente por conseguirem por  meio da oralidade e 
corporalidade a possibilidade de todos os corpos terem a oportunidade de se 
reconectarem as sabedorias corporais e históricas entre a reconexão do universo da 
vogue e da capoeira (@Capoeiraparatodes, 2024). 
 
 

O Coletivo conta com duas unidades de ensino, localizadas em Campinas/SP na 

Estação Cultura, e em São Paulo, na Praça Roosevelt. Esses espaços oferecem acesso gratuito 

e inclusivo, assegurando a participação de todas as pessoas, independentemente de suas 

condições sociais. Além disso, eles produzem uma apresentação nomeada “Mandinga do 

Futuro”, onde os artistas expõem estilos da cultura Vogue e da capoeira com instrumentos de 

27 



 

ambas, como músicas, movimentos corporais e vestimentas, usando a ancestralidade para 

discutir espaço e orgulho do povo negro e suas culturas.  

Durante a produção deste trabalho, foi lançado um curso com aulas semanais, online e 

gratuitas, que proporcionou uma formação com tema “Ideias de aquilombamento, Capoeira e 

Ballroom”, com objetivo de integrar a comunidade e propor um intercâmbio de saberes entre 

os integrantes. Ademais, o Coletivo estreou no YouTube um minidocumentário4 em 

comemoração aos três anos de Coletivo Capoeira para Todes, mostrando os momentos de 

treinamento e convivência entre os integrantes e acentuando a forma orgânica de manutenção 

das tradições que são presentes tanto na capoeira quanto nas Ballrooms.  

Assim, o Coletivo se apresenta como um espaço consciente de seu poder de 

transmissão cultural e educacional, ele se posiciona contra os mecanismos limitantes do 

sistema, promovendo a reorganização das representações no inconsciente coletivo em relação 

às pessoas dissidentes. 

A capoeira, como elemento central, atua como uma ferramenta pedagógica que 

conecta os participantes à ancestralidade, resgatando saberes e ensinamentos de gerações 

passadas. Por meio dela, é possível aprender a honrar os mais velhos e a estabelecer relações 

sociais fundamentadas em respeito e coletividade. Paralelamente, a integração da comunidade 

Ballroom ao projeto traz uma perspectiva futurista de transcendência das normatividades 

binárias, conferindo destaque ao protagonismo de pessoas trans e travestis. Estas são vistas 

como as principais referências na subversão do sistema euro-cristão monoteísta, que 

historicamente legitima diversas formas de violência, especialmente contra minorias. 

 

4.3 Confluindo ideias: Reescrevendo em vida histórias que estão escritas para a morte 

​ Conforme indicado anteriormente, o contato inicial com a CapoeiraVogue ocorreu por 

meio de buscas realizadas no Instagram, onde foi identificado o perfil de um dos diretores do 

Coletivo Capoeira para Todes. A partir das conversas iniciais, surgiu o convite para ir à São 

Paulo, conhecer pessoalmente o Coletivo e vivenciar suas atividades. 

As vivências nos eventos em São Paulo ocorreram no mês de agosto do ano de 2024, 

no III Encontro de Capoeiristas LGBTQIAPN+, onde durante todo o fim de semana foram 

organizadas rodas de capoeiras e apresentações que celebraram a importância do acolhimento 

dentro da comunidade da Capoeira.  

 

4 Disponível em: https://youtu.be/4x7GkGumuXQ?si=RUwcI45DyBspuPJP  

28 



 

 

 

Figura 5: Sarau do Capoeira para Todes em São Paulo, agosto de 2024 

 
Fonte: Acervo pessoal, 2024 

 

 

​ No primeiro dia aconteceu um sarau, iniciado com uma roda de capoeira guiada pela 

mestra Janja e pelos diretores do Coletivo Capoeira para Todes. A mestra Janja Araújo, 

grande representação da comunidade LGBTQIAPN+ dentro da capoeira deu início à roda 

com um discurso. Uma mulher lésbica, negra, professora universitária, mestra do grupo 

Nzinga de capoeira Angola. Ela foi responsável por abrir portas e acolher corpos que antes 

eram excluídos nos espaços de capoeira.  

As apresentações deram espaço e visibilidade para corpos trans. Foi um momento em 

que as falas afirmavam a importância da ocupação dos espaços pelos corpos que são 

excluídos socialmente pelo processo de colonização e racialização. Durante o evento, os 

artistas relataram que a capoeira, pelos aspectos da manifestação corporal e ancestralidade, é 

um dispositivo que promove o acolhimento.  

 

 

 

 

29 



 

 

 

Figura 6: Roda de Capoeira 

 
Fonte: Acervo pessoal, 2024 

 

 

​ No segundo dia, no  Serviço Social do Comércio (Sesc) Avenida Paulista, ocorreu a 

primeira Ballroom temática de capoeira, a Mandinga do Futuro KiKi Ball. O evento contou 

com imprevistos para acontecer, ocorreu um pico de energia na cidade de São Paulo que 

gerou um atraso de cerca de 2 horas para começar. Os ingressos que custavam R$25,00 

estavam esgotados e havia uma fila grande na porta do Sesc para quem não tinha comprado 

antecipadamente.  

​ A energia voltou, mais ingressos foram vendidos e o evento iniciou, com categorias 

da Ballroom temáticas da capoeira. Entre as apresentações foram expostos discursos fortes 

sobre as motivações para tudo aquilo que estava sendo feito. Essas falas foram registradas e 

revisitadas para a escrita deste estudo, criando uma relação das experiências das pessoas que 

são atravessadas pelo trabalho do Coletivo Capoeira para Todes com a característica 

emancipatória dessa ferramenta. 

 

 

 

 

30 



 

 

 

 

Figura 7: Mandinga do Futuro KiKi Ball 

 
Fonte: Acervo pessoal, 2024 
 

 
O respeito à ancestralidade é característica fundamental nas duas comunidades: da 

capoeira e da Ballroom. Na capoeira, por exemplo, há uma hierarquia que deve ser 

respeitada, então a figura dos mestres é referência e os alunos respeitam e seguem os 

ensinamentos que são compartilhados. Na Ballroom, existem momentos que mostram 

também o respeito daqueles que vieram antes. No início do evento Mandinga do Futuro KiKi 

Ball, aconteceu um momento de apresentação dedicado aos “legends” que são aqueles que já 

estão há mais tempo participando desse movimento e abriram caminhos para quem chega 

depois.  

Na entrevista realizada com Jhordan, ele coloca a ancestralidade como aspecto que 

fundamenta a prática e os saberes compartilhados em todos esses processos.  

 
Eu percebo que a ancestralidade é uma das nossas maiores forças. A 
ancestralidade vai falar sobre a nossa história, que é algo que é nossa maior 
potência. A nossa história não se repete com a de ninguém, cada um tem sua 
particularidade, tem seu jeito, e a partir dessa conexão entre memória e 
ancestralidade a gente consegue encontrar um caminho de liberdade, fluidez 
e potência, então eu acredito muito na junção dessas duas coisas como um 
caminho de conseguir voltar para o passado pra ter liberdade nos seus 
próximos caminhos do futuro, caminhar para trás para conseguir se mover 
com fluidez para frente.” (Jhordan Lunarte, 2024) 

31 



 

 
 

A capoeira, como prática que resgata tradições afro-brasileiras, atua como um elo 

entre o passado e o presente, permitindo que os praticantes se conectem com suas raízes 

ancestrais. Resgatar aspectos ancestrais oferece uma perspectiva educacional, na qual o saber 

não está apenas no presente ou nas estruturas de poder contemporâneas, mas nas memórias e 

nos conhecimentos transmitidos pela oralidade, pelos costumes e pelas tradições por gerações 

de resistência. Como aponta Mbembe (2018), a valorização da ancestralidade é uma forma de 

desafiar a colonialidade do saber, pois recupera práticas, saberes e histórias que foram 

silenciadas pela lógica colonial. 

Ao se fundamentar na ancestralidade, a educação emancipatória que surge no 

contexto do Coletivo não é apenas uma rejeição das estruturas coloniais de poder, mas 

também uma revalorização das memórias, dos saberes e das histórias que foram 

sistematicamente apagadas. Como afirma Walsh (2013), a educação decolonial deve ser uma 

prática que busca "decolonizar o pensamento", resgatando os saberes ancestrais e 

promovendo uma educação que liberte os sujeitos da opressão. 

De acordo com as intencionalidades do Coletivo é possível perceber que esse é um 

espaço de aprendizagem decolonial que busca emancipar ideias e corpos. Por meio do 

movimento é possível se conectar com aqueles que vieram antes e produzir ferramentas que 

promovam um ambiente de aceitação. 
 
A capoeira ensina a retornar à ancestralidade, honrá-la e aprender com as 
maestrias de mais idade a viver, criar e se relacionar com a sociedade. Tendo 
a capoeira como arma de resistência física, pedagógica, política e outras 
correntes de povos que contrapõem a colonização. (Fala na Ballroom em 
São Paulo, 2024) 
 
 

Nas falas, também é possível perceber o uso de mecanismos como o Coletivo como 

uma forma de resistência e de acolhimento para aqueles que foram excluídos de um grupo 

social  porque não seguem a lógica binária e capitalista instrumentalizada pela sociedade, 

nesse caso, pessoas que se identificam como LGBTQIAPN+ são excluídas de um lugar que, 

por sua vez,  têm raízes em espaços de acolhimento para o povo negro. ​  

 Sendo assim, dentro do ambiente de capoeiragem, mantido pelo Coletivo, pensando 

corpos e vivências LGBTQIAPN+, é criada a possibilidade de “reescrever em vida histórias 

que foram programadas para a morte” como a frase dita por alguém durante o sarau. Freitas, 

Heidemann e Araújo (2022) defendem que um ambiente acolhedor em que são valorizadas as 

32 



 

diferentes formas de viver cria-se um espaço empenhado em uma educação que emancipa e 

liberta.  
 
O diálogo entre indivíduos e grupos, assim como a valorização da 
pluralidade de formas de vida, são condições que precisam ser fomentadas 
em prol de uma educação comprometida com a liberdade, autonomia e 
emancipação definidas como construção histórica, social, político e cultural. 
Assim, torna-se necessário diagnosticar os interstícios e explorar os 
possíveis espaços a partir dos quais, nos diversos momentos históricos, é 
possível construir a emancipação. (Freitas; Heidemann; Araújo, 2022, p.17) 
 

 
A existência de espaços acolhedores em ambientes educativos, especialmente para 

populações marginalizadas, como a comunidade LGBTQIAPN+, é essencial para promover 

uma educação emancipatória. Se sentir reconhecido e acolhido é um fator facilitador para o 

sucesso de um processo de ensino-aprendizagem. De acordo com Freire (1996), a educação 

deve partir do reconhecimento das experiências e realidades dos educandos, valorizando suas 

histórias e trajetórias. Sendo assim, quando espaços educativos entendem as realidades e são 

capazes de respeitar e validar individualidades, tornam-se agentes de resistência contra 

estruturas opressivas, proporcionando uma educação crítica e libertadora.​  

Na realidade da capoeira e da cultura Ballroom o acolhimento se dá por meio de uma 

prática cultural que conecta corpo e mente, promovendo uma pedagogia que valoriza a 

expressão corporal e as vivências comunitárias.  

Durante o evento no Sesc, a diretora Quântica fala sobre a subversão dos padrões 

 
Tendo a capoeira como arma de resistência física, pedagógica, política e 
outras correntes de povos que contrapõem a colonização. A comunidade 
Ballroom manifesta a oportunidade transfuturista de subverter o padrão 
binário do mundo, sendo o corpo de pessoas trans e travestis as maiores 
referências de manifestações dessa libertação. Subvertendo a lógica 
capitalista para viver em glória neste sistema (Quântica, 2024) 
 
 

A abordagem educativa nesses contextos possibilita que os indivíduos se reconheçam 

como atores no processo de aprendizagem e sejam capazes de reescrever suas histórias, 

transformando experiências de exclusão em processos de autoconhecimento e fortalecimento 

coletivo. Para hooks (2013), a educação como prática de liberdade precisa ser um espaço 

seguro onde vozes diversas possam ser ouvidas e respeitadas, permitindo que novos modos 

de vida e resistência floresçam. ​  

Dessa maneira, o acolhimento se transforma em um ato político e pedagógico de 

reconstrução de trajetórias historicamente apagadas pela colonização e pela 

33 



 

heteronormatividade e o Coletivo surge como um refúgio para a produção culturais que 

valorizam as subjetividades. 

 Nessa perspectiva, o Coletivo que conflui as vivências de capoeiragem e da Ballroom 

se torna um espaço não apenas de resistência física, mas também de resistência epistêmica, 

onde os saberes ancestrais, em diálogo com as experiências LGBTQIAPN+, criam novas 

possibilidades de vida, arte, resistência e educação. 
 

5.  CONSIDERAÇÕES FINAIS  

​ O trabalho teve como objetivo apresentar as características da CapoeiraVogue e o que 

fazem com que essa manifestação cultural tenha características de um dispositivo pedagógico 

emancipatório na relação entre diferentes corpos e histórias. Durante a pesquisa bibliográfica 

foi possível compreender o sentido dos termos educação antirracista, educação decolonial que 

atravessam a ideia de uma educação emancipatória nos espaços coletivos. As vivências junto 

ao Coletivo Capoeira para Todes mostraram o cunho acolhedor e de resistência existente 

nesse espaço e deram luz a importância das ações coletivas para uma educação que promova 

a libertação de ideários discriminatórios e excludentes.  

​ Reconhecer e tomar como inspiração os feitos e as intenções do Coletivo no campo da 

cultura popular e, por consequência, na prática social educativa faz parte de uma perspectiva 

dialética onde é possível fortalecer narrativas e promover atos de resistência para a população 

negra e a comunidade LGBTQIAPN+, principalmente corpos trans. A confluência dos 

saberes nas práticas culturais tem a potência de resgate e de ampliação de perspectivas de 

mundo, promovendo a existência de espaços que respeitam os corpos e as memórias daqueles 

que são estrategicamente silenciados pela lógica colonial. Assim como se expressa Rufino 

(2016)  
 
Em outras palavras, praticar estripulias no campo do saber configura-se 
como um exercício crítico que propõe o lançamento de diferentes 
perspectivas de mundo em uma dinâmica cruzada. Cada intersecção gerada 
nesses cruzamentos compreende-se como uma fronteira que ressalta a 
emergência de outros caminhos para a invenção e releitura de mundo” 
(Rufino, 2016, p.59)  
 
 

​ Fazer uma releitura de mundo se torna fundamental em um processo de educação 

emancipatória, já que o que se apresenta é um modelo que exclui e oprime o diferente, como 

é possível perceber em diversas falas dos integrantes do Coletivo.  

34 



 

​ Em uma ânsia de proporcionar lugares educativos de resistência capazes de promover 

acolhimento, a existência de Coletivos como esse pesquisado é um respiro de vida e 

oportunidade para novas formas de educação.  

Este trabalho revela que aspectos como a memória, o corpo, a cultura e a 

ancestralidade são mecanismos de decolonização do conhecimento que são capazes de 

promover uma prática docente antirracista, acolhedora e emancipatória. Uma vez que esses 

aspectos valorizam as identidades e as histórias. Ainda na manifestação cultural 

CapoeiraVogue se coloca como uma manifestação da libertação em uma sociedade que 

oprime o diferente, assim se mostrando uma ação política que é praticada em movimento.  

​ A educação é transformadora quando se apresenta com a perspectiva de mudança de 

realidade. Pesquisar sobre as novas formas de fazer confluências de ideais, arte e cultura 

revelam a necessidade de se criar espaços educativos que integrem saberes tradicionais e 

contemporâneos, reforçando a educação como instrumento de transformação social e de 

ampliação de possibilidades para aqueles que, por tanto tempo, foram silenciados.​ 

A ancestralidade, enquanto base epistemológica, oferece caminhos para desconstruir 

estruturas coloniais e construir uma educação antirracista, decolonial e acolhedora. Incorporar 

essas práticas ao campo educacional não é apenas uma estratégia de valorização cultural, mas 

também um ato político que contribui para a formação de uma sociedade mais justa e plural. 

Uma vez que corpos trans fazem parte da nossa sociedade é impossível não falar da presença 

trans na política, na literatura, nas artes plásticas, nos esportes e na capoeira.  

Por fim, é importante destacar que este estudo abre caminhos para futuras 

investigações sobre a visibilidade trans em diferentes espaços sociais e culturais, ampliando o 

debate sobre a presença dessas identidades em práticas educativas e artísticas. Novas 

pesquisas podem explorar como a visibilidade trans contribui para a ressignificação de 

territórios corporais, a construção de políticas públicas inclusivas e a ampliação do 

protagonismo em outros campos, como a literatura, as artes visuais, os esportes e outras 

manifestações culturais. Assim, aprofundar essa temática pode revelar novas perspectivas 

sobre a interseção entre ancestralidade, educação e resistência, fortalecendo o papel dos 

movimentos culturais na promoção de uma sociedade verdadeiramente inclusiva e plural. 

 

 

 

35 



 

REFERÊNCIAS 

BRASIL. Lei 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispõe sobre Estatuto da Criança e do 
Adolescente e dá outras providências. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l8069.htm. Acesso em: 21 nov. 2024. 

CAPOEIRA PARA TODES. Documentário "Capoeira Para Todes: Aniversário de 3 
anos". YouTube, 2024. Disponível em: https://youtu.be/4x7GkGumuXQ. Acesso em: 18 jan. 
2025. 

CAPOEIRA PARA TODES. @capoeiraparatodes. Instagram, 2024. Disponível em: 
https://www.instagram.com/capoeiraparatodes/. Acesso em: 21 de mai. 2024. 

CORTEZ, Mirian Béccheri; BONOMO, Mariana; MENANDRO, Maria Cristina Smith; 
TRINDADE, Zeidi de Araújo. Luta, dança, filosofia de vida: a capoeira cantada pelos 
capoeiristas. Psicologia América Latina, México, n. 14, out. 2008. Disponível em: 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-350X2008000300008&ln
g=pt&nrm=iso. Acesso em: 21 jul. 2024. 

ERÓTIKOS. Episódio 1 com Geni Nunes. Podcast Erótikos. São Paulo: Instituto Hilda 
Hilst, 23 out. 2023. Disponível em: 
<https://open.spotify.com/episode/0k0R6YM15xNRXnRt0JXNR4?si=p7VcSzNQQiG8fazIf
ERgnw>. Acesso em: 19 jun 2024. 

ESTEVAM, Aleson Lima Gomes. Ballbúrdia: o barulho do entre corpos. 2021. Trabalho de 
Conclusão de Curso (Graduação em Comunicação Organizacional) – Universidade de 
Brasília, Brasília, 2021. Disponível em: 
https://bdm.unb.br/bitstream/10483/32641/1/2021_AlesonLimaGomesEstevam_tcc.pdf.  

FLORENCIO ROZENDO, J.; DE LUNETTA E RODRIGUES GUERRA, A. A prática da 
capoeira como instrumento educacional: arte e cultura. Revista OWL (OWL Journal) - 
Revista Interdisciplinar de Ensino e Educação, [S. l.], v. 1, n. 1, p. 83–94, 2023. DOI: 
10.5281/zenodo.7905515. Disponível em: 
https://www.revistaowl.com.br/index.php/owl/article/view/14. Acesso em: 29 jul. 2024. 

FONSECA, J. J. S. Metodologia da pesquisa científica. 2002. 

FRASER, M. T. D.; GONDIM, S. M. G. Da fala do outro ao texto negociado: discussões 
sobre a entrevista na pesquisa qualitativa. Paidéia (Ribeirão Preto), Ribeirão Preto, v. 14, n. 
28, p. 139-152, ago. 2004. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/paideia/a/MmkPXF5fCnqVP9MX75q6Rrd/?lang=pt. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 34. ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 1996. 

FRIGOTTO, Gaudêncio. Emancipação humana. In: DIAS, Alexandre Pessoa; STAUFFER, 
Anakeila de Barros; MOURA, Luiz Henrique Gomes de; VARGAS, Maria Cristina (orgs.). 
Dicionário de Agroecologia e Educação. 1. ed. Rio de Janeiro/São Paulo: EPSJV-Fiocruz; 
Expressão Popular, 2021. p. 383-388. 

36 



 

GODOY, Arilda Schmidt. Pesquisa qualitativa: tipos fundamentais. Revista de 
Administração de Empresas, v. 35, p. 20-29, 1995. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rae/a/ZX4cTGrqYfVhr7LvVyDBgdb/?format=pdf&lang=pt. 

HILLESHEIM, G. B. D. Ensino de arte e educação emancipatória face a arte contemporânea. 
Revista VIS: Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais, v. 14, n. 2, p. 
209–223, 2016. DOI: 10.26512/vis.v14i2.20194. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução 
de Lilian Cibils. São Paulo: Martins Fontes, 2013. 

MARCELLINO, Nélson Carvalho. GRAMSCI E A REVOLUÇÃO CULTURAL. Reflexão, 

[S. l.], v. 8, n. 27, 2024. Disponível em: 

https://seer.sis.puc-campinas.edu.br/reflexao/article/view/11803. Acesso em: 18 ago. 2024. 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Tradução de Marta Lança. Lisboa: Antígona, 
2018. 

MORO, Cesar A.; CASTRO, Mirella M. Daiara Tukano e as artes indígenas 
contemporâneas: demarcação, representatividade e resiliência. FDC, v. 8, p. 3-31, 2023. 

NOGUEIRA, Márcio André. Capoeira e educação: reflexões sobre ancestralidade e 
emancipação. São Paulo: Cortez, 2020. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 

SANTOS, Henrique Cintra. A transnacionalização da cultura dos Ballrooms. [S. l.], 2018. 

WALSH, Catherine. Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir 
y (re)vivir. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2013. 

OLIVEIRA, Damião Bezerra; FORTUNATO, Izan Rodrigues de Souza; ABREU, Waldir 
Ferreira de. Aproximações entre Paulo Freire e Theodor Adorno em torno da educação 
emancipatória. Educ. Pesqui., São Paulo, v. 48, e239149, 2022. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S1678-4634202248239149. 

SAIBA o que é ballroom e outras celebrações LGBTQIAPN+. Disponível em: 
<https://lets.events/blog/saiba-o-que-e-ballroom-e-outras-celebracoes-lgbtqiapn/#:~:text=Res
umidamente%2C%20a%20cultura%20ballroom%20%C3%A9,sendo%20integrados%20%C3
%A0%20cultura%20pop.\>. Acesso em: 22 out. 2024. 

SILVA, Isabelle Beatriz Lucena da. As implicações da dança Voguing na vida de 
corporeidades inseridas na cultura Ballroom Norte e Nordeste. 2022. Trabalho de Conclusão 
de Curso (Graduação em Licenciatura em Dança) – Universidade Federal de Pernambuco, 
Recife, 2022. Disponível em: 
https://repositorio.ufpe.br/bitstream/123456789/48540/11/TCC%20Isabelle%20Beatriz%20L
ucena%20da%20Silva%20%281%29.pdf.  

SOUTO, Stéfane Silva de Souza. Aquilombamento: um referencial negro para uma gestão 
cultural insurgente. Dissertação (Mestrado em Cultura e Sociedade) – Instituto de 
Humanidades, Artes e Ciências, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2021.  

37 



 

 
TRINDADE, Josiney da Silva; PINHO, Vilma Aparecida de. Da racialização da Europa à 
racialização do mundo: a ideia de raça em questão. Open Science Research X. v. 10. Editora 
Científica Digital, 2023. 
 
WYZYKOWSKI, Tamini; FRISON, Marli Dallagnol. Instrumentos pedagógicos e sua 
relação com o desenvolvimento humano e a constituição profissional na docência. Eutomia, 
v. 1, n. 27, p. 258-278, out. 2020. Disponível em: 
https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/EUTOMIA/article/view/247119. Acesso em: 7 
jan. 2025. 
 

 

38 



 

 
APÊNDICE: Roteiro de entrevista Semiestruturado  

 
 

1.​ Como você se enxerga no mundo? 
 

2.​ Qual a sua história com o Coletivo Capoeira para Todes? 
 

3.​ Como você enxerga as propostas do Coletivo? No sentido de quais influências você 

entende que ela deixa? 

4.​ Você entende que a ancestralidade e memórias são aspectos que educam? Como e por 

que? 

 

39 


