
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA - UNB 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO - FE 

 

 

 

ANA LÚCIA DE PAIVA LIMA 

 

 

 

 

 

 

O PROJETO ÁFRICA É NÓS COMO INSTRUMENTO DE 

VALORIZAÇÃO DA CULTURA AFRO-BRASILEIRA E AFRICANA NO 

ENSINO FUNDAMENTAL E MÉDIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília – DF 

2025 



ANA LÚCIA DE PAIVA LIMA 

 

 

 

 

O PROJETO ÁFRICA É NÓS COMO INSTRUMENTO DE VALORIZAÇÃO DA 

CULTURA AFRO-BRASILEIRA E AFRICANA NO ENSINO FUNDAMENTAL E 

MÉDIO 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 

Faculdade de Educação da Universidade de 

Brasília como requisito parcial para obtenção do 

título de licenciado em Pedagogia. 

 

Orientadora: Profa. Dra. Maria da Conceição da 

Silva Freitas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília – DF 

2025



 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CIP - Catalogação na Publicação 

Lp Lima, Ana Lúcia de Paiva. 

   O PROJETO "ÁFRICA É NÓS COMO INSTRUMENTO DE VALORIZAÇÃO 

DA CULTURA AFRO-BRASILEIRA E AFRICA NO ENSINO FUNDAMENTA E 

MÉDIO / Ana Lúcia de Paiva Lima; 

 Orientador: Profa. Dra. Maria da Conceição  da 

Silva Freitas. Brasília, 2025.    33 f. 

   Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação - Pedagogia) 

Universidade de Brasília, 2025. 

   1. Cultura afro-brasileira;. 2. Educação antirracista;. 

3. Identidade Negra;. 4. Lei n° 10.639/2003;. 5. Projeto 

África é Nós;. I. da Silva Freitas, Profa. Dra. Maria da 

Conceição , orient. II. Título. 

 



 
 
 
 

 

ANA LÚCIA DE PAIVA LIMA 

 

 

O PROJETO ÁFRICA É NÓS COMO INSTRUMENTO DE VALORIZAÇÃO DA 

CULTURA AFRO-BRASILEIRA E AFRICANA NO ENSINO FUNDAMENTAL E 

MÉDIO 

 

 

BANCA AVALIADORA: 

 

 

 

__________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Maria da Conceição da Silva Freitas 

Orientadora/Presidente 

Universidade de Brasília (UnB)/Faculdade de Educação 

 

 

 

 

_______________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Marilene Leal Paré  

Avaliadora 1 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) 

 

 

 

___________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Renisia Cristina Garcia Filice 

Avaliadora 2 

Universidade de Brasília (UnB)/Faculdade de Educação 

 

 

 

 

____________________________ 

Prof.ª Dr.ª Joeanne Neves Fraz 

Suplente 

Universidade de Brasília (UnB)/Faculdade de Educação 

 

 



 
 
 
 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Primeiramente, agradeço a Deus por ter me sustentado até aqui, mesmo quando eu já 

não acreditava mais em mim. Nos momentos mais difíceis, foi Ele quem me fortaleceu, 

iluminou meu caminho e me deu coragem para seguir em frente. 

À minha família, meu eterno agradecimento. Aos meus pais, Manoel Messias e Inácia, 

por todo amor e por, apesar de tudo, nunca deixarem de acreditar em mim durante todos esses 

anos.   

Agradeço aos meus irmãos, Clayton, Cleber e Cleilton, por todo apoio e paciência nos 

momentos em que mais precisei. E, em especial, ao meu irmão Clenilson (“Gordinho”), que 

partiu cedo demais. Sua ausência nessa reta final se transformou em força para seguir. 

Ao meu marido, Lionel, e aos meus filhos, Kenedy e Kevyn, minha base, minha 

motivação e razão para continuar. Vocês estiveram comigo em cada sacrifício e em cada 

conquista. Esta vitória é também de vocês!  

Agradeço ainda à minha orientadora, Prof.ª Dr.ª Maria da Conceição, por não desistir 

de mim e caminhar ao meu lado até o fim. 

E, por último, mas não menos importante, agradeço a mim mesma. Porque, apesar de 

tudo o que já passei, eu renasci. Renasço, como a fênix!  

Agradeço também aos que vieram antes de mim, meus ancestrais, pois sinto dentro de 

mim um grito de liberdade que me impulsiona e me fortalece. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 
 

 

 

MEMORIAL 

 

Chegar aqui não foi fácil. Foram 10 anos de Universidade de Brasília (UnB). Uma 

década de desafios, aprendizados, pausas e recomeços. Quando entrei na Universidade, não 

sabia quão poderosa poderia ser. A princípio, tudo parecia um grande desafio, sentia-me um 

pouco perdida em meio a tantas novas experiências e informações pois, vinda de escola pública, 

onde a educação é sucateada, não havia aprendido o básico. As lacunas do meu aprendizado 

eram imensas, eu me sentia despreparada, muitas vezes, incapaz de aprender, reflexo de um 

imaginário social que por muito tempo colocou os negros como inferiores. Não me sentia 

pertencente e, por vezes, abandonei o curso, quase desisti.  

No entanto, com o tempo, percebi que a Universidade não é apenas um espaço de 

conhecimento acadêmico, mas também um lugar de transformação pessoal e construção de 

identidade. 

Foi nesse ambiente que comecei a me reconhecer como mulher negra, compreendendo 

a importância da minha história, tantas vezes invisibilizada.  Entendi a força das minhas raízes 

africanas e como elas moldam a minha visão de mundo. Essa conexão com a ancestralidade me 

fortaleceu, reforçando a urgência da luta por uma educação justa e de qualidade, especialmente 

para nós, pessoas negras, a quem esse direito foi historicamente negado. 

Apesar de ainda haver poucos professores negros, foi na Universidade que, pela 

primeira vez, vi pessoas como eu ocupando espaços de protagonismo e representatividade.  

Essa presença foi essencial para que eu passasse a me enxergar com orgulho, como parte 

de uma história coletiva que resiste e transforma. Uma professora, em especial, teve um papel 

determinante nesse processo, a Profª. Dra. Renata Melo Barbosa do Nascimento. Com suas 

palavras e ensinamentos, ajudou-me a ver que minha trajetória vai além dos desafios, carrega 

força, identidade e o potencial de impacto social.  

Minha pesquisa também teve um papel crucial nessa trajetória. Ao investigar o projeto 

“África é Nós”, compreendi de forma mais profunda como a ausência de referências positivas 

e o silenciamento da história e cultura afro-brasileira e africana nas escolas afetam a construção 

da identidade de estudantes negros e negras, como foi o meu caso. 

Durante anos, sofri com o racismo velado no ambiente escolar e, por não ver 

representatividade ao meu redor, isso afetou profundamente a minha autoestima. Hoje, 

compreendo a importância da Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003, como ferramenta de 



 
 
 
 

 

combate ao racismo nas escolas e valorização da identidade negra numa perspectiva de 

reparação histórica. Esta pesquisa deu ainda mais sentido a minha trajetória enquanto futura 

educadora. 

Cada aula, cada debate e cada interação mostraram-me o poder transformador da 

educação. Por isso, a defendo com tanta paixão. Ela é a chave para a construção de uma 

sociedade justa e igualitária, capaz de combater as desigualdades e o racismo estrutural. A 

educação antirracista, que valoriza e enxerga as culturas e histórias negras, é essencial para 

romper com as estruturas opressoras ainda presentes. 

A UnB me desafiou a superar limitações e medos, mesmo na dor e na incerteza. Aprendi 

a fortalecer identidades, questionar normas e promover mudanças.  

Durante essa jornada, aprendi não apenas sobre pedagogia, mas também sobre mim 

mesma. Encontrei nas dificuldades oportunidades de crescimento e, nas conquistas, a certeza 

de que resistir é necessário. 

Hoje, ao concluir essa etapa, posso confirmar, com certeza, que a Universidade 

transformou a minha visão de mundo e minha responsabilidade em inspirar outras pessoas 

negras a ocuparem, com orgulho, os espaços que sempre foram nossos por direito. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 
 

 

 

 

 

 

RESUMO 

 

 

 

A pesquisa analisará como o projeto “África é Nós” contribui para a valorização da cultura 

afro-brasileira e africana nas escolas públicas do Distrito Federal, em conformidade com a Lei 

10.639/2003, que trata da obrigatoriedade do ensino de história e cultura afro-brasileira e 

africana na Educação Básica. O estudo tem como objeto principal o referido projeto, buscando 

investigar, a partir de pesquisas bibliográficas e de entrevistas com representantes do projeto, 

com vistas a identificar se e como este contribui para a valorização da cultura e para o 

fortalecimento da autoestima de estudantes negras e negros do Ensino Fundamental (Anos 

Finais) e do Ensino Médio.  

 

Palavras-chave: Cultura afro-brasileira; Educação antirracista; Identidade negra; Lei nº 

10.639/2003; Projeto África é Nós. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

 

 

The research will analyze how the “África é Nós” project contributes to the appreciation of 

Afro-Brazilian and African culture in public schools in the Federal District, in accordance with 

Law 10.639, which deals with the mandatory teaching of Afro-Brazilian and African history 

and culture in Basic Education. The study has as it’s main objective the aforementioned project, 

seeking to investigate, based on bibliographic and field research, including interviews with 

representative people of the project, and to identifiy whether and how it contributes to the 

appreciation of culture and the strengthening of self-esteem of black students in elementary and 

high school. 

 

Keywords: Afro-Brazilian culture; Anti-racist education; Black identity; Law No. 

10.639/2003; África é Nós Project. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................................... 10 
 

2 REFERENCIAL TEÓRICO .............................................................................................. 11 

2.1 A escola como espaço de construção da identidade negra ................................................ 11 

2.2 Cultura e os fatores constitutivos da identidade negra positiva .......................................... 12 

2.3 A Lei 10.639/2003 e a valorização da cultura afro-brasileira ............................................ 14 

2.4 O Projeto “África é Nós” e a valorização da cultura afro-brasileira .................................. 15 
 

3 METODOLOGIA ............................................................................................................... 17 
 

4 RESULTADOS E ANÁLISES  .......................................................................................... 18 

4.1 O que é o projeto “África é Nós” ........................................................................................ 18 

4.2 Resultados do projeto “África em Nós” junto aos jovens .................................................. 21 
 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................. 24 
 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 26 
 

APÊNDICES .......................................................................................................................... 26 

Apêndice A – Roteiro da Entrevista 1 ...................................................................................... 27 

Apêndice B – Roteiro da Entrevista 2 ...................................................................................... 27 

Apêndice C – Propostas para atuação profissional no futuro ................................................... 28 

ANEXOS ................................................................................................................................. 29 

Anexo A – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 1.................................................... 30 

Anexo B – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 2 .................................................... 31 

Anexo C – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 3 .................................................... 32 



 
 
 

10 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

A compreensão da identidade negra no contexto escolar exige, antes de tudo, uma 

reflexão sobre o conceito de cultura, posto que é por meio dela que os sujeitos (homens e 

mulheres) constroem suas visões de mundo, relações sociais e percepções de si e dos outros. 

Nesse sentido, a professora e pesquisadora Nilma Lino Gomes, em seu texto Cultura 

Negra e Educação (2003), destaca que a cultura não se resume a um simples conjunto de 

práticas, tradições e manifestações artísticas, mas constitui uma dimensão presente no cotidiano 

das pessoas, que marca comportamentos, valores e representações sociais. Para a autora 

também, a cultura é construída ao longo da história e está intrinsecamente ligada às experiências 

concretas dos sujeitos, influenciando diretamente as relações sociais e as formas de interação, 

inclusive no ambiente escolar (Gomes, 2003) 

Compreender esse conceito é essencial para refletir sobre o papel da escola na 

construção da identidade dos estudantes, especialmente no que diz respeito à valorização da 

cultura negra. A escola pode ser um espaço para o reconhecimento da diversidade e para o 

fortalecimento de identidades historicamente marginalizadas, como a identidade negra. 

Contudo, essa valorização nem sempre acontece de forma efetiva, muitas vezes, a cultura afro-

brasileira e africana é desvalorizada, tratada de forma superficial ou até estigmatizada dentro 

do ambiente escolar, contribuindo para a construção de uma identidade fragilizada entre 

estudantes negros e negras (Gomes, 2003). 

Diante desse cenário, a pesquisa analisará de que forma o projeto “África é Nós” 

contribui para a valorização da cultura afro-brasileira e africana nas escolas públicas do Distrito 

Federal (DF), em conformidade com a Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que institui a 

obrigatoriedade do ensino da história e cultura afro-brasileira e africana na Educação Básica 

(Brasil, 2003). 

O projeto “África é Nós”, criado em 2022 e realizado principalmente em escolas 

públicas periféricas do Distrito Federal, surge para superar a forma distorcida e superficial com 

que a história dos negros e africanos é representada. O projeto busca combater o racismo e o 

apagamento histórico da população negra na formação da sociedade brasileira.  

Esta pesquisa pretende investigar como as práticas realizadas no âmbito do “África é 

Nós” promovem a valorização da cultura afro-brasileira e africana, fortalecendo a identidade 

de estudantes negros e negras dos anos finais do Ensino Fundamental e do Ensino Médio nas 

escolas públicas do DF. 



 
 
 

11 
 

O objetivo geral é investigar sobre como o projeto “África é Nós” dialoga com a Lei 

10.639/2003, mais especificamente, no que diz respeito à promoção da cultura afro-brasileira e 

africana e ao fortalecimento da identidade de estudantes negros e negras. Com os seguintes 

objetivos específicos: 

1. Analisar as origens do projeto “África é Nós” por meio de entrevistas com o 

coordenador, oficineira de passarela e artista convidado; 2. Identificar ações do 

projeto “África é Nós” que contribuem para fortalecer a autoestima de estudantes 

negras e negros no Ensino Fundamental (Anos Finais) e do Ensino Médio das 

escolas públicas; 3. Avaliar quais ações que dialogam com a Lei 10.639/2003, 

por meio das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 

Étnico-Raciais. 

Com base nesses objetivos, torna-se necessário compreender o papel da escola na 

formação das identidades e na construção de um ambiente que favoreça o reconhecimento da 

diversidade. É nesse sentido que o referencial teórico analisa como esse espaço influencia a 

construção da identidade negra e como contribui para uma educação mais justa e antirracista.  

 

2 REFERENCIAL TEÓRICO 

2.1 A ESCOLA COMO ESPAÇO DE CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE NEGRA 

 

A escola tem um papel duplo. Pode ser espaço de valorização da diversidade, mas 

também pode reproduzir preconceitos e discriminações. Marcadores sociais como raça, gênero, 

classe e religião, frequentemente não são valorizados e acabam por ser usados como 

instrumentos de dominação cultural, gerando conflitos e tensões. 

Na realidade brasileira, essa dinâmica se expressa principalmente nas relações entre os 

grupos racializados, onde o racismo estrutural mantém a população negra em situação de 

desvantagem social, econômica e cultural. Nesse contexto, a escola, muitas vezes, reforça essas 

práticas racistas e discriminatórias, invisibilizando saberes e culturas não-hegemônicas.  

De acordo com a Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 

Étnico-Raciais, “a escola, enquanto espaço de formação integral do ser humano, tem como 

função social transmitir não apenas conhecimentos coletivos da humanidade, mas também 

valores e costumes que respeitam e reconhecem as diferenças” (Brasil, 2004, p. 7). No entanto, 

ao longo da história, esse espaço tem reproduzido desigualdades, tornando-se, muitas vezes, 

um ambiente onde as representações negativas sobre a população negra são perpetuadas. Por 

isso, é importante que a escola perceba essa dualidade para trabalhar com o objetivo de 



 
 
 

12 
 

promover um ambiente onde a diversidade seja respeitada e a identidade dos sujeitos valorizada 

(Gomes, 2003). 

Gomes (2003) entende que a educação não é só escolarização. A educação é um 

processo para o desenvolvimento humano que extrapola os muros da escola, e acontece em 

diversos contextos sociais: 

 

A educação não se reduz à escolarização. Ela é um amplo processo, constituinte da 

nossa humanização, que se realiza em diversos espaços sociais: na família, na 

comunidade, no trabalho, nas ações coletivas, nos grupos culturais, nos movimentos 

sociais, na escola, entre outros (Gomes, 2003, p. 170).  

 

A autora afirma ainda que a escola é um lugar onde os estudantes aprendem não somente 

conteúdos escolares, mas também, valores, crenças e hábitos, incluindo preconceitos 

relacionados à raça, gênero, classe social e idade. 

A reflexão sobre a cultura como uma dimensão presente nas vivências concretas dos 

sujeitos nos leva, inevitavelmente, à análise da forma como a escola participa do processo de 

construção identitária. Nilma Lino Gomes (2002) nos convida a pensar sobre esse papel 

contraditório da escola, que pode tanto contribuir para a valorização da diversidade quanto 

perpetuar silenciamentos. A autora defende que a identidade se constrói na relação com o outro, 

sendo resultado de um processo contínuo de reconhecimento. Ela afirma que: 

 

Nenhuma identidade é construída no isolamento. Ao contrário, é negociada durante a 

vida toda por meio do diálogo, parcialmente exterior, parcialmente interior, com os 

outros. Tanto a identidade pessoal quanto a identidade socialmente derivada são 

formadas em diálogo aberto. Estas dependem de maneira vital das relações dialógicas 

estabelecidas com os outros. Esse é um movimento pelo qual passa todo e qualquer 

processo identitário e, por isso, diz respeito, também, à construção da identidade negra 

(Gomes, 2002, p. 39).  

 

Com base nessa perspectiva, percebe-se que a ausência de referências positivas para os 

jovens negros no ambiente escolar contribui para a formação de uma identidade enfraquecida, 

frequentemente associada a negação de sua história e cultura. Isso se reflete no currículo e nas 

práticas escolares que, ao longo da história, apresentaram a população negra sob a ótica da 

escravidão, sem protagonismo e trajetória de resistência. Como destaca Gomes (2002, p. 39), 

“o olhar lançado sobre o negro e sua cultura, no interior da escola, tanto pode valorizar 

identidades e diferenças quanto pode estigmatizá-las, discriminá-las, segregá-las e até mesmo 

negá-las”.  

Diante disso, Gomes (2002, p. 43) propõe a construção de novas práticas pedagógicas a 

partir das experiências dos sujeitos negros: 

 



 
 
 

13 
 

Construir novas práticas pedagógicas, novos materiais didáticos, abrir debates, 

estabelecer diálogo com a comunidade negra, com o movimento negro, com os grupos 

culturais de tradição africana. [...] não há outra saída senão tomar o negro como sujeito 

e tentar compreender como ele pensa a educação e a cultura nos seus próprios termos.  

 

Ou seja, é fundamental reconhecer as pessoas negras como sujeitos de direitos e como 

produtores de saberes. E, nesse sentido, de que forma a educação pode contribuir para essa 

finalidade?  

Uma resposta concreta está na implementação das Diretrizes Curriculares Nacionais 

para a Educação das Relações Étnico-Raciais (DCNERER), em 2004. Essas diretrizes orientam 

as escolas a integrar, de forma crítica e  em todo currículo escolar, o estudo da história e da 

cultura africana e afro-brasileira. 

Nessa mesma linha, Sueli Carneiro (2005) reforça a importância de romper com o 

apagamento histórico e epistemológico vivenciado pela população negra. A autora afirma que: 

“o epistemicídio [aqui abordado deve ser compreendido como] a anulação e desqualificação do 

conhecimento dos povos subjugados, [bem como] a negação ao acesso a uma educação de 

qualidade e os diferentes mecanismos de deslegetimação do negro como portador e produtor de 

conhecimento.” (CARNEIRO, 2005, p. 97) 

A crítica de Carneiro evidencia como a negação dos saberes produzidos pela população 

negra interfere na construção das identidades negras, reforçando  sentimentos de exclusão e não 

pertencimento. 

Dessa forma, para que a escola se torne, de fato, um espaço de transformação social, é 

necessário que ela valorize os conhecimentos, experiências e culturas negras como parte 

constitutiva da formação humana. Essa mudança de perspectiva é essencial para o 

fortalecimento de uma identidade negra positiva, tema que será abordado na próxima seção. 

 

2.2 CULTURA E OS FATORES CONSTITUTIVOS DA IDENTIDADE NEGRA POSITIVA 

(INP) 
 

No artigo Negritude e identidade negra ou afrodescendente: um racismo ao avesso?, 

Kabengele Munanga (2012) reflete sobre a construção da identidade negra no Brasil a partir de 

três dimensões fundamentais: o fator histórico, o fator cultural (linguístico) e o fator 

psicológico. Para o autor, a identidade é uma categoria de autodefinição coletiva marcada pelas 

experiências sociais e históricas da população negra.  

É nesse ponto que os fatores constitutivos da identidade ganham relevância. Ao 

refletirmos sobre como a história negra é contada ou mal contada nas escolas, percebemos o 

impacto direto que isso tem na construção identitária de estudantes negros e negras. Como 



 
 
 

14 
 

afirma Munanga (2012, p. 10), “uma das estratégias utilizadas pela escravidão e colonização 

[foi] destruir a memória coletiva dos povos escravizados e colonizados”. 

Além disso, é importante ressaltar que 

 

[...] os aportes culturais africanos fazem parte do cotidiano de todos os brasileiros: 

culinário, artes musicais, visuais, religiões populares, breve, estão presentes na 

maneira de ser brasileiro e brasileira. De fato, a cultura brasileira no plural e sua 

identidade nacional foram modeladas pelos aportes da população negra. Estas 

contribuições culturais precisam ser resgatadas positivamente, desconstruindo 

imagens negativas que fizeram delas e substituindo-as pelas novas imagens, 

positivamente reconstruídas. É por isso que a Lei Federal 10.639/3 exige que a cultura 

negra no Brasil seja ensinada na Escola brasileira de maneira positiva e que esse 

ensinamento possa oferecer subsídios de qualidade capazes de auxiliar no processo de 

sua identidade (Munanga, 2012, p. 11). 

 

Esse resgate cultural é fundamental para que a escola cumpra com o seu papel de 

promover uma identidade negra positiva, ao reconhecer e valorizar a herança africana na cultura 

afro-brasileira em todas as suas dimensões. 

Nesse sentido, Gomes (2003) chama atenção para o modo como a escola lida com os 

corpos negros. A autora explica que na escola estudantes negros e negras enfrentam olhares 

diversos sobre sua história, cultura, corpo e estética. Essas percepções nem sempre são 

respeitosas ou acolhedoras, pelo contrário, muitas vezes reproduzem preconceitos que 

fragilizam a autoestima e interferem na construção da identidade negra positiva. Por isso, a 

escola é um espaço político, onde se questionam verdades históricas e se reivindica o direito à 

existência e a valorização das identidades negras. 

Essa dimensão política da escola também é evidenciada por bell hooks (2013, p. 12), ao 

destacar que, mesmo nos contextos mais opressores, “a escola ainda era um ambiente político, 

pois éramos obrigados a enfrentar a todo momento os pressupostos racistas brancos, de que 

éramos geneticamente inferiores, menos capacitados que os colegas, até incapazes de 

aprender”.  Afirmação que denuncia o modo como o racismo se manifesta nas práticas 

escolares, impactando psicologicamente estudantes negros e negras, implicando numa 

necessidade de a escola ser repensada como espaço de reconstrução da identidade.  

Complementando essa perspectiva, Munanga (2012) ressalta que o psicológico é fator 

constitutivo da identidade negra quando questiona se o jeito de ser da pessoa negra é diferente 

do jeito de ser da pessoa branca. Para ele, caso essa diferença existir, não pode ser explicada 

biologicamente, como afirmam as teorias racistas do passado, mas deve ser compreendida no 

contexto histórico da escravização, da marginalização e das experiências coletivas da população 

negra. Assim, é a história e a forma de viver em sociedade que moldam os comportamentos, e 

não a cor da pele.  



 
 
 

15 
 

É nesse ponto que a luta histórica do Movimento Negro no Brasil se conecta diretamente 

com a construção de uma identidade negra positiva. Desde as primeiras iniciativas organizadas 

por pessoas negras, como o Teatro Experimental do Negro, idealizado por Abdias Nascimento, 

até a criação do Movimento Negro Unificado (MNU) em 1978, é possível observar uma 

presença ativa e contínua voltada a valorização da cultura afro-brasileira e a defesa de uma 

educação antirracista. Maíra Pires Andrade (2017) destaca que a promulgação da Lei nº 10.639, 

de 9 de janeiro de 2003 não deve ser vista como resultado de uma iniciativa isolada do Estado, 

mas sim como fruto de uma longa caminhada que envolveu mobilizações e a atuação de sujeitos 

negros em diferentes espaços sociais. Flávio Gomes (2015, apud ANDRADE, 2017), essas 

conquistas foram fruto de conexões históricas e da atuação de intelectuais e movimentos sociais 

negros. 

As propostas de Abdias Nascimento, apresentadas em espaços como o jornal O 

Quilombo e a revista Thoth, já pautava a importância de inserir ao currículo escolar conteúdos 

que refletissem a contribuição dos povos africanos e afro-brasileiros para a humanidade. Um 

exemplo disso está na edição da revista Thoth (1997), em que se propõe  “incorporar ao 

conteúdo dos cursos sobre história geral o ensino das contribuições positivas das civilizações 

africanas, particularmente seus avanços tecnológicos e culturais antes da invasão europeia” 

(Thoth, 1997, apud ANDRADE, 2017, p. 24). 

Nesse processo, a carta de Princípios do Movimento Negro Unificado, elaborada em 

1978, deixou evidente que a educação ocupa lugar central na luta contra o racismo estrutural. 

O texto denuncia o apagamento simbólico da cultura negra e exige sua valorização crítica e 

consciente: “reavaliação da cultura negra e combate sistêmico à sua comercialização, 

folclorização e distorção” (MNU, 1978, apud ANDRADE, 2017, p. 29). Segundo Andrade 

(2017), tanto a Lei 10.639/2003 quanto as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 

das Relações Étnico-Raciais (DCNERER) foram elaboradas sob influência direta dessa 

mobilização política e social.  

A autora destaca que essas leis são mais do que normas jurídicas, representando uma 

prática social coletiva que “não é constituída apenas de artigos e parágrafos, mas é fruto de uma 

práxis e de um conjunto de aspectos formadores em suas múltiplas relações” (ANDRADE, 

2017, p. 39).  

 

2.3 A LEI 10.639/2003 E A VALORIZAÇÃO DA CULTURA AFRO-BRASILEIRA 

 



 
 
 

16 
 

Nesse contexto, destaca-se aqui a importância da Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003, 

como conquista histórica da luta do Movimento Negro. A lei alterou o Art. 26-A da Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB), Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, 

tornando obrigatório o ensino da história e da cultura afro-brasileira em todas as escolas da 

educação básica, tanto públicas quanto privadas. Seu principal objetivo é reconhecer e valorizar 

a contribuição dos povo na formação da sociedade brasileira (Brasil, 2003).  

No entanto, sua efetivação encontra diversos obstáculos, sendo a formação docente um 

dos principais desafios. As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 

Étnico-Raciais, aprovadas em 2004, destacam a necessidade de professores qualificados, 

sensíveis e capazes de promover o respeito e combater posturas preconceituosas. Para isso, é 

fundamental investir em uma formação consistente, que prepare os professores para entender a 

diversidade étnico-racial e desenvolver estratégias pedagógicas eficientes (Brasil, 2004). 

Apesar disso, na prática, a formação docente é insuficiente no que diz respeito à temática 

racial. Mesmo com a exigência legal para que esse conteúdo esteja presente nos cursos de 

licenciatura e nos programas de formação continuada, inclusive no Ensino Superior, o cenário 

educacional revela uma lacuna significativa (Brasil, 2004). 

A implementação da lei é, portanto, resultado direto da luta histórica do Movimento 

Negro por justiça curricular e reconhecimento das identidades negras. Gomes (2003) argumenta 

que as escolas que reconhecem a importância do diálogo com a comunidade e com os 

movimentos sociais negros tendem a abrir espaço para ações educativas transformadoras que 

impactam positivamente a identidade de estudantes, professores e demais envolvidos.  

Como ressaltam Muller e Santos (2012), antes da promulgação da Lei n° 10.639/2003, 

a história da população negra sequer era objeto de estudo nas escolas. A partir da lei, esse 

conteúdo se torna parte obrigatória do currículo, promovendo visibilidade aos saberes africanos 

e possibilitando a reconstrução da imagem de negros e negras no espaço escolar. 

Para que a legislação seja realmente efetiva, é importante aprofundar os conteúdos 

escolares que estão especificados nos parágrafos 1º e 2º do Art. 26-A da LDB, que destacam  

obrigatoriedade da história e cultura afro-brasileira, especialmente nas áreas de Educação 

Artística, Literatura e História Brasileiras (Brasil, 2003). 

Essa perspectiva reforça a necessidade de iniciativas que envolvam o interesse dos 

estudantes e estejam alinhadas com os princípios da legislação e das Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais, que enfatizam a importância da 

abordagem do corpo negro como tema pedagógico e político, destacando “a valorização da 



 
 
 

17 
 

oralidade, da corporeidade e da arte, por exemplo, como a dança, marcas da cultura de raiz 

africana, ao lado da escrita e da leitura” (Brasil, 2004, p. 20). 

Gomes (2003) argumenta que: 

 

O estudo sobre as representações do corpo negro no cotidiano escolar poderá ser uma 

contribuição não só para o desvelamento do preconceito e da discriminação racial na 

escola como, também, poderá nos ajudar a construir estratégias pedagógicas 

alternativas que nos possibilitem compreender a importância do corpo na construção 

da identidade étnico-racial de alunos, professores negros, mestiços e brancos e como 

esses fatores interferem nas relações estabelecidas entre esses diferentes sujeitos no 

ambiente escolar. [...] será preciso que os educadores alterem suas lógicas escolares e 

conteudistas, dialoguem com outras áreas, valorizem a produção cultural negra 

constituída em outros espaços sociais e políticos (p. 180-181). 

 

Dessa forma, evidencia-se a necessidade de ações educativas que sejam ferramentas 

efetivas para o cumprimento da lei e que consigam alcançar as diferentes realidades escolares, 

promovendo a valorização e reconstrução da identidade daqueles historicamente 

marginalizados socialmente.  

 

2.4 O PROJETO “ÁFRICA É NÓS” E A VALORIZAÇÃO DA CULTURA AFRO-

BRASILEIRA 

 

O projeto “África é Nós” surgiu a partir de um problema recorrente em muitas escolas, 

a forma distorcida e superficial com que a história dos negros e africanos são representadas. 

Quase sempre restrita ao Dia da Consciência Negra, em 20 de novembro. Essa prática pontual 

contribui para o apagamento histórico da população negra e ignora seu papel fundamental na 

formação da sociedade brasileira. 

Frente a essa realidade, o projeto representa um esforço concreto de promover um 

diálogo e uma valorização da cultura negra e africana a partir da perspectiva dos próprios 

sujeitos negros, sejam estudantes, artistas ou profissionais envolvidos. Como ressalta o 

idealizador do projeto René Mapouna 1 (2025), a equipe é composta majoritariamente por 

pessoas negras, periféricas, indígenas e africanas que moram em Brasília, algo raro e que 

confere ao projeto uma identidade forte e autêntica:  

 

A maioria da equipe técnica [...] são pessoas negras ou periféricas. Indígenas. [...]  

Algo que se destaca justamente por essa questão de ter, por exemplo, africanos que 

moram em Brasília, que fazem parte da equipe. Negros periféricos que fazem parte 

da equipe. Coisa que não é comum. Ter essa junção de pessoas de várias partes do 

 

1 1 René Mapouma é  autor do projeto “África é Nós”. Proveniente da República de Camarões, país do continente 

africano, é músico, produtor cultural, empreendedor no ramo de acessórios e vestuário africano, além de 

professor de inglês e francês.  



 
 
 

18 
 

mundo. Incluindo o continente africano e aqui também em Brasília. Essa é uma 

pegada diferenciada também (René Mapouna, 2025). 

 

Esse protagonismo e essa representatividade dentro da equipe são fundamentais para 

a construção de uma identidade negra positiva, fortalecendo o sentimento de pertencimento e a 

autoestima dos sujeitos negros.  

As ações do projeto são realizadas por meio de oficinas, como as de turbante e de 

passarela, por causa do desfile. Há também oficinas de história da moda africana, de fotografia, 

penteado afro e apresentações artísticas. Essas oficinas são práticas, acessíveis e dialogam com 

a realidade dos estudantes, constituindo um exemplo de educação como prática da liberdade. 

Como defende bell hooks, “ensinar de um jeito que respeite e proteja as almas dos nossos alunos 

é essencial para criar condições necessárias para que o aprendizado possa começar do modo 

mais profundo e íntimo” (HOOKS, 2013, p. 25). 

O projeto tem uma proposta formativa, direcionada a jovens entre os 14 e os 18 anos, 

ou seja, estudantes que já estão em uma fase de transição para o mercado de trabalho. A 

iniciativa apresenta ferramentas reais para que os jovens, principalmente de periferia, possam 

começar a construir o seu próprio caminho profissional.  

Através de uma abordagem que une a teoria com a prática, o projeto procura mostrar 

como é possível usar a criatividade e gerar renda. 

 

3 METODOLOGIA 

 

A investigação busca compreender como o projeto “África é Nós” contribui para a 

valorização da cultura afro-brasileira e africana nas escolas públicas do Distrito Federal, em 

conformidade com a Lei 10.639/2003, que trata da obrigatoriedade do ensino de história e 

cultura afro-brasileira e africana na Educação Básica. Para isso, a pesquisa seguiu dois 

caminhos metodológicos: a pesquisa bibliográfica e a pesquisa de campo.  

A pesquisa bibliográfica fundamenta-se em referenciais teóricos de autores como Nilma 

Lino Gomes (2002; 2003), Kabengele Munanga (2004), além da Lei 10.639/2003 e as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais para sua implementação, 

os quais abordam a importância da valorização da identidade negra, do combate ao racismo e 

da construção de práticas pedagógicas antirracistas. 

O objeto de estudo é o projeto “África é Nós” e pretende investigar como as práticas 

realizadas contribui para a valorização da cultura afro-brasileira e africana e a fortalecendo a 



 
 
 

19 
 

Identidade de estudantes negros e negras dos anos finais do Ensino Fundamental e do Ensino 

Médio nas escolas públicas do DF.  

Para a análise, foram definidos os seguintes indicadores: análise das origens do projeto 

“África é Nós” – com base nas entrevistas realizadas com o produtor cultural, a oficineira de 

passarela e o artista convidado; a valorização da identidade negra positiva - considerando as 

ações realizadas para valorizar os estudantes negros e negras dos anos finais do Ensino 

Fundamental e do Ensino Médio; a relação entre o projeto “África é Nós” e o que prevê a Lei 

10.639/2003 e as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais - identificando quais ações desenvolvidas pelo projeto estão alinhadas a legislação 

vigente.  

Foram realizadas três entrevistas semiestruturadas, duas presenciais e uma online, todas 

com gravação previamente autorizada mediante assinatura do Termo de Consentimento Livre 

e Esclarecido (TCLE). Os entrevistados foram o idealizador do projeto e produtor cultural, René 

Mapouna; a oficineira de técnica de passarela, Daniela Ferreira;2 e o artista convidado Big Nel3, 

que atua como cantor no desfile. As perguntas das entrevistas tinham como objetivo conhecer 

a história do projeto, entender as motivações dos profissionais envolvidos, bem como 

identificar as ações desenvolvidas nas escolas. As falas dos entrevistados foram transcritas e 

revisadas ao longo do processo de escrita, servindo como base para a análise dos dados.  

Nesse sentido, a entrevista semiestruturada foi adotada por possibilitar um diálogo 

guiado, mas flexível, permitindo que o entrevistado pudesse expressar livremente suas opiniões 

e vivências. Segundo Fraser e Gondim (2004, p. 140), 

 

Deste modo, a entrevista dá voz ao interlocutor para que ele fale do que está acessível 

a sua mente no momento da interação com o entrevistador e em um processo de 

influência mútua produz um discurso compartilhado pelos dois atores: pesquisador e 

participante.  

 

4. RESULTADOS E ANÁLISES 

 

4.1 O QUE É O PROJETO “ÁFRICA É NÓS”   

 

 

2 Daniela Ferreira, modelo e profissional negra que atua no projeto “África é Nós”. 
3 Big Nel é cantor e compositor, natural do Benim, país do continente africano. Atua com gêneros como afro, 
trap, rap, pop e hip hop, e participa do projeto “África é Nós”. 



 
 
 

20 
 

O projeto “África é Nós” surgiu a partir da constatação de que muitas escolas públicas 

tratam sobre a história dos negros de forma superficial, limitada geralmente ao Dia da 

Consciência Negra, em 20 de novembro.  

A primeira edição aconteceu em 2022, na Escola Classe 102 de Ceilândia. Em 2023, a 

segunda edição ocorreu em duas escolas, no Centro de Ensino Médio Integrado (CEMI) do 

Gama e na Escola Classe 310 de Santa Maria. Já a terceira edição foi realizada em 2024, na 

Escola Classe 111 de Ceilândia e no Colégio Cívico Militar Centro Educacional (CED) 308 do 

Recanto das Emas. Essas edições realizadas mostram o compromisso do projeto em enfrentar 

o racismo diretamente nos espaços escolares, promovendo a desconstrução de estereótipos entre 

estudantes e professores. 

René Mapouna (2025), idealizador do projeto, relata que, 

 

O “África é Nós" surgiu da necessidade que a gente observou em algumas escolas 

públicas. No começo, chamavam a gente no Dia da Consciência Negra pra poder 

fazer palestras, durante um dia específico do ano somente. E aí a gente percebeu que 

tinha uma demanda. Então, o projeto veio para trazer algo consistente. (sic) 

 

Essa fala revela a persistência de práticas simbólicas, sem inserção significativa no 

currículo escolar. Embora o projeto não esteja formalmente inserido no currículo, dialoga 

diretamente com o Art. 26-A da LDB, Lei 10.639/2003, que torna obrigatório o ensino da 

História e Cultura Afro-Brasileira e Africana na Educação Básica. Assim, busca preencher esse 

vazio em relação à temática sobre o continente africano, em consonância com as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de 

História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, que orientam a implementação dessas práticas 

pedagógicas no contexto escolar. 

René Mapouna destaca ainda a contradição nas escolas onde o projeto atua. 

 

A gente quer ir onde justamente está tendo esses casos. E é lá, nessas escolas onde 

tem altos índices, apesar de ser na periferia, e apesar de ter muitos alunos negros, 

mas isso não impede de casos de racismo acontecer, o que pode surpreender algumas 

pessoas. Não é porque a maioria é negro que não vai ter casos de racismo. (sic)  

 

Essa declaração demonstra que a predominância de estudantes negros não impede a 

manifestação do racismo no contexto escolar, evidenciando a profundidade e continuidade 

desse problema. Tal realidade está alinhada com as DCNERER, as quais aponta que: “ o 

racismo imprime marcas negativas na subjetividade dos negros e também na dos que os 

discriminam [e] que pessoas negras sejam influenciadas pela ideologia do branqueamento e, 

assim, tendam a reproduzir o preconceito do qual são vítimas” (BRASIL, 2004, p. 16). 



 
 
 

21 
 

Segundo as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais, a ideologia do branqueamento foi sustentada por políticas que, mesmo após a abolição, 

tentaram invisibilizar a presença negra por meio da valorização de padrões brancos como 

superiores (BRASIL, 2004). Essa lógica estruturante continua influenciando as práticas 

escolares, demonstrando que o racismo se mantém ativo de maneira velada e persistente nas 

interações e no imaginário coletivo. 

Este cenário reforça a reflexão de Nilma Lino Gomes (2002) em seu artigo Educação e 

Identidade Negra, no qual destaca que a escola pode exercer um papel ambíguo, tanto contribuir 

para o reconhecimento da identidade negra quanto reproduzir práticas racistas. A autora explica 

que a identidade negra é algo que vai sendo construído aos poucos, a partir das vivências que 

as pessoas negras têm nos diferentes espaços por onde passam, sejam eles formais ou informais. 

Por isso, pode-se dizer que a escola também participa dessa construção, pois é um lugar onde 

esses sujeitos estão inseridos e onde podem ter sua identidade fortalecida ou enfraquecida, 

dependendo de como são tratados e representados (Gomes, 2002; 2003). 

Essa crítica é explicitada na fala de René Mapouna (2025) ao denunciar a 

superficialidade com que muitas escolas tratam a cultura afro-brasileira e africana: “Pintem aí 

umas máscaras africanas [...] de maneira bem caricatural [...] Já fiz a minha parte. [...] tiro a 

foto e pronto, acabou. [...] Mas não é disso que se trata. Tem o faz de conta e tem algo que 

realmente impacta o jovem, a criança. São duas coisas diferentes”. 

A fala do músico e criador do projeto ecoa o alerta de Gomes (2003) sobre as práticas 

que colocam a cultura negra no lugar do exótico e folclórico, sem promover mudanças reais. 

Para romper com essa visão estereotipada, é preciso práticas pedagógicas que valorizem a 

experiência negra de forma crítica e profunda.  

René Mapouna reflete sobre a dificuldade de aplicação da lei apontando que, embora 

algumas escolas conheçam a lei, muitas não sabem como aplicá-la concretamente. Segundo ele:  

 

Esse projeto justamente usa essa lei. Ele responde à má necessidade. [...] muitas 

escolas falam que sim, temos ciência da lei, mas como aplicá-la na prática, [...] é um 

problema [...] Alguns professores podem [...] falar que não, [...]  estou seguindo [...]  

o currículo escolar, ponto, acabou. Não vou dar uma atenção especial para isso, não. 

Ele não vai deixar de fazer o trabalho dele. O trabalho dele é executar, tem lá o 

programa escolar, o calendário escolar, executa ele, pronto, acabou. Se tem atividade 

lá que atende o público, que bom. Se não tem também, ele não faz questão. Como 

obrigar um professor a aplicar na prática? Difícil. (René Mapouna, 2025). (sic) 

 

Esse depoimento evidencia que, apesar da existência da lei, sua ausência no currículo 

obrigatório das escolas permite que muitos professores ignorem ou tratem o tema de forma 

superficial. Ou seja, a prioridade dada ao calendário tradicional e as metas escolares baseadas 



 
 
 

22 
 

em diretrizes antigas faz com que não haja espaço, tempo ou vontade para aplicar, de verdade, 

o ensino da história e cultura afro-brasileira nas escolas. Como resultado, há um 

comprometimento da participação dos estudantes em atividades que valorizam a identidade 

negra e impede um ensino inclusivo e representativo.  

Diante desse cenário, o projeto “África é Nós” se apresenta como uma resposta real ao 

processo de apagamento histórico vivido pela população negra. Por meio de ações que 

valorizam a história e diferentes expressões da cultura afro-brasileira e africana, como a 

estética, a música, a arte, o projeto oferece aos estudantes negros e negras uma nova perspectiva, 

baseada no orgulho de suas raízes. Segundo o produtor, 

 

O projeto surge como uma introdução a vários aspectos da cultura. Ele é centrado 

principalmente na moda e na estética. No projeto, são realizadas oficinas de turbante, 

passarela - por conta do desfile -, história da moda africana, fotografia, percussão, 

moda periférica, penteado afro e maquiagem para pele negra. Essas atividades 

abordam principalmente a estética, mas também a identidade, pois ao falar de 

estética, fala-se também de identidade (René Mapouna, 2025). 

 

O depoimento do entrevistado evidencia como o projeto utiliza a cultura como 

ferramenta de afirmação da identidade negra, promovendo o reconhecimento das heranças 

africanas em suas múltiplas manifestações.  

As oficinas de moda e cuidados estéticos como turbantes, passarela, penteados afro e 

maquiagem para pele negra, configuram-se como espaços de reconstrução e fortalecimento da 

autoestima, especialmente para estudantes que historicamente foram excluídos desses 

referenciais. 

A experiência relatada por Daniela Ferreira, profissional negra e responsável pela 

Oficina de Técnica de Passarela do projeto “África é Nós”, destaca a importância das ações na 

autoestima de estudantes negros e negras através do reconhecimento da beleza e da identidade 

negra. Para ela:  

 

O projeto tem tudo a ver com as crianças, com os adolescentes, se aceitarem, os 

negros reconhecerem de onde eles vieram, da cultura. Porque o projeto envolve muito 

a beleza africana, a beleza, a autoestima dos alunos [...] muitos alunos não tinham 

autoestima. Eles diziam: ‘sou negro, eu não sei o que vem antes de mim (Daniela 

Ferreira, 2025). 

 

Sua fala revela a dimensão psicológica da identidade, como aponta Munanga (2012), ao 

mostrar que o resgate da cultura também atua como instrumento de reconstrução do sujeito 

negro. 

Essa valorização da cultura afro-brasileira e africana proposta pelo projeto “África é 

Nós” dialoga com as reflexões de Munanga (2012) quanto a resgatar positivamente as 



 
 
 

23 
 

contribuições culturais da população negra. Para o autor, predomina no imaginário social a ideia 

de que os povos africanos não tiveram um papel importante na formação brasileira, sendo 

muitas vezes retratados apenas como escravizados, ao contrário dos colonizadores portugueses 

e dos europeus, que são reconhecidos como símbolo nacional e construtores de saberes e 

culturas valorizados. Ignoram-se, assim, as ricas contribuições religiosas, artísticas, médicas, 

tecnológicas, científicas e filosóficas dos povos africanos, reforçando uma visão negativa e 

limitada de sua importância histórica e cultural. 

 Dessa forma, ao trazer para o cotidiano escolar referências estéticas e culturais, o 

projeto “África é Nós” colabora com o que Munanga (2012, p. 10) defende como essencial: 

“resgatar a história e autenticidade [do negro], desconstruindo a memória de uma história 

negativa [...] e reconstruindo uma verdadeira história positiva capaz de resgatar sua plena 

humanidade e autoestima”. O autor reforça a ideia da constituição da identidade por meio de 

referências positivas. 

Como Gomes (2002) afirma, a construção da identidade de uma pessoa não se constrói 

de maneira solitária ou fechada, ela depende da interação com o outro. Ou seja, para alguém se 

entender e se definir, é preciso que haja troca com o mundo à sua volta. Além disso, a identidade 

negra é um processo contínuo, construída por pessoas negras, nos diversos ambientes, sejam 

eles formais ou não. Consequentemente, essa identidade é construída ao longo de sua jornada 

escolar (Gomes, 2002). 

 

4.2 RESULTADOS DO PROJETO “ÁFRICA É NÓS” JUNTO AOS JOVENS 

 

 René Mapouna (2025) enfatiza que, apesar da resistência inicial, o projeto conseguiu 

promover ações concretas ao envolver estudantes interessados, ressaltando que a participação 

voluntária é essencial para o êxito da iniciativa. De acordo com ele, 

 

Quando você traz um projeto como esse, a escola acaba tendo que ceder alguns 

alunos para poder participar das atividades. [...] Participa quem quer participar. 

Que também é uma coisa importante. Forçar quem não quer não é interessante para 

o projeto. A nossa ideia não é essa (René Mapouna, 2025). 

 

Como o autor do projeto e produtor executivo aponta a seguir, um dos grandes focos 

do projeto é o empreendedorismo e a economia criativa. 

 

[...] o projeto [...] ele mostra maneiras do jovem poder entrar no mundo do 

empreendedorismo. Uma maneira de introduzir os jovens à economia criativa. Que 

é, por exemplo, as trancistas. Que conseguem ter uma renda fazendo esse trabalho. 

Temos a Luce que é uma costureira e vive disso. O barbeiro de favela. Então, são 

pessoas que aplicam isso no campo. Não é só teoria, traz também a parte prática de 



 
 
 

24 
 

como isso pode ser útil para um jovem periférico que às vezes tá começando a entrar 

no mercado de trabalho. Como ele pode ganhar um dinheiro a mais? Fazendo o quê? 

Que tipo de atividade? A gente tenta trazer um pouco disso aí (René Mapouna, 2025). 

(sic) 

 

Esses profissionais que se qualificam para ministrar as oficinas são exemplos reais, 

próximos da realidade dos jovens, e vivem do que fazem. Um exemplo citado é o “barbeiro de 

favela”, que na oficina de moda periférica, ensina a fazer cortes e penteados como o black 

power4, valorizando a estética negra.  

Além de incentivar o empreendedorismo, o projeto contribui para a construção da 

identidade. René Mapouna (2025) também afirma: 

 

[...] porque na adolescência a gente vê que pra pessoa se aceitar como negro, como 

indígena, é um problema. Às vezes tem vergonha. Mas tem vergonha de quê? Tem 

vergonha porque não tem a informação certa. Ou às vezes porque só é contada uma 

parte da história e não é contada a outra parte. Geralmente a parte que é contada 

são coisas ruins, o lado negativo. Aí faz o quê? O jovem rejeita. Se a história desse 

povo é isso aí, eu não quero me associar. Eu quero me associar à história do 

vencedor. (sic) 

 

Essas reflexões revelam como o projeto contribui para o fortalecimento da autoestima 

de estudantes negros e negras. A fala de Daniela Ferreira (2025) ressalta o quanto trabalhar 

aspectos da cultura negra pode impactar a forma como esses jovens se veem: 

 

Até hoje, desde a primeira edição, eu tenho alunos que falam, nossa, o projeto foi 

incrível, tanto que eu me aceito agora [...] Porque é muita história que a gente escuta 

dos alunos, e tem muito também o preconceito que muitos adolescentes estão 

passando pela transição capilar. [...] leva uma depressão, os alunos novos, crianças 

com depressão. E aí não se aceita, estão passando pela transição. [...] Muitos não 

acreditam nele, no potencial que eles mesmos têm. (sic) 

 

O projeto também inclui apresentações artísticas com músicos negros, como o cantor 

Big Nel. Sua participação vai além da ação cultural, pois representa uma referência positiva 

para estudantes negros e negras. Como afirma o cantor, 

 

Acredito que minha participação contribui para o fortalecimento da autoestima das 

crianças negras porque eu sou um jovem negro que é um grande sonhador [ …] 

escolho geralmente duas músicas com letras conscientes, portando mensagem sobre 

autoestima, superação, sonho e fé” e uma música com toque mais romântico. Escolho 

essas músicas porque elas me representam melhor, elas relatam o processo de 

desafios da vida e ainda mais porque venho de um lugar humilde (Big Nel, 2025). 

 

Apesar dos impactos positivos, o projeto enfrenta desafios significativos que 

comprometem sua continuidade. Um dos principais está relacionado ao financiamento das 

atividades. O que é explicado por René Mapouna (2025): 

 

 

4 “Poder negro”. 



 
 
 

25 
 

Os recursos que são usados no projeto, são recursos do Fundo de Apoio  à Cultura 

(FAC). Quando o projeto é aprovado em edital, se ele for aprovado, na verdade. 

100% do recurso de projetos como esse vem da Secretaria da Cultura. [...] Neste ano 

ele vai acontecer, só que não vai ser pela FAC. Vai ser por outro edital. E aí seria 

uma versão com recurso mais escasso, então seria uma versão reduzida do projeto. 

 

Outro obstáculo a ser destacado é o processo de mapeamento das escolas beneficiadas. 

Mesmo com o interesse de várias instituições, é necessário realizar visitas presenciais para 

conhecer a realidade local, observar o perfil dos estudantes e avaliar se aquele ambiente está 

alinhado com os objetivos do projeto. O foco prioritário são as escolas públicas da periferia, 

com maioria de estudantes negros e negras, onde o racismo estrutural é mais evidente e a ação 

tende a gerar maior impacto. 

Apesar das dificuldades, o projeto segue atuando como uma prática antirracista, 

integrando história, estética, música, moda e ancestralidade. Contribuindo assim, para que 

estudantes negros e negras se reconheçam como sujeitos históricos, detentores de saberes, 

talentos e origens que merecem ser valorizados. 

O desfile final, com roupas produzidas a partir de tecidos africanos e penteados afro, 

marca não somente o encerramento das atividades, mas a celebração de uma identidade 

reconstruída: os estudantes desfilam como protagonistas de suas histórias, não como 

personagens. O projeto materializa os objetivos da Lei 10.639/2003, promovendo a valorização 

da cultura afro-brasileira e africana de forma consistente, crítica e afirmativa. 

A análise das entrevistas evidencia o envolvimento e o conhecimento dos três 

participantes,  o produtor cultural, a oficineira de Técnica de Passarela e o cantor, e revela os 

impactos significativos na vida dos estudantes, principalmente no fortalecimento da autoestima, 

na consciência racial, na valorização da cultura e na inserção profissional. Daniela Ferreira 

(2025) salienta que, 

 

O projeto tem tudo a ver com as crianças, com os adolescentes se aceitarem, 

se reconhecerem como negros e reconhecerem de onde vieram, da cultura. 

Porque o projeto envolve muito a beleza africana, a beleza, a autoestima dos 

alunos [...] muitos alunos não tinham autoestima. Eles diziam: ‘sou negro, eu 

não sei o que vem antes de mim.(sic) 

 

Essa fala evidencia como o projeto contribui para a construção da identidade dos 

estudantes ao resgatar as contribuições culturais da população negra, frequentemente 

invisibilizada no ambiente escolar. Esse processo de transformação é também perceptível nos 

depoimentos coletados durante as oficinas. Como relata Daniela Ferreira (2025): 

 

No final do projeto, a gente procura depoimentos dos alunos. Na verdade, não só no 

final, mas em cada oficina, a gente pega o depoimento de alguns alunos pra ver o que 

eles acharam. [...] Quem participou do desfile, participou de todas as oficinas, a gente 



 
 
 

26 
 

também pega o feedback do que acharam [...] até hoje, desde a primeira edição, eu 

tenho alunos que falam, nossa, o projeto foi incrível, tanto que eu me aceito agora. 

(sic) 

 

Esses retornos revelam o impacto afetivo e identitário do projeto, reforçando sua 

importância na valorização da autoestima e na formação de uma identidade negra positiva. Para 

além do reconhecimento cultural, o projeto gera efeitos reais na vida dos estudantes, como 

destaca René Mapouna (2025) ao relatar, “por exemplo, alunos que terminam o ensino médio 

e que acabam se lançando em alguma área porque ele foi introduzido nesse mundo da 

fotografia ou no mundo das tranças. Gostou, vive disso hoje. Isso é um resultado” (sic). 

Essa fala mostra que o projeto não apenas valoriza a cultura afro-brasileira, mas também 

abre caminhos para a geração de renda, revelando aos jovens que suas vivências e saberes 

culturais têm valor social e econômico.  

Assim, o projeto “África é Nós” transforma a escola em um espaço de afirmação da 

existência, onde se fortalecem a negritude, o pertencimento e a valorização da identidade negra, 

dialogando diretamente com os objetivos da Lei 10.639/2003, que institui a obrigatoriedade do 

ensino de história e cultura afro-brasileira e africana na Educação Básica. Seu foco são 

estudantes dos Anos Finais do Ensino Fundamental e do Ensino Médio, especialmente jovens 

negros e negras. 

Desse modo, os resultados vão desde o fortalecimento da identidade negra, em 

conformidade com a Lei 10.639/2003, até a inserção econômica dos jovens, o que também 

contribui para o enfrentamento do racismo estrutural. 

Diante dessas reflexões, o projeto “África é Nós” se apresenta como uma prática 

educativa concreta, que responde às demandas históricas do movimento negro e a necessidade 

urgente de aplicação da Lei 10.639/2003 de forma contínua e eficiente.  

Ao abordar aspectos históricos, culturais e psicológicos da identidade negra, como 

proposto por Kabengele Munanga (2012), o projeto vai além da abordagem simbólica da cultura 

afro-brasileira. Ele se torna um espaço de construção da identidade, onde os sujeitos negros 

passam a se reconhecer como protagonistas de suas histórias. 

A iniciativa coloca em ação o conceito de cultura como prática cotidiana, reafirmando 

que a identidade não é estática, mas construída na relação com o outro. A presença de 

profissionais negros e africanos nas oficinas, bem como o diálogo direto com estudantes, revela 

um processo de valorização da identidade negra que rompe com a lógica do racismo estrutural 

presente no ambiente escolar (Gomes, 2003). 



 
 
 

27 
 

Ao propor ações baseadas na representatividade, na ancestralidade e na valorização das 

contribuições culturais negras, o projeto fortalece a autoestima dos estudantes por meio do 

orgulho de suas raízes. Isso se alinha tanto às diretrizes da legislação vigente quanto aos aportes 

teóricos da pesquisa, que tratam da formação identitária e da valorização da diversidade 

cultural.  

Assim, ao retomarmos os objetivos desta pesquisa, analisar sobre como o projeto 

“África é Nós” dialoga com a Lei 10.639/2003, contribui para a valorização da cultura afro-

brasileira e africana e para o fortalecimento da autoestima de estudantes negras e negras nas 

escolas públicas do DF.  

Podemos afirmar que a ação educativa analisada cumpre papel fundamental de 

transformar o ambiente escolar em espaço de afirmação e resistência. A proposta dialoga 

diretamente com a discussão teórica apresentada ao longo do trabalho e fortalece o 

compromisso com uma educação antirracista. 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 O trabalho desenvolvido buscou investigar como o projeto “África é Nós” contribui 

para a valorização da cultura afro-brasileira e africana, bem como para o fortalecimento da 

autoestima de estudantes negras e negros das escolas públicas do Distrito Federal, em 

conformidade com o que estabelece a Lei 10.639/2003.  

 Por meio de pesquisa bibliográfica e entrevistas (pesquisa de campo) com profissionais 

envolvidos no projeto, identificou-se a potência educativa, cultural e política do “África é Nós”. 

As falas de René Mapouna, Daniela Ferreira e Big Nel revelam como o projeto atua no 

fortalecimento da autoestima, na valorização da herança cultural africana e no sentimento de 

pertencimento entre os estudantes. 

 A análise mostrou que o projeto incide diretamente sobre os três fatores que constituem 

a identidade negra positiva, segundo Kabengele Munanga (2012), a história, ao resgatar e 

reconstruir a memória coletiva da população negra; a cultura, ao valorizar as manifestações 

afro-brasileiras e africanas; e o aspecto psicológico, ao recuperar a autoestima, o orgulho e a 

valorização da negritude.  

 Além disso, o trabalho dialoga com as reflexões de Nilma Lino Gomes (2002; 2003) 

ao evidenciar como a escola, por meio de projetos como o “África é Nós”, pode se tornar um 

espaço político de afirmação da identidade negra. A autora destaca que o corpo negro, sua 

estética e suas manifestações culturais são frequentemente marcados por olhares desrespeitosos 



 
 
 

28 
 

nas instituições de ensino. Neste sentido, o projeto contribui para reconstruir a valorização dos 

corpos negros e transforma a escola em um lugar de acolhimento e empoderamento.           

O desfile final, marcado por roupas confeccionadas com tecidos africanos, penteados 

afro e produções artísticas, representa mais do que o encerramento das atividades, é a celebração 

de uma identidade resgatada, reconstruída e reconhecida. Nele, estudantes negros e negras 

tornam-se protagonistas de suas histórias. A presença de artistas negros periféricos e africanos 

fortalece o vínculo entre os jovens e suas referências positivas, evidenciando que a arte é um 

lugar de resistência e construção identitária. 

Embora não esteja institucionalizado no currículo escolar, o projeto estabelece uma 

prática pedagógica que contempla os princípios da Lei 10.639/2003. Ele ocupa o espaço 

deixado pelas lacunas da escola, propondo ações significativas com oficinas e palestras ao longo 

do ano letivo, indo muito além do que geralmente se reserva ao “Dia da Consciência Negra”. 

O “África é Nós” promove uma educação que respeita a diversidade e combate o racismo 

presente nas escolas. 

A pesquisa revelou que o “África é Nós” não apenas contribui para o reconhecimento 

da identidade negra, mas também cria oportunidades para a inserção dos jovens na economia 

criativa, por meio de oficinas que desenvolvem habilidades empreendedoras. Essa dimensão 

prática do projeto demonstra que a valorização da cultura negra pode ser também um fator de 

autonomia econômica e social para os jovens periféricos.   

Por fim, este trabalho reforça a importância de fortalecer e ampliar iniciativas como o 

“África é Nós”, que articulam legislação, teoria e prática antirracista, garantindo que as escolas 

públicas sejam espaços de reconhecimento, pertencimento e valorização da diversidade 

cultural. Somente assim será possível avançar no sentido de promover uma educação que apoie 

a transformação e a superação do racismo estrutural. 

  

REFERÊNCIAS  
 

ANDRADE, Maíra Pires. Movimento Negro e Educação: Abdias Nascimento, MNU e os 

princípios da Lei 10.639/03. Revista Repecult – Revista Ensino e Pesquisa em Cultura, v. 1, 

n. 2, p. 18-41, 2017. Disponível em: 

https://periodicos.ufrrj.br/index.php/repecult/article/download/568/569. Acesso em: 28 jul. 

2025. 

BRASIL. Diretrizes curriculares nacionais para a educação das relações étnico-raciais e para o 

ensino de história e cultura afro-brasileira e africana. Brasília: MEC/SEF, 2004. Disponível 

em: https://www.gov.br/inep. Acesso em: 22 jul. 2025.  

https://periodicos.ufrrj.br/index.php/repecult/article/download/568/569.
https://www.gov.br/inep/pt-br/centrais-de-conteudo/acervo-linha-editorial/publicacoes-diversas/temas-interdisciplinares/diretrizes-curriculares-nacionais-para-a-educacao-das-relacoes-etnico-raciais-e-para-o-ensino-de-historia-e-cultura-afro-brasileira-e-africana


 
 
 

29 
 

BRASIL. Lei 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática 

“História e Cultura Afro-Brasileira”. Brasília, DF: MEC, 2003. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 17 fev. 2025. 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da 

educação nacional. Diário Oficial da União, Brasília (DF), 23 dez. 1996. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 22 mar. 2025. 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 

2005. 350 f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2005. Disponível em: https://drive.google.com/file/d/0B2_ZK-

qR9WEKYjcxNDk0Y2ItOTYxYS00ZDQwLWE2ZDYtZDFmNGI0MGRmNzJk/view?resou

rcekey=0-t9TSekNc6NaJ4qJqJYAj-w. Acesso em: 31 jul. 2025. 

FRASER, Márcia Tourinho Dantas; GONDIM, Sônia Maria Guedes. Da fala do outro ao 

texto negociado: discussões sobre a entrevista na pesquisa qualitativa. Paidéia, Ribeirão Preto 

(SP), v. 14, n. 28, p. 139-152, ago. 2004. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/paideia/a/MmkPXF5fCnqVP9MX75q6Rrd/?lang=pt. Acesso em: 20 

fev. 2025. 

GOMES, Nilma Lino. Cultura negra e educação: reflexões sobre a implementação da Lei 

10.639/03. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, n. 24, p. 104-116, mai./ago. 

2003. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S1413-24782003000200006. Acesso em: 17 

mai. 2025. 

GOMES, Nilma Lino. Educação e identidade negra. Aletria: Revista de Estudos de 

Literatura, Belo Horizonte (MG), v. 9, p. 38-47, 2002. Disponível em: 

https://doi.org/10.17851/2317-2096.9..38-47. Acesso em: 20 fev. 2025. 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores/as: um olhar 

sobre o corpo negro e o cabelo crespo. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 29, n. 1, p. 167–

182, jan./jun. 2003. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ep/a/sGzxY8WTnyQQQbwjG5nSQpK/?lang=pt. Acesso em: 6 jul. 

2025. 

GROSSI, Bruno. África é nós: desfile celebra a cultura afro‑brasileira. Secretaria de Estado 

de Educação do Distrito Federal – SEEDF, 21 nov. 2024. Atualizado em 21 nov. 2024. 

Disponível em: https://www.educacao.df.gov.br/africa-e-nos-desfile-celebra-a-cultura-afro-

brasileira/. Acesso em: 29 jun. 2025. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Trad. Lilian 

Cibils. São Paulo: Martins Fontes, 2013. 

MÜLLER, Tânia Mara Pedroso; SANTOS, Jorge Luís Rodrigues dos. A presença/ausência da 

história e cultura negra na escola. In: MÜLLER, Tânia Mara Pedroso; COELHO, Wilma de 

Nazaré Baía (orgs.). Relações étnico-raciais e diversidade. Niterói, RJ: Editora da UFF, 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://drive.google.com/file/d/0B2_ZK-qR9WEKYjcxNDk0Y2ItOTYxYS00ZDQwLWE2ZDYtZDFmNGI0MGRmNzJk/view?resourcekey=0-t9TSekNc6NaJ4qJqJYAj-w
https://drive.google.com/file/d/0B2_ZK-qR9WEKYjcxNDk0Y2ItOTYxYS00ZDQwLWE2ZDYtZDFmNGI0MGRmNzJk/view?resourcekey=0-t9TSekNc6NaJ4qJqJYAj-w
https://drive.google.com/file/d/0B2_ZK-qR9WEKYjcxNDk0Y2ItOTYxYS00ZDQwLWE2ZDYtZDFmNGI0MGRmNzJk/view?resourcekey=0-t9TSekNc6NaJ4qJqJYAj-w
https://www.scielo.br/j/paideia/a/MmkPXF5fCnqVP9MX75q6Rrd/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/paideia/a/MmkPXF5fCnqVP9MX75q6Rrd/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/paideia/a/MmkPXF5fCnqVP9MX75q6Rrd/?lang=pt
https://doi.org/10.1590/S1413-24782003000200006
https://doi.org/10.1590/S1413-24782003000200006
https://doi.org/10.17851/2317-2096.9..38-47
https://doi.org/10.17851/2317-2096.9..38-47
https://doi.org/10.17851/2317-2096.9..38-47
https://www.scielo.br/j/ep/a/sGzxY8WTnyQQQbwjG5nSQpK/?lang=pt
https://www.educacao.df.gov.br/africa-e-nos-desfile-celebra-a-cultura-afro-brasileira/
https://www.educacao.df.gov.br/africa-e-nos-desfile-celebra-a-cultura-afro-brasileira/
https://www.educacao.df.gov.br/africa-e-nos-desfile-celebra-a-cultura-afro-brasileira/


 
 
 

30 
 

2013. p. 89-102. Disponível em: https://www.academia.edu/23035352. Acesso em: 30 jun. 

2025. 

MUNANGA, Kabengele. Negritude e identidade negra ou afrodescendente: um racismo ao 

avesso? Revista da ABPN, v. 4, n. 8, p. 6-14, jul./out. 2012. Disponível em: 

https://www.abpn.org.br/periodicos/index.php/revistaabpn/article/view/8. Acesso em: 15 dez. 

2024. 

 

APÊNDICES 

 

Apêndice A - Roteiro de Entrevista 1 

 

1. Como surgiu o projeto “África é Nós”? Quais foram os fatores que motivaram a sua 

criação? 

2. Quem foram os idealizadores e como se deu a articulação para tirar do papel? 

3. Como se deu a parceria com a FAC e qual o papel dela na execução do projeto? 

4. Qual é o objetivo principal do projeto? 

5. Quais atividades os alunos participam durante o projeto? 

6. Quem são os profissionais envolvidos nas atividades? 

7. Você já conhecia a Lei 10.639/2003 antes de se envolver no projeto? 

8. Quais resultados o projeto já alcançou em edições anteriores? 

9. Quais os principais desafios enfrentados para a implementação e continuidade do projeto? 

10. Você costuma receber devolutivas dos(as) estudantes sobre o projeto? O que eles 

costumam dizer? 

11. Fale sobre aspectos que você considera mais significativos do projeto “África é Nós”. 

 

Apêndice B - Roteiro de Entrevista 2 

 

1. O que representa para você cantar no encerramento do desfile? 

2. Como você escolhe as músicas que apresenta no projeto? Elas têm algum significado 

especial? 

3. Você acha que sua participação contribui para o fortalecimento da autoestima das crianças 

negras? De que forma? 

 

Apêndice C: Propostas para atuação profissional no futuro 

 

https://www.academia.edu/23035352
https://www.academia.edu/23035352
https://www.abpn.org.br/periodicos/index.php/revistaabpn/article/view/8
https://www.abpn.org.br/periodicos/index.php/revistaabpn/article/view/8
https://www.abpn.org.br/periodicos/index.php/revistaabpn/article/view/8


 
 
 

31 
 

Ao longo da minha trajetória acadêmica no curso de Pedagogia, pude compreender de 

forma crítica e profunda que a educação vai além da formação profissional, ela é um direito 

fundamental para o desenvolvimento integral do ser humano. Tendo estudado em escola pública 

da periferia, sinto que preciso ajudar a minha comunidade, devolvendo todos os saberes e 

conhecimentos que aprendi na Universidade como compromisso social. 

Durante a elaboração deste trabalho de conclusão de curso, a análise do projeto “África 

é Nós” ampliou ainda mais minha compreensão sobre o papel da escola na valorização da 

cultura afro-brasileira e africana. Acreditando no potencial da educação como prática da 

liberdade, pretendo atuar com seriedade e respeito, sendo uma agente de transformação no 

combate ao racismo estrutural.  

Como mulher negra, quero ser uma referência positiva para os jovens da minha cidade 

que, ao me verem como professora, possam também se reconhecer como sujeitos dignos de 

ocupar todos os espaços da sociedade.  

Moro em uma comunidade onde a maioria da população é negra, por isso reconheço a 

importância de fomentar práticas pedagógicas que fortaleçam a identidade, a autoestima e o 

sentimento de pertencimento dos estudantes negros e negras. Dessa forma, meu objetivo é atuar 

nas escolas públicas da minha região, oferecendo uma educação pautada na justiça e no 

enfrentamento das desigualdades. Pretendo continuar me aperfeiçoando na busca de 

aprofundamento dos estudos sobre esta temática. 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

Anexo A – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 1 



 
 
 

32 
 

 

 



 
 
 

33 
 

Anexo B – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 2 

 



 
 
 

34 
 

Anexo C – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 3 

 

 


	MEMORIAL
	1 INTRODUÇÃO
	2.2 CULTURA E OS FATORES CONSTITUTIVOS DA IDENTIDADE NEGRA POSITIVA (INP)
	2.3 A LEI 10.639/2003 E A VALORIZAÇÃO DA CULTURA AFRO-BRASILEIRA
	2.4 O PROJETO “ÁFRICA É NÓS” E A VALORIZAÇÃO DA CULTURA AFRO-BRASILEIRA
	3 METODOLOGIA
	4. RESULTADOS E ANÁLISES
	4.2 RESULTADOS DO PROJETO “ÁFRICA É NÓS” JUNTO AOS JOVENS
	5 CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS
	Apêndice A - Roteiro de Entrevista 1

