
 
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE ARTES 

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS  

CURSO DE LICENCIATURA EM TEATRO – UAB/UNB  

 

 

 

 

FRANCIELE MACHADO DE AGUIAR 

 

 

 

 

 

 

 

AS ARTES DA PALAVRA E O IMAGINÁRIO MBYA GUARANI: 

 SABERES INDÍGENAS NO ENCANTE DA PEDAGOGIA DO TEATRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Santos - SP 

2025 



 
 

FRANCIELE MACHADO DE AGUIAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AS ARTES DA PALAVRA E O IMAGINÁRIO MBYA GUARANI: 

 SABERES INDÍGENAS NO ENCANTE DA PEDAGOGIA DO TEATRO 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado ao 

Departamento de Artes Cênicas do Instituto de 

Artes da Universidade de Brasília como requisito 

parcial para a obtenção do título de Licenciatura 

em Teatro. 

 

Orientador: Prof. Dr. Ricardo Cruccioli Ribeiro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Santos - SP 

2025 



 
 

  



 
 

 

FRANCIELE MACHADO DE AGUIAR 

 

 

AS ARTES DA PALAVRA E O IMAGINÁRIO MBYA GUARANI: 

 SABERES INDÍGENAS NO ENCANTE DA PEDAGOGIA DO TEATRO 

 

 

Trabalho de curso aprovado, apresentado à UnB – Universidade de Brasília, no Instituto de 

Artes / Departamento de Artes Cênicas, como requisito para obtenção do título de 

Licenciatura em Teatro, com nota final igual a ____ , sob a orientação do professor Dr. 

Ricardo Cruccioli Ribeiro. 

 

Santos - SP, 02 de fevereiro de 2025. 

 

 

 

 

____________________________________ 

Orientador: Professor Doutor Ricardo Cruccioli Ribeiro 

Universidade de Brasília 

 

 

____________________________________ 

Professora Doutora Sulian Vieira Pacheco 

Universidade de Brasília 

 

 

____________________________________ 

Professor Doutor Paulo Reis Nunes 

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de Goiás 

 

 



 
 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À Universidade de Brasília e ao sistema Universidade Aberta do Brasil, pela oferta de um 

curso de Licenciatura em Teatro na modalidade de educação a distância, que incentiva a 

formação de professores no campo da arte-educação, ampliando e descentralizando o acesso 

ao ensino superior público, gratuito e de qualidade. Ao corpo docente do Departamento de 

Artes Cênicas do Instituto de Artes da UnB e às professoras e professores formadoras/es pelos 

conhecimentos compartilhados e pelas oportunidades de aprendizado ao longo da jornada. Às 

professoras e professores tutoras/es pelo apoio e disponibilidade, pelos feedbacks e pelo 

incentivo para a conclusão de cada etapa do curso. À professora Sulian Vieira Pacheco, pelo 

suporte durante o percurso acadêmico. Ao tutor Francisco Souza da Silva, pelo trabalho junto 

às turmas do Polo Santos, que se tornou mediação fundamental à permanência das/os 

estudantes no curso. Às professoras supervisoras dos estágios curriculares: Fernanda Capra 

Pansiera, Fernanda Silva Moreno, Valdir Batista da Silva e Larisse Kaline Pereira da Costa, 

pela acolhida generosa em seus espaços de trabalho. Às/aos estudantes das turmas de estágio, 

pela parceria, pelos desafios e pelas relações de ensino-aprendizagem estabelecidas: ainda que 

efêmeras, elas me ensinaram muito sobre as complexidades e também sobre as alegrias de ser 

uma professora de teatro. Ao professor Ricardo Cruccioli Ribeiro, pelas leituras atentas 

enquanto professor-tutor e pela imensa sensibilidade na orientação deste trabalho, pela 

precisão nas observações, pelos saberes partilhados, pelo apoio ao longo do percurso da 

pesquisa e pela inspiração como educador que pratica suas palavras. Agradeço imensamente 

também pela solidariedade no momento em que a pesquisa foi atravessada pela calamidade 

climática ocorrida no Rio Grande do Sul e pela orientação cuidadosa diante da necessidade de 

reconfiguração do trabalho. Às comunidades Mbya Guarani da Tekoa Karanda‟ty e da Tekoa 

Nhe‟engatu, por me receberem em seus territórios, por me ensinarem novos mundos e 

palavras em seus mborai, pelas caminhadas com chimarrão pela tekoa, pelas conversas 

permeadas por longos silêncios, pelas palavras em guarani que aprendi com vocês, em 

especial com Eloir e Luciana Oliveira, Alexandre Acosta, Luís Palácio e Adriana Acosta. 

Cada som ainda reverbera e me convida a voltar, a estar mais próxima das sonoridades 

guarani, do encante que ressoa no teatro e na vida. Ha'evete! 

  



 
 

RESUMO 

 
 

 

A pesquisa aborda relações entre os saberes dos povos indígenas e a pedagogia teatral a partir 

do imaginário Mbya Guarani e suas artes da palavra e tem como objetivo geral investigar e 

identificar, por meio de estudo teórico, como os saberes e cosmopercepções Guarani Mbya, 

expressos em suas poéticas da voz e tradições orais, podem contribuir para a construção de 

práticas pedagógicas decoloniais no contexto da pedagogia do teatro. O estudo se mostra 

relevante ao destacar a presença da diversidade sociocultural na atuação docente nas artes da 

cena como prática de educação antirracista capaz de contribuir para o enfrentamento da 

invisibilização das epistemes indígenas nos espaços educacionais. A pesquisa bibliográfica é 

o procedimento adotado para a articulação das reflexões a partir dos conceitos de txaísmo, 

alianças afetivas, Nhe'ẽ Porã, artes verbais / artes da palavra, oralitura, cosmopercepção, 

audição de mundo e decolonialidade. A pesquisa aponta caminhos de construção de 

processos de ensino-aprendizagem da linguagem teatral em contextos não-indígenas, 

mobilizados pelo imaginário e pelas belas palavras (Nhe'ẽ Porã) guarani, como possibilidade 

de encante da pedagogia do teatro. 

 

Palavras-chave: Pedagogia do teatro; Saberes Mbyá Guarani; Artes da palavra; Educação 

antirracista.  

  



 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1 – Foto de represa na Tekoa Nhe‟engatu, em Viamão – RS. ................................... 14 

Figura 2 - Opy’i (casa de reza) em construção na Retomada Nhe‟engatu. ........................... 16 

Figura 3 – Urubu que vive com a comunidade Mbyá Guarani na Tekoa Nhe‟engatu .......... 16 

Figura 4 – Alfabeto Mbya na escola indígena Kuaray Rete, na Tekoa Karanda'ty, em 

Cachoeirinha – RS .................................................................................................................. 17 

Figura 5 - Desenho do território da Tekoa Karanda‟ty, em Cachoeirinha – RS, feito por 

estudantes Mbya Guarani. ...............................................................................................  26 

Figura 6 - Mapa do território guarani (Guarani Retã) e seus subgrupos ............................... 27 

Figura 7 - Mapa do território guarani (Guarani Retã) e seus subgrupos ..............................  27 

Figura 8 – Mborai (canto) na Retomada Guarani Nhe‟engatu ............................................  33 

   



 
 

LISTA DE ABREVIAÇÕES E SIGLAS 

 

 

 

UFRGS – Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 

UDESC – Universidade do Estado de Santa Catarina. 

UAB – Universidade Aberta do Brasil. 

UnB – Universidade de Brasília. 

UFGD – Universidade Federal da Grande Dourados. 

ECA – Escola de Comunicação e Artes. 

USP – Universidade de São Paulo. 

SUS – Sistema Único de Saúde.   



 
 

SUMÁRIO 

 

 

 

INTRODUÇÃO .......................................................................................................................... 9 

1 SABERES INDÍGENAS EM CENA E EM SALA DE AULA ............................................ 15 

1.1 A temática indígena nas pedagogias e poéticas em artes cênicas ............................................... 18 

2 RELAÇÕES INTERCULTURAIS E A TEMÁTICA INDÍGENA NA ESCOLA .............. 25 

2.1 Nhe‟ẽ Porã: encantar e transformar pedagogias a partir do imaginário Mbya Guarani e suas artes 

da palavra .......................................................................................................................................... 27 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................... 34 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................................... 36 

 



9 
 

INTRODUÇÃO 

 

Esta pesquisa traz como tema a construção de relações entre os saberes dos povos 

indígenas e a pedagogia teatral, tendo como contexto o imaginário Mbya Guarani, expresso a 

partir de suas artes da palavra. O conceito de artes da palavra designa, nesta investigação, as 

poéticas da voz, as tradições orais da etnia Guarani Mbya – como narrativas, cantos, rezos, 

recitações e práticas lúdicas que constituem tecnologias de memória e transmissão de 

conhecimento a partir da voz e seus desdobramentos em movimento, visualidade e gesto.  

No caminho espiralado de aprender, ensinar e criar, transito entre a sala de aula, a sala 

de ensaio, o palco, a memória, encontrando ali desejos que ecoam e motivam as escolhas 

desta pesquisa. Durante minha formação como atriz, as palavras de Jerzy Grotowski (2012) 

sobre os cantos do vodu haitiano, “cantos que nos cantam”, ou as de Antonin Artaud (1993) 

sobre o poder encantatório da voz e da poesia na cena sempre me foram inspiradoras, sempre 

convidaram minha curiosidade a movimentar-se em pesquisa, principalmente a respeito das 

dimensões ritualísticas da vocalidade.  

Em minha dissertação de mestrado – Luminescência: o processo do ator como 

experiência corporificada do arquétipo-herói (2015) – desenvolvida no Programa de Pós-

Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS), 

investiguei as noções de trabalho sobre si e dramaturgia do ator dentro do processo criativo, 

interrogando a possibilidade de presentificar na criação cênica aspectos que caracterizam a 

manifestação da imagem arquetípica do herói conforme a psicologia analítica de Carl G. Jung 

(2011), os estudos do imaginário a partir de Gilbert Durand (2002) e a noção de técnica 

pessoal formulada por Grotowski em seu percurso artístico. Assim comecei a pesquisar voz, 

imaginário e inconsciente, primeiro no contexto do processo de criação em cena e, aos 

poucos, também no campo da pedagogia teatral, em movimento de devir-professora.  

No final de 2022, concluí minha tese de doutorado em Artes Cênicas na Universidade 

do Estado de Santa Catarina (UDESC), intitulada: Conbafular o encante nos afetos da voz: 

ressonâncias imaginais da vocalidade em um devir-professora nas artes da cena. A pesquisa 

foi desenvolvida em meio à pandemia de COVID-19
1
 e enquanto cursava esta Licenciatura 

em Teatro pela Universidade de Brasília a partir do programa Universidade Aberta do Brasil 

                                                           
1
 A COVID-19 é uma doença causada pelo vírus SARS-CoV-2. Em março de 2020, a Organização Mundial da 

Saúde (OMS) caracterizou a COVID-19 como uma pandemia e, devido ao alto grau de contágio, foram tomadas 

medidas de isolamento social no mundo inteiro, até o final de 2021. Segundo dados atualizados pelo SUS 

(Sistema Único de Saúde), até 20 de junho de 2024 o Brasil teve 712.380 mortes causadas pela doença. 



10 
 

(UAB/UnB). Ali comecei a investigar a vocalidade em perspectivas feministas e também em 

suas relações com os estudos decoloniais.  

O artista macuxi Jaider Esbell dizia que a arte indígena é uma armadilha para pegar 

bons curiosos, um feitiço para falar das coisas que importam. Como boa curiosa, tenho 

aprendido histórias e cantos que me convidam a escutar o que está perto, como as vozes 

guarani que soavam na geografia do meu cotidiano de estudante de teatro enquanto eu me 

preocupava em ler a bibliografia estrangeira das disciplinas da universidade – incluindo 

Artaud e Grotowski. Por melhor que escrevessem e teorizassem, eles falavam do mundo de lá, 

enquanto nos muitos mundos de cá ressoam encantes em curso: histórias e cantos de mais de 

305 povos. Tarefa grande demais, mesmo para uma boa curiosa. Por isso, escolho nesta 

pesquisa uma etnia, pela proximidade e pela memória que tem tanto a dizer sobre teatro na 

escola, sobre pedagogia, sobre decolonizar imaginários.  

Na época em que fazia teatro com colegas da escola, na zona rural de Viamão, 

município do Rio Grande do Sul, recebemos o convite da professora de Artes para apresentar 

nossa peça em uma escola indígena perto dali, que ficava a pouco mais de um quilômetro de 

distância da minha casa. Nessa escola onde apresentei o “meu” teatro, minha mãe também 

havia sido professora, ensinando português às crianças guarani. Mas ela não aprendeu 

guarani, assim como, na época, eu não soube nada sobre as pessoas que assistiram à peça da 

escola.
2
 Também por isso, esta pesquisa parte de um desejo de escuta das tantas coisas que, 

naquele contexto colonizador, ficaram em silêncio. Um desejo de falar, em cena e em sala de 

aula, sobre coisas que importam, como diria Jaider Esbell.  

Ressoando esses caminhos e memórias, lanço a pergunta: como os saberes e 

cosmopercepções Guarani Mbya, expressos em suas artes verbais, podem contribuir para a 

                                                           
2
 A experiência de montagem e apresentação de uma peça evidenciava uma abordagem pedagógica que concebia 

o ensino do teatro entre a formação artística e a livre expressão, em um contexto no qual não havia formação 

docente específica na linguagem nem se consideravam experiências de recepção e fruição estéticas como 

conteúdos possíveis em um campo de conhecimento autônomo – o que não permitiu que se percebesse, também, 

a colonialidade implícita em uma situação em que estudantes indígenas foram apenas espectadoras/es de 

estudantes não-indígenas. Dissipou-se, ali, a oportunidade de ampliação dos campos de sentido da pedagogia 

teatral a partir de uma relação de troca de saberes, imaginários, cosmopercepções. Do outro lado, a própria 

educação escolar indígena vivia um outro contexto, contando ainda com um número reduzido de docentes 

pertencentes à etnia Mbya Guarani, o que fazia com que a escola recebesse professores e professoras de escolas 

estaduais próximas (como foi o caso de minha mãe) que não possuíam formação que considerasse as 

especificidades do trabalho com uma cultura diversa da sua. Passados vinte anos, podemos dizer que os cenários 

e os personagens dessa história mudaram? É certo que avançamos em políticas públicas e que a pedagogia do 

teatro, a educação escolar indígena e o ensino das relações étnico-raciais vêm se transformando, mas não com a 

urgência que necessitamos enquanto sociedade. 

 



11 
 

construção de práticas pedagógicas decoloniais em arte-educação? A expectativa é que a 

investigação permita instaurar alianças afetivas (KRENAK; CESARINO, 2016) e ações 

afirmativas capazes de contribuir no enfrentamento da discriminação e da invisibilização dos 

povos indígenas, articulando saberes emancipatórios e contranarrativas aos silenciamentos 

historicamente perpetuados, inclusive pela escola. 

O objetivo geral desta pesquisa é investigar e identificar, por meio de um estudo 

teórico realizado a partir de pesquisa bibliográfica, como os saberes e cosmopercepções 

Guarani Mbya, expressos em suas artes verbais, podem contribuir para a construção de 

práticas pedagógicas decoloniais em arte-educação, em especial no contexto da pedagogia do 

teatro, com o propósito de colaborar no enfrentamento da invisibilização dos povos indígenas 

nos currículos e espaços educacionais, nos processos de formação docente e nas relações de 

ensino-aprendizagem, concebendo-as como possibilidade de encante
3
 e bem-viver.  

Propõem-se, então, os seguintes objetivos específicos: a) analisar, a partir de pesquisa 

bibliográfica, algumas pesquisas sobre a temática indígena no contexto das artes cênicas, com 

ênfase nas relações entre a pedagogia teatral e os saberes dos povos originários; b) identificar, 

a partir de alguns estudos sobre pedagogia guarani empreendidos por pesquisadores e 

pesquisadoras indígenas e de trabalhos etnográficos relacionados, o papel das artes verbais e 

musicalidades na transmissão e produção de saberes entre as comunidades Guarani Mbya; c) 

projetar caminhos possíveis de aprofundamento da pesquisa, visando a elaboração de práticas 

pedagógicas direcionadas aos processos de ensino-aprendizagem da linguagem teatral na 

educação básica, amparadas pelos saberes e cosmopercepções Guarani Mbya.   

A diversidade sociocultural que constitui o Brasil nem sempre se faz presente, em toda 

a sua potencialidade, nos currículos da educação básica. A Lei 11.645/2008 (BRASIL, 2008), 

que altera a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei nº 9.394/1996) para incluir 

no currículo a obrigatoriedade do estudo da história e da cultura afro-brasileira e indígena, 

enfatiza a área de Artes como um dos espaços de compartilhamento desses saberes, 

subalternizados pelas práticas coloniais de epistemicídio. Diante de tal contexto, este trabalho 

trata da pluralidade étnico-cultural que constitui o país e de caminhos para garantir sua 

presença na estruturação de ações educativo-culturais e na atuação de docentes de Arte, a fim 

                                                           
3
 O conceito de encante abordado neste trabalho ressoa as considerações de Luiz Rufino e Luiz Antônio Simas 

na obra Encantamento: sobre política de vida, na qual os autores definem o encante como “fundamento polìtico 

que confronta as limitações da chamada consciência das mentalidades ocidentalizadas” (SIMAS; RUFINO, 

2020, p. 8), trazendo outros modos de existir e praticar o saber. O encante em sua relação com as poéticas da voz 

é abordado no capítulo Metamorfose (p. 207-256) de minha tese de doutorado, intitulada Confabular o encante 

nos afetos da voz: ressonâncias imaginais da vocalidade em um devir-professora nas artes da cena (AGUIAR, 

2022). 



12 
 

de desfazer estereótipos e apagamentos produzidos historicamente pelos discursos 

hegemônicos. Justifica-se, diante disso, a importância da construção de uma educação 

antirracista, capaz de valorizar a diversidade de saberes e imaginários presentes em uma sala 

de aula, com as experiências e vivências que cada estudante carrega. A contribuição deste 

trabalho para o campo da arte-educação se evidencia na necessidade de formação de 

professores e de produção de materiais didáticos e ações pedagógicas específicas sobre o tema 

das relações étnico-raciais – em especial no que diz respeito aos povos indígenas.  

No artigo Arte, Ciência e Descolonização, Verônica Fabrini (2017) lembra que um dos 

primeiros movimentos da colonização em Abya Yala
4
 se dá pela via do imaginário, 

principalmente através da música e do teatro. Em um movimento contracolonial, este trabalho 

propõe o estabelecimento de relações interculturais de ensino-aprendizagem das artes na 

escola, tendo como eixo as práticas de oralidade da etnia indígena Mbyá Guarani. A partir da 

pesquisa de artes verbais como cantos, rezas, brincadeiras, narrativas mitológicas de origem e 

demais performances orais presentes no cotidiano desses grupos, apontam-se caminhos de 

construção de práticas pedagógicas orientadas pela cosmopercepção guarani que possam estar 

presentes também em contextos não-indígenas, a fim de colaborar na desconstrução de 

naturalizações e generalizações a respeito dos povos originários, “eliminando preconceitos e 

equívocos produzidos historicamente nas salas de aula, nos livros didáticos e nos meios de 

comunicação.” (KAIAPÓ, 2019, p. 72) 

A partir da problemática levantada, elege-se como caminho metodológico a pesquisa 

bibliográfica, que busca analisar relações entre arte-educação, teatro e as culturas indígenas, 

principalmente na perspectiva da pedagogia e da formação docente, bem como etnografias 

que contemplam questões sobre práticas da oralidade entre os povos originários e 

bibliografias de autoria indígena com foco nas temáticas de arte, educação e relações 

interculturais.  

A proposta inicial contemplava ainda em sua metodologia uma pesquisa de campo em 

caráter etnográfico, que seria realizada a partir de observações-participantes do cotidiano da 

educação indígena e da educação escolar indígena em duas comunidades Guarani Mbya 

localizadas em dois municípios da região metropolitana de Porto Alegre (RS): a Tekoá 

Nhundy, localizada em Viamão e a Tekoá Karanda'ty, localizada em Cachoeirinha. No 

entanto, em virtude dos eventos climáticos de chuvas intensas que atingiram o Rio Grande do 

                                                           
4
 Denominação histórica do continente americano na lìngua do povo Kuna e que significa “terra madura”. A 

expressão é usada como audodesignação dos povos originários, em contraponto ao nome América, utilizado 

pelos colonizadores europeus.   



13 
 

Sul a partir de 24 de abril de 2024 e que provocaram inundações, alagamentos e enxurradas 

em grande parte do Estado, o trabalho de campo precisou ser interrompido e a pesquisa, 

reformulada. A cidade de Porto Alegre e as cidades da região metropolitana onde se localizam 

as escolas Karaí Nhe'e Katu (Viamão) e Kuaray Rete (Cachoeirinha) tiveram acessos 

bloqueados em virtude das cheias do Rio Guaíba e de seus afluentes, integrando a lista de 

municípios declarados em estado de calamidade pública pelo Decreto estadual nº 57.596 de 1º 

de maio de 2024.
5
 

Ao longo do trabalho, apresentam-se os conceitos-chave da pesquisa: txaísmo, 

alianças afetivas, Nhe'ẽ Porã, artes verbais / artes da palavra, oralitura, cosmopercepção, 

audição de mundo e decolonialidade. Tais conceitos se articulam na escrita dos dois capítulos 

nos quais o trabalho se estrutura: o primeiro deles, intitulado Saberes indígenas em cena e em 

sala de aula, aborda de modo analítico algumas pesquisas sobre a temática indígena no 

contexto das artes cênicas. O segundo capítulo, Relações interculturais e a temática indígena 

na escola, apresenta reflexões sobre a educação das relações étnico-raciais e a pedagogia 

guarani, detendo-se em materiais bibliográficos (etnográficos e etnomusicológicos) sobre a 

                                                           
5
 Consequências da crise climática causada pelo aquecimento global, os desastres hidrológicos e geológicos que 

vêm afetando o Rio Grande do Sul e que interromperam o percurso da pesquisa tal como foi inicialmente 

delineado revelam, no entanto, a necessidade de sua continuidade e a importância de seus aprofundamentos e 

desdobramentos. A Tekoa Karanda‟ty, em Cachoeirinha, é uma Retomada, nome dado ao processo de luta dos 

povos indígenas por suas terras como continuidade de uma ocupação tradicional e ancestral e que encontra 

respaldo não apenas em indícios históricos e antropológicos, mas também nos relatos de história oral, que se 

articulam aos conceitos de artes verbais e artes da palavra destacados neste estudo. Desde 2021, a ocupação de 

uma região da cidade chamada Mato do Júlio, além de permitir a reprodução dos modos de existência e da 

cultura guarani, protege uma área de 256 hectares de floresta nativa dos avanços da especulação imobiliária em 

Cachoeirinha. Em matéria publicada no Jornal Brasil de Fato RS em 21 de junho, estima-se que, no contexto das 

inundações ocorridas em maio de 2024, a biodiversidade do local contribuiu para drenagem e retenção hídrica de 

cerca de 35% do volume de chuvas, evitando que ainda mais áreas da cidade fossem afetadas pela inundação 

(FERREIRA, 2024). Uma situação semelhante é atualmente vivenciada pela comunidade Mbya Guarani que 

vivia na Tekoa Nhundy quando da elaboração do projeto desta pesquisa e que, desde fevereiro de 2024, se 

encontra em processo de retomada de um outro território na cidade de Viamão, agora denominado Tekoa 

Nhe‟engatu. A área verde de 148 hectares é uma das poucas a abrigar fauna e flora remanescentes do bioma 

Pampa e também sofre com os processos de urbanização de seu entorno (GOMES, 2024). Além das dimensões 

ecológicas, as retomadas possuem uma dimensão pedagógica como espaços de visibilização da cultura e 

aprendizado emancipatório coletivo (LACERDA, 2021). Nas escolas itinerantes que se fazem e refazem durante 

o processo de luta, o caminhar e o escutar recompõem a memória e o tecido social de um povo, tal como a 

educadora indígena Pataxó Hã Hã Hãe Mayá relata em A escola da reconquista (ANDRADE, 2021). Em 

ambas as terras indígenas em retomada, a cultura Mbya Guarani é vivenciada a partir da educação indígena, 

realizada pelas próprias comunidades a partir das práticas cotidianas de construção do território. Tais práticas, 

nas quais as crianças estão especialmente implicadas, acabam por agregar também pessoas não indígenas, como 

estudantes de escolas do entorno, integrantes de movimentos sociais, entre outras. Já a educação escolar 

indígena é assegurada na Constituição de 1988 como direito a uma educação específica, diferenciada, 

intercultural, bilíngue/multilíngue e comunitária. Conforme o Decreto nº 6.861/2009 (BRASIL, 2009), que 

dispõe sobre essa modalidade da educação básica, a criação de uma escola indìgena se dá “por iniciativa ou 

reivindicação da comunidade interessada, ou com sua anuência, respeitadas suas formas de representação”. As 

duas comunidades mencionadas reivindicam o atendimento de suas demandas educacionais junto ao poder 

público, uma vez que a educação escolar indígena se constitui como ferramenta importante para a autonomia e 

autodeterminação dessas coletividades.  



14 
 

cultura Guarani Mbya, sua musicalidade e artes verbais. No diálogo entre esses saberes, o 

imaginário guarani e suas artes da palavra ressoam como possibilidades de encante e 

transformação das práticas pedagógicas em teatro em contextos não indígenas, concebidas em 

perspectiva decolonial.  

 

Imagem 1: Tekoa Nhe‟engatu, em Viamão - RS.

 

Fonte: Registro fotográfico feito pela autora em 07/03/2024. 

  



15 
 

1 SABERES INDÍGENAS EM CENA E EM SALA DE AULA 

 

O teatro, na história do processo de invasão colonial de Abya Yala, constituiu-se 

como um dos instrumentos de catequização dos povos originários, impondo saberes, língua e 

visões de mundo do colonizador. Como nos lembra Verônica Fabrini no artigo Arte, ciência e 

descolonização, o teatro tornou-se a principal forma de conquista, pois “para se dominar um 

povo é fundamental que se domine primeiro o seu imaginário” (FABRINI, 2017, n. p.). Kaka 

Werá, professor indígena kaiapó, diz: 

 

Na minha percepção, tão terrível quanto a guerra e quanto a doença trazida do outro 

lado do oceano e quanto a escravização, foi, para os povos indígenas, o teatro. [...] O 

teatro desestruturou cosmovisões ancestrais, valores ancestrais, valores sagrados. 

Ele desestruturou o modo de pensar e o modo dos índios se relacionarem com a 

realidade, em nome de uma suposta verdade maior. Isso foi chamado de 

catequização. (WERÁ apud FABRINI, 2017, n. p) 

 

Diante das marcas que a colonialidade deixa a partir do teatro, ao desestruturar modos 

de pensamento e de relação, a pergunta que se coloca é se o teatro e a arte poderiam, a partir 

da perspectiva dos povos originários, reconstruir saberes e modos de existência plurais, 

fundados na diversidade sociocultural indígena. Poderia também o teatro, em suas dimensões 

poéticas e pedagógicas, constituir-se como espaço de retomada, como lugar de articulação de 

um contradiscurso? Neste trabalho, mais do que um lugar onde se vê, o teatro é lugar de 

escuta de um erguer de vozes. Vozes que ressoam histórias e cantos – e com eles 

epistemologias, cosmopercepções, imaginários.
6
 

                                                           
6
 Cabe mencionar alguns conceitos que situam este trabalho como contraposição às colonialidades. O sociólogo 

peruano Aníbal Quijano (2007) define colonialidade como uma categoria a partir da qual a constituição histórica 

da modernidade é indissociável da invasão e exploração da América pelos europeus. Essa análise se articula a 

outras tradições críticas como os Estudos Pós-Coloniais e os Estudos Subalternos - estudos sobre efeitos dos 

processos de colonização no chamado "terceiro mundo" a partir da Ásia e da África e dos colonialismos anglo-

saxão e francês. Os estudos decoloniais incorporam e radicalizam as análises pós-coloniais a partir da 

perspectiva dos países latino-americanos, propondo a revisão das epistemologias importadas da Europa. Nesse 

contexto, enquanto o colonialismo se refere à estrutura de dominação e exploração histórica dos povos de Abya 

Yala, promovendo a assimetria das relações de poder e a subalternização das práticas e subjetividades dos povos 

dominados, a colonialidade é o conceito que circunscreve os efeitos do colonialismo mesmo após a emancipação 

política dos países latino-americanos em relação às metrópoles. Conforme apontam Pablo Quintero, Patrícia 

Figueira e Paz Elizalde em Uma breve história dos estudos decoloniais, "a colonialidade e seus principais efeitos 

continuaram a ordenar essas sociedades, produzindo-se, com o passar do tempo, diversas estruturações sociais de 

matriz colonial. É claro que o colonialismo como fenômeno histórico precede e origina a colonialidade enquanto 

matriz de poder, mas a colonialidade sobrevive ao colonialismo." (QUINTERO; FIGUEIRA; ELIZALDE, 2019, 

p. 6). Como espaço de confluência entre modernidade e capitalismo, a colonialidade constitui um sistema de 

dominação cultural que privilegia a racionalidade moderna eurocêntrica e produz classificações e 

hierarquizações entre a população mundial, modos de subjugação que servem ao controle da multiplicidade das 



16 
 

Imagens 2 e 3: 

Opy’i (casa de reza) em construção - Retomada Nhe‟engatu. Na mitologia guarani, o urubu é o detentor do fogo. 

 

Fonte: Registro fotográfico feito pela autora em 01/03/2024. 

 

                                                                                                                                                                                     
formas de vida e à exploração do trabalho pelo capital.  Tal dinâmica, nomeada por Quijano como colonialidade 

do poder, afeta todas as áreas da existência social e se desdobra em outras colonialidades: colonialidade do 

saber, colonialidade do ser, colonialidade da natureza e colonialidade de gênero e sexualidade. Na 

colonialidade do saber, o modelo de conhecimento europeu é universalizado e colocado como normativo, 

deslegitimando saberes que não pertencem à experiência europeia. A colonialidade do ser refere-se à elaboração 

do constructo raça e aos processos de racialização como construção de outridade e desqualificação do outro. A 

natureza também constitui-se como Outro e é vista como espaço subalterno, passível de exploração conforme as 

necessidades do capitalismo. E, por fim, a colonialidade do gênero e da sexualidade reforça o sistema binário de 

gênero e sua relação essencialista com a categoria de sexo biológico, estabelecendo a partir delas dicotomias de 

poder. Diante disso, colocam-se em discussão os conceitos de descolonial e decolonial. Não há um consenso a 

respeito do emprego de cada uma das expressões. Como destaca Vívian Santos (2018), o decolonial seria uma 

contraposição à colonialidade, enquanto o descolonial seria uma contraposição ao colonialismo, a partir do 

processo histórico de ascensão dos estados-nação latino-americanos após o fim das administrações coloniais.  No 

entanto, a colonialidade permanece mesmo após a descolonização, o que leva Catherine Walsh a propor a 

supressão do "s" para "marcar uma distinção com o significado em castelhano de „des‟. Não pretendemos 

simplesmente desarmar, desfazer ou reverter o colonial, ou seja, passar de um momento colonial a um não 

colonial, como se fosse possível que seus padrões e vestígios deixem de existir. A intenção, antes, é apontar e 

provocar um posicionamento – uma postura e atitude contínuas – de transgredir, intervir, emergir e influenciar. 

O decolonial denota, então, um caminho de luta contínua em que podemos identificar, tornar visíveis e incentivar 

“lugares” de exterioridade e construções alternativas. (WALSH, 2009, p. 14-15) Há correntes que afirmam que o 

prefixo des, em português, não constitui uma negação, mas uma reversão – e tal postura de reversão incluiria as 

construções alternativas das quais fala Walsh. Como essa discussão ultrapassa os limites deste trabalho, os 

conceitos de decolonização e descolonização serão aqui tratados como sinônimos, sem que se deixe de 

reconhecer a importância dos debates que em torno deles se realizam. 



17 
 

 

Imagem 4: Alfabeto Mbya na escola indígena Kuaray Rete, na Tekoa Karanda'ty. 

 

Fonte: Registro fotográfico realizado pela autora em 11/07/2023. 

 

 

Neste capítulo, teatro, educação e saberes indígenas se entrelaçam a fim de analisar 

relações entre a cena, a pedagogia teatral e os saberes dos povos originários. A luta dos povos 

indígenas encontra, no contexto das artes cênicas, um lugar de visibilidade que ultrapassa as 

formas estéticas para adquirir sentidos políticos e cosmopolíticos, para construir ferramentas 

de letramento racial e estabelecer alianças a partir das quais outras histórias possam ser 

contadas. 

 



18 
 

1.1 A temática indígena nas pedagogias e poéticas em artes cênicas  

 

A possibilidade de relação entre o teatro e os saberes indígenas vem ganhando 

destaque nas pesquisas em artes cênicas no Brasil, seja no contexto dos processos de criação, 

seja no campo da pedagogia teatral. Luiz Davi Vieira Gonçalves (2022; 2018) ao falar sobre 

os estudos étnicos no contexto das artes da cena, destaca o conceito de Kõkamõu, que na 

lìngua yanomami significa “juntos”, e enfatiza o necessário “aprofundamento do 

conhecimento sobre a realidade cosmológica, social e polìtica” (GONÇALVES, 2018, p. 19) 

dos povos indígenas por pessoas não indígenas. 

Nos últimos anos, inúmeras manifestações simbólicas e artísticas dos e com os povos 

indígenas têm sido construídas, mobilizando o engajamento da sociedade nas lutas por 

direitos e nos processos de visibilidade das culturas dos povos originários. As pesquisas sobre 

poéticas e pedagogias a partir de tais perspectivas enfatizam a presença indígena, com suas 

cosmopercepções e imaginários, nas artes, nas artes da cena e em suas hibridizações, 

encontrando nesses saberes caminhos de decolonização da formação de artistas-docentes e de 

elaboração de práticas afirmativas nos processos de ensino-aprendizagem em arte-educação. 

A arte e a educação tornam-se, nesse sentido, fundamentais na luta contra as políticas 

de extermínio, construindo alianças de retomada, de encante das práticas pedagógicas, 

reflorestando mentes e construindo possibilidades de bem-viver. Jaider Esbell e Idjahure 

Kadiwel (2021), artistas indígenas das etnias macuxi, terena e kadiwel, respectivamente, 

destacam a necessidade de uma educação memorial que se constitua como enfrentamento dos 

tantos apagamentos impostos no processo de colonização de nosso território. Educação que se 

torna, também, um exercício de cura.  

A respeito da arte dos povos indígenas, Maria Brígida de Miranda et al. (2022, p. 4) 

comentam que “as diversas linguagens artìsticas são centrais para esses povos, para o 

estabelecimento de relações polìticas entre seres humanos e „mais que humanos‟, mas são 

também fundamentais nas lutas por visibilidade.” Fazer visìvel a luta é fundamental diante de 

um contexto de equívocos e preconceitos historicamente forjados, que fazem com que no 

senso comum ainda prevaleça a figura do “ìndio” e a concepção de uma cultura genérica que 

faz parte do passado, que não está presente na contemporaneidade.  

Ao contrário das visões estereotipadas que ainda prevalecem, apesar do apagamento 

dos currículos, as culturas e saberes indígenas buscam mostrar seu caráter plural, diverso, e 

tais mobilizações têm estado cada vez mais presentes a partir da arte. A pesquisadora Ana 

Carolina Abreu, na tese intitulada Hôxwa e Llamichu: jogos cômico-críticos para o ensino de 



19 
 

teatro e das histórias e culturas indígenas, enfatiza a necessidade de problematizar as 

ausências e (re)conhecer, a partir do compartilhamento de memórias coletivas, os saberes que 

ressoam nos imaginários e nas lutas sociais dos povos originários:  

 

[...] não pode haver um discurso da descolonização, uma teoria da descolonização, 

sem uma prática descolonizadora, desta forma, como afirma a socióloga Silvia 

Rivera Cusicanqui (2016, 2018), uma reforma cultural profunda em nossa sociedade 

depende da descolonização dos nossos imaginários, das nossas formas de 

representação, dos nossos gestos e da língua com que nomeamos os mundos. 

(ABREU, 2019, p. 21)  

  

Como destaca Andréa Lobo (2021), não há dicotomia entre arte, espiritualidade e 

natureza, tal como as que se fazem muitas vezes presentes nas manifestações e discursos 

ocidentalizados no campo da arte. Os processos de pesquisa e criação, bem como as práticas 

pedagógicas que se compõem a partir dos saberes dos povos indígenas vão muito além das 

formas estéticas. Eles adquirem um sentido político, cosmopolítico, a partir do qual fazer, 

ensinar e aprender arte são processos que não se resumem à aquisição de uma técnica, à 

apropriação de formas e gestos, mas a um modo de estar no mundo no qual o ser humano não 

se coloca em relação de superioridade diante do não-humano. Isso presume redes de relações, 

de trocas e alianças que vão além da superficialidade apaziguadora que conceitos como o 

multiculturalismo ou o interculturalismo podem carregar, e abre espaço para a vivência de 

conceitos oriundos do pensamento indígena. 

Em Até o fim do mundo: povos originários de Abya Yala, performances, pedagogias e 

(imagens) políticas possíveis em perspectiva anticolonial, a artista e artivista Lígia Marina de 

Almeida (2021) reúne trabalhos artísticos no âmbito das artes da cena e da performance, 

apontando tais práticas artísticas e pedagógicas como inspirações possíveis para ações em 

arte-educação que façam valer a Lei 11.645/2008. A arte e a luta pelos direitos dos povos 

originários tornam-se indissociáveis, assumindo configurações diversas em salas de aula, 

espaços comunitários, no palco, na rua. 

A autora reflete a respeito de um chamado feito por Valdelice Verón, indígena 

Guarani Kaiowá, no qual ela dizia ser necessário “fazer a arte falar”, falar com a “palavra que 

age” – um convite que ressoa as palavras de Jaider Esbell (2021) a respeito da arte indígena 

contemporânea: “é preciso falar, escrever, performar, atuar, enfeitiçar, pois, em matéria de 

arte para nós, povos indìgenas, a obra não basta.” Uma relação se coloca entre a arte e a luta 

dos povos originários, construindo estratégias de decolonização que contam outras histórias, 



20 
 

até então silenciadas pelos discursos coloniais e pela historiografia oficial. A artista 

prossegue:  

O chamado de Valdelice Verón a nós, artistas de teatro, em desenvolver ferramentas 

artìsticas para “fazer a arte falar” passou, desde que proferido por ela, a rondar meus 

pensamentos e práticas. Como fazer a arte falar a partir da luta dos povos 

originários? Acreditei que a melhor maneira de responder praticamente a essas 

questões seria aprender com diferentes parentes, de distintos povos, como eles 

mesmos fazem a arte “falar”. (ALMEIDA, 2021, p. 175) 

 

Nesta pesquisa, a busca pelas “palavras que agem” e pelo aprendizado de modos de 

“fazer a arte falar” me aproxima, como artista-docente em formação, de conceitos e práticas 

oriundos do pensamento indígena por meio dos quais seja possível construir relações e 

decolonizar práticas pedagógicas. Dada a importância das poéticas orais na inscrição, 

construção e transmissão de saberes para as culturas indígenas, elejo como foco deste estudo a 

vocalidade, que se metamorfoseia nos conceitos de artes verbais e artes da palavra, 

sobretudo a partir da cultura Mbya Guarani. 

Nesse percurso de aprofundamento na cultura indígena como prática decolonial da 

pedagogia do teatro que se estende para contextos não-indígenas, é oportuno apresentar 

conceitos que guiam tal possibilidade de relação. O primeiro deles é o conceito de txaísmo, 

que designa políticas de aliança entre indígenas e não indígenas, práticas de relação da 

perspectiva dos povos originários. O conceito é formulado a partir da palavra txai, que na 

língua hâtxa kuin, do povo Huni Kuin, significa “cunhado” e indica a possibilidade de aliar-se 

com o que é diferente, estabelecendo relações de reciprocidade e comprometimento 

(ESBELL, 2018; KADIWEL, CANAVARRO, 2022). Nas palavras de Jaider Esbell: 

 

Txaísmo é um conceito formulado a partir da palavra txai, termo em Hãtxa Kuin, 

língua do povo Huni Kuin, que pode ser traduzido por “cunhado”. Aqui, cunhado ou 

txai evoca um tipo específico de aliança com uma pessoa não consanguínea com 

quem estabelecemos relações de reciprocidade e comprometimento, seja por 

parentesco ou por afinidade. Txaísmo é assim a possibilidade de ser aliado daquele 

que é diferente de nós. No contexto do encontro violento entre mundos inaugurado 

pela invasão colonial, o txaísmo é um convite urgente para criar novas formas de 

relação, dilatadas em outras dimensões de tempo e espaço. A proposição txaísta 

reverbera com as formulações de Ailton Krenak sobre as “alianças afetivas”, em que 

se produz uma expansão radical da ideia de aliança para além dos humanos, abrindo 

a possibilidade de manter relações de afeto com outros seres que compõem o 

cosmos. Assim, Ailton nos faz lembrar do vínculo fundamental de pertencimento 

que os povos indígenas mantêm com a terra e da importância de celebrar essas 

alianças com alegria e beleza [...] (ESBELL, 2021, n.p.) 

 

O artista macuxi Jaider Esbell vinha empregando a palavra txaísmo no contexto da 

arte indígena contemporânea, como proposição de alianças, contatos, redes de relações entre 



21 
 

mundos, relações que incluem aquelas entre indígenas e não indígenas, mas também relações 

cosmopolíticas, entre humanos e não-humanos, entre mundos possíveis. No contexto da 

pesquisa sobre o imaginário guarani e suas artes verbais no encante da pedagogia do teatro, o 

txaísmo aponta para possibilidades de relações interculturais que começam na sala de aula e 

se expandem para muito além dela. São possibilidades de construção de ações antirracistas 

para decolonizar imaginários em arte e educação, conhecer possibilidades de trocas não 

extrativistas, construir “ações que são múltiplas – curativas, medicinais, ritualísticas, 

cientìficas, ecológicas, cosmológicas e artìsticas” (BANIWA; CABOCO; LIBRANDI; 

TUKANO, 2022).  

Junto ao conceito de txaísmo, ressoa o de alianças afetivas, proposto por Ailton 

Krenak. A ideia de alianças afetivas nasce do conflito e da incomunicabilidade de mundos e 

do desejo de mudar esse cenário em busca de relações não extrativistas e utilitárias. Traz a 

noção de transmundos, de superar a separação entre humano e não humano, dilatar o tempo 

para permitir a relação. O conceito indica um pensamento de vínculo também entre arte e 

vida: o canto, a dança, a pintura, como espelhamento, comunicação, reconhecimento 

intermundos. Alianças afetivas são, para Krenak, possibilidades criativas de interação. 

(KRENAK, CESARINO, 2016). Neste trabalho, txaísmo e alianças afetivas expandem os 

sentidos do que concebemos como relações interculturais e relações étnico-raciais, a partir de 

palavras que vêm do próprio pensamento indígena. A ideia de reencantar pedagogias teatrais a 

partir da relação com o imaginário Mbya Guarani traz o desejo de construção de noções de 

arte-vida inspiradas nas cosmopercepções indígenas, bem como relações horizontais de 

ensino-aprendizagem.  

Segundo a socióloga nigeriana Oyèrónkẹ Oyěwùmì, (2002) o conceito de 

cosmopercepção, em contraponto à ideia de cosmovisão, é uma forma de referir-se a 

percepções de mundo não pautadas exclusivamente pelo domínio classificatório e 

hierarquizante da visão, tão preponderante nos modos ocidentalizados de produzir 

conhecimento. Enquanto uma lógica videocêntrica propõe leituras da realidade calcadas na 

diferenciação do olhar, na outrificação imposta pelas dinâmicas coloniais e na racialização do 

mundo, o termo cosmopercepção apreende a realidade – vista e invisível – a partir de 

diferentes relações e combinações sensoriais. 

A partir da noção de cosmopercepção, é possível falar de formas múltiplas de 

experiência e cognição, multissensoriais, sinestésicas. No contexto da pesquisa e sua 

orientação pelas sonoridades, o conceito também se aproxima da ideia de audição do mundo 

proposta pelo etnomusicólogo Rafael Menezes de Bastos – também como alternativa às 



22 
 

noções de visão de mundo e de cosmovisão – para referir-se aos modos de conhecimento 

Kamayurá, etnia indígena do Alto Xingu, para a qual o ver supõe uma percepção analítica, 

explicativa, enquanto o ouvir indica “a percepção e o conhecimento de sìntese, ligados ao 

domínio da sensibilidade e da compreensão” (BASTOS, 2012, p. 8). 

Tal modo de conhecer tem relação estreita com o que a poeta, dramaturga e 

pesquisadora das performances da oralidade e do teatro negro no Brasil, Leda Maria Martins, 

nomeia como performances da oralitura (MARTINS, 2003). Também fazendo referência às 

poéticas orais, o conceito designa formas de produzir, transmitir e registrar conhecimento que 

acontecem em performance, nas quais o sentido não se produz só pelo discurso, mas também 

pelo gesto, pelo movimento, pela relação entre os corpos no espaço, pelas cores, pelo cheiro, 

pelo sabor, pela matéria sonora – pelo ritmo, pela entonação, pelo timbre da voz. E tudo isso 

produz sentindo junto com a palavra ou mesmo pra além dela. 

A partir das oralituras, Leda chama atenção para o fato de que o conhecimento não é 

registrado apenas nos arquivos das bibliotecas ou dos museus, mas que o corpo também é um 

lugar de memória e de inscrição de saberes. E é essa forma de inscrição que faz com que 

muito do conhecimento de origem indígena e negra, por exemplo, tenha resistido apesar de 

todas as tentativas de apagamento no processo de colonização. E essa tentativa de apagamento 

se dá, muitas vezes, no ato de se atribuir uma superioridade do saber escrito sobre o saber 

oral, de priorizar a linguagem discursiva como sinônimo de razão, como o único modo em 

que o conhecimento pode ser reconhecido e legitimado. 

 

Como sopro, hálito, dicção e acontecimento performático, a palavra proferida e 

cantada  grafa-se  na  performance  do  corpo,  portal  da  sabedoria.  Como índice de 

conhecimento, a palavra não se petrifica em um depósito ou arquivo estático, mas é, 

essencialmente, kinesis, movimento dinâmico, e carece de uma escuta atenciosa, 

pois nos remete a toda uma poiesis da memória performática dos cânticos sagrados e  

das falas cantadas no contexto dos rituais (MARTINS, 2003,  p. 67). 

 

Aprender com os povos indígenas para transformar as práticas de ensino-

aprendizagem da linguagem teatral na educação básica é compreender a importância de 

saberes que se dão em performance e que vivem, muitas vezes, no efêmero da sonoridade da 

voz. Por isso, esta pesquisa se debruça sobre as práticas abrigadas pelos conceitos de artes 

verbais e artes da palavra. Ambos expressam a ideia de palavras que agem (ALMEIDA, 

2021), narrativas orais, cantos, rezos, recitações, palavras sonhadas e enfeitadas na execução 

vocal, dimensões ritualísticas e performativas das palavras, procedimentos do cantar e do 

“tornar-se outro”, (TETTAMANZY, RIVOIRE, 2019), tecnologias de memória e transmissão 

de conhecimento (CESARINO, 2013) a partir da voz e seus desdobramentos em movimento, 

https://lume.ufrgs.br/discover?filtertype=author&filter_relational_operator=equals&filter=Tettamanzy,%20Ana%20L%C3%BAcia%20Liberato
https://lume.ufrgs.br/discover?filtertype=author&filter_relational_operator=equals&filter=Tettamanzy,%20Ana%20L%C3%BAcia%20Liberato


23 
 

visualidade, gesto e da dimensão onírica e da vontade mobilizada pelo canto. (CUNHA, 

PIMENTEL, PUZZO, 2021) 

Artes verbais e artes da palavra são conceitos bastante presentes em estudos 

antropológicos das culturas dos povos originários, e designam as poéticas da voz, as tradições 

orais indígenas. Graciela Chamorro, pesquisadora dos povos guarani e professora de história 

indígena da Universidade Federal da Grande Dourados (UFGD), destaca que “a arte da 

palavra se concretiza em vários gêneros vocais e representações culturais e religiosas nos 

povos falantes de guarani” (CHAMORRO, 2011 p. 56).  Bruna Franchetto (2003), linguista e 

antropóloga estudiosa das línguas indígenas do Mato Grosso, recorre ao conceito de artes da 

palavra para nomear as tradições orais indígenas, que expressam memórias coletivas em 

discursos cerimoniais, cantos, rezas e também no ato de contar histórias. É pelas artes da 

palavra que se ensina e se aprende. O antropólogo Pedro Cesarino (2013) reúne a sob o 

conceito de artes verbais as fórmulas poéticas dos xamãs da etnia marubo, que envolvem 

cantos de cura, narrativas cantadas e cantos pessoais. O processo de transmissão de saberes é 

posto em movimento pelo canto dos xamãs, nos quais a linguagem se diferencia da fala 

comum.  

Para os guarani, oralidade, educação e arte reúnem-se na expressão Nhe'ẽ Porã. O 

conceito tem origem na língua Guarani Mbya: Nhe’ẽ significa espírito, sopro, vida, palavra, 

fala; e porã quer dizer belo, bom. As duas palavras juntas podem ser traduzidas como “belas 

palavras” ou “boas palavras” e designam um sentido sagrado das palavras, uma espécie de 

pedagogia que se dá pela oralidade, pela escuta dos mais velhos (tudjás) nas comunidades, 

pelas experiências e percepções de mundo que se expressam na língua materna guarani e que 

se desdobram em cantos, danças, narrativas. As belas palavras (Nhe'ẽ Porã) guardam o modo 

de ser guarani, dão vida às suas experiências. (PINHEIRO, 2023). Pelas belas palavras é 

possível experienciar uma pedagogia guarani, os saberes que circulam no cotidiano e que 

perpassam também a educação escolar, sem se restringir a ela. O conceito de Nhe'ẽ Porã 

busca desfazer discursos que em suas dinâmicas colonizadoras se dizem únicos e mostra a 

pluralidade de saberes presente nos modos de existência dos povos originários. 

Essa pluralidade, expressa nas artes da palavra e no imaginário Mbya Guarani, faz 

com que a presença de saberes indígenas nas pedagogias e poéticas em artes cênicas se 

constitua como pedagogia decolonial capaz de criar estratégias e alternativas de 

enfrentamento às colonialidades do saber e do ser. Isso porque compõe práticas pedagógicas a 

partir dos contextos de luta e marginalização, articula saberes com e a partir das 

subjetividades originárias e não apenas sobre elas. A temática indígena na escola é 



24 
 

fundamental na construção de saberes emancipatórios que considerem as culturas indígenas 

em sua diversidade, para além de estereótipos, preconceitos e generalizações – contribuindo, 

assim, para uma educação antirracista, insurgente, encantada, capaz de tornar possíveis outros 

modos de ser, conhecer e viver.  

 

 

  



25 
 

2 RELAÇÕES INTERCULTURAIS E A TEMÁTICA INDÍGENA NA ESCOLA  

 

Nos últimos anos, os movimentos sociopolíticos protagonizados pelos povos indígenas 

têm buscado assegurar o direito à cultura, a demarcação de suas terras, a preservação 

ambiental, o reconhecimento de seus saberes, modos de existência e cosmopercepções. Na 

universidade, o pensamento indígena vem construindo inúmeras redes, com pesquisas 

empreendidas por estudantes indígenas e também em alianças entre pesquisadores/as 

indígenas e não-indígenas. No campo da arte, a literatura indígena, a música e a arte indígena 

contemporâneas têm desempenhado um importante papel para desfazer estereótipos e 

generalizações causados por séculos de colonização e políticas de extermínio e mostrando à 

sociedade brasileira a diversidade de etnias, línguas e culturas originárias do território que 

veio a se chamar Brasil. Alguns nomes que vêm erguendo suas vozes nessa luta são Ailton 

Krenak, Davi Kopenawa Yanomami, Edson Kayapó, Eliane Potiguara, Marcia Kambeba, 

Julie Dorrico, Casé Angatu, Daiara Tukano, Djuena Tikuna, Brisa Flow, Denilson Baniwa, 

entre tantos outros, atuantes nas mais diversas áreas.  

No campo das Artes Cênicas, pesquisas como as de Luiz Davi Vieira Gonçalves 

(GONÇALVES, 2022), Teatro e Povos Indígenas Kokãmou: da necessidade de (re)pensar 

o(s) currículo(s) escolares em Artes da Cena - pesquisa de pós-doutorado realizada na Escola 

de Comunicação e Artes da Universidade de São Paulo (ECA-USP); e também as de Juma 

Pariri (ALMEIDA, 2021) ativAÇÕES perforMÁGICAS (in)dig(e)nas contra a farsa da 

representação colonial (pós-doutorado na York University - Toronto/Canadá), além da 

coletânea de textos organizada por Naine Terena e Andreia Duarte (2022), publicada no livro 

Teatro e os povos indígenas: janelas abertas para a possibilidade - são exemplos de 

investigações que propõem reflexões e ações que relacionam artes performativas e povos 

indígenas, com especial atenção aos currículos escolares e às práticas pedagógicas. 

O professor, ativista e historiador Edson Kayapó, no artigo A diversidade 

sociocultural dos povos indígenas no Brasil: o que a escola tem a ver com isso?, lembra da 

necessidade da “busca por mecanismos socioeducativos capazes de contribuir para a 

superação da cultura do racismo e do preconceito contra os povos indìgenas”, e que tais 

problemas “são gerados a partir de distintas noções de homem, de humano, de pessoa e de 

gente.” (KAYAPÓ, 2019, p. 10). A subalternização dos povos indìgenas, segundo o autor, 

tem implicações curriculares e as escolas e currículos muitas vezes sustentam discursos que 

reproduzem visões de mundo de grupos dominantes, lacunas históricas, silenciamento e 

folclorizações que corroboram com as políticas genocidas do Estado: 



26 
 

A escola e seus currículos têm pactuado com a reprodução de lacunas históricas e a 

propagação de preconceito sobre os povos indígenas, estando alinhados a interesses 

de grupos hegemônicos de perspectiva colonizadora. A Lei n. 11.645/2008 abre 

novos horizontes para o ensino da história e cultura dos povos indígenas, 

possibilitando o rompimento com o silêncio e com a memória produzida pelos 

grupos hegemônicos, colocando sob suspeita o currículo que produz e reproduz a 

invisibilidade e a inaudibilidade destes povos, rejeitando o reducionismo de suas 

memórias e histórias. (KAYAPÓ, 2019, p. 59) 

 

 

Imagem 5: Desenho feito por estudantes Mbya Guarani na Tekoa Karanda‟ty, em Cachoeirinha (RS). 

 

 

Fonte: Registro fotográfico realizado pela autora em 11/07/2023. 

 

Apenas um conhecimento aprofundado das culturas indígenas nos permitirá, enquanto 

sociedade, compreender que os processos de desestruturação social que atingem os povos 

indígenas são responsáveis pelas inúmeras crises que vivemos coletivamente. Diante disso, é 

de fundamental importância que a Lei nº 11.645/08 se faça valer nos espaços educacionais, 

promovendo a revisão do que é ensinado sobre a temática indígena na escola. Somente a 

partir dessa iniciativa será possível demonstrar que as histórias e culturas dos povos indígenas 

não ficaram no passado, mas são contemporâneas e estabelecem relações “num movimento de 

tensão social dinâmico, que pressupõe a perda, manutenção e ressignificação dos modos de 

vida desses povos em contato com a cultura não indìgena” (KAYAPÓ, 2019, p. 72).  



27 
 

Kayapó enumera, entre exemplos de operacionalização das atividades pedagógicas 

voltadas para o estudo da história e da cultura dos povos indígenas nas escolas não indígenas, 

a análise do conteúdo de livros didáticos, as fontes atuais da imprensa, o trabalho com a 

literatura indígena, o acesso a materiais audiovisuais como filmes e documentários que tratam 

da cultura dos inúmeros povos indígenas presentes no território brasileiro. Além dessas 

estratégias, ressalta a importância da visita a aldeias, da presença de integrantes indígenas em 

ações de formação e a visita a museus temáticos ou eventos relacionados. 

Neste capítulo, a ruptura do silenciamento a respeito da memória e das culturas dos 

povos indígenas se constitui como pedagogia da escuta. As poéticas orais Mbya Guarani, 

permitem a aproximação com seus modos de produção e transmissão de saberes, para que seu 

imaginário e suas cosmopercepções possam encontrar ressonâncias no trabalho com a 

temática indígena na escola, a partir da pedagogia do teatro. 

 

2.1 Nhe’ẽ Porã: encantar e transformar pedagogias a partir do imaginário Mbya 

Guarani e suas artes da palavra  

 

A partir dos exemplos de práticas pedagógicas elencadas por Edson Kayapó para o 

estudo da temática indígena em espaços escolares não indígenas, este trabalho procura 

aprofundar-se na cultura da etnia Mbya Guarani, subgrupo do povo guarani que habita a 

região meridional da América do Sul, em um território amplo em que se sobrepõem os 

Estados nacionais boliviano, paraguaio, brasileiro, argentino e uruguaio.  

 

Imagens 6 e 7: Mapas do território guarani (Guarani Retã) e seus subgrupos. 

     

Fonte: https://pueblosoriginarios.com/sur/bosque_atlantico/guarani/cultura.html 

 

https://pueblosoriginarios.com/sur/bosque_atlantico/guarani/cultura.html


28 
 

A partir da ideia de encante dos processos de ensino-aprendizagem em arte-educação 

pela perspectiva dos imaginários, saberes e cosmopercepções dos povos indígenas, busca-se 

nos modos de educar guarani, atravessados pela musicalidade, um espaço onde a cultura e os 

modos de vida são comunicados nas artes verbais, na performance vocal de cantos e 

narrativas míticas transmitidas pela oralidade.  

Conforme relata Silvania Jesus no artigo A pedagógica Guarani Mbya: Uma 

Sonoridade Comunitária para uma pedagogia Intercultural Biocêntrica,  

 
a música ou “mborai” que desperta e provoca o olhar e a escuta, dando um recado 

advindo dos referenciais indígenas no modo de viver, no cuidado com os saberes 

ancestrais, na reverência aos mais velhos, nos rituais do aprender, podem trazer 

contribuições para processos de transformação em ambientes educacionais dos não 

indígenas. (JESUS, 2023, p. 1)  

 

Isael Pinheiro, no texto Tekoporã: a Pedagogia Guarani das Belas Palavras (2023), 

corrobora esse fazer pedagógico que transita pela arte da palavra, pelos cantos e pela escuta. 

As palavras sagradas, aprendidas com os mais velhos (tudjás), revelam um mundo diferente 

daquele fundamentado nos valores eurocêntricos. Segundo Isael, para os guarani, “a roda de 

conversa possibilita a troca de experiência, contribui para a produção e transmissão de 

conhecimentos assentados na oralidade” (p. 243) e se dá a partir de procedimentos diversos, 

como  

oralidade, cantos, danças, reciprocidade, conhecer, ouvir, aprender e descrever, 

considerando que para nós guarani, os momentos de escuta são mais importantes do 

que os da fala. [...] a roda de conversa é uma ferramenta de pesquisa que permite o 

uso da língua materna, pois para nós indígenas a oralidade é o condutor das 

reflexões e dos conhecimentos. (PINHEIRO, 2023, p. 243)  

 

 

Além de conduzir a produção e transmissão de conhecimentos dentro da comunidade 

guarani, a oralidade, as artes verbais, as belas palavras, podem ser também ferramenta 

pedagógica para o trabalho com a cultura indígena em contextos não indígenas, mostrando 

outras possibilidades de mundo a partir do som, da voz e da escuta. 

O som desempenha um papel central na cosmopercepção guarani. Muitos povos 

indígenas compreendem a música como possibilidade de expressão humana em relação 

estreita com seres não humanos e diferentes expressões da vida, e é através dos sonhos que as 

músicas, histórias e conhecimentos alcançam o campo da cultura. 

Pesquisadora das práticas sonoro-performáticas presentes nos modos de ser e viver dos 

Mbya Guarani, a etnomusicóloga Marília Raquel Albornoz Stein destaca a centralidade das 

práticas de ressonância na (trans)formação da pessoa guarani. Segundo Stein, a construção da 

pessoa e a construção de conhecimento se vinculam aos processos sonoros e seus 



29 
 

desdobramentos em “performances imagéticas, cinéticas e materiais que fortalecem a escuta e 

a re-sonância do ser” (STEIN, 2015, p. 205). Nesse sentido, Stein propõe o conceito de 

cosmo-sônica para se referir à existência Mbya Guarani como produzida, orientada e mediada 

pelo som. Os processos vibratórios, cinéticos, performáticos e sonoros se fazem presentes no 

cotidiano guarani nas danças (mboraíy jerojy), instrumentos musicais sagrados (mba’epú), nas 

belas e sábias palavras (yayvu porã) e nas narrativas de origem mítica do cosmos e dos 

coletivos guarani, nas quais se verificam inúmeros símbolos associados a categorias sonoras. 

A principal divindade guarani, Ñande Ru Papa Tenonde, tem sua sabedoria associada ao sol 

que, para os guarani, é sonoro. Quando o sol se põe, os sons rituais dos Mbya Guarani o 

substituem, mantendo, assim, o mundo. Tocar, cantar e dançar são caminhos de comunicação 

com a divindade, qualificada a partir da palavra rendupa (que tudo ouve). A sabedoria é 

também alcançada a partir do “fazer som”, “fazer ouvir o som” (Nhamonhendu). 

No estudo “Lá no alto se canta o tempo inteiro”: canto, escuta e ressonância no modo 

de vida Guarani Mbya, a pesquisadora Renata Andriolo Abel (2023) destaca a percepção dos 

kyringue mborai, os cantos das crianças Guarani Mbya, também foco da pesquisa de Marília 

Stein (2009) – Kyringüé mboraí: os cantos das crianças e a cosmo-sônica Mbya-Guarani. Os 

mborai estão estreitamente ligados aos processos de ensinar, aprender e conhecer. É através 

deles que se dá a vivência do nhandereko, o modo de ser guarani, que envolve a relação com 

o meio sociopolítico, o território, a cosmologia, a espiritualidade e o modo como as crianças 

guarani são educadas. Assim como os cantos ancestrais (mborai tarova), os cantos das 

crianças (kyringue mborai) se relacionam com a “elaboração e o aprimoramento tanto do 

ressoar da voz quanto da escuta, além de outras qualidades de postura, como a atenção e a 

concentração.” (ABEL, 2023, p. 3). A partícula mbyá que remete à escuta é –endu, traduzida 

como escutar, mas também como sentir, escutar com o ouvido e escutar com o corpo – e essa 

escuta é essencial ao aprendizado, concebido como sensibilização do corpo.  

Essa disposição para a escuta é denominada ojapyxaa, uma espécie de conexão, de 

concentração profunda a partir da qual os cantos são acompanhados. Tal conexão é uma 

escuta aprimorada, elaborada no cotidiano dos cantos, na qual mais do que o entendimento do 

que as palavras apontam ou significam, importa o sentir a ressonância que vivifica a memória 

originária. Outro conceito importante nesse contexto é o que os Mbya Guarani chamam 

Nhe’e, aquilo que torna possível a voz, o canto (mborai) e a fala (ayvu). Ensinar, aprender e 

conhecer são processos intimamente ligados à relação que se estabelece entre os corpos e seus 

nhe’e. Como fundamento da pessoa guarani, o nhe’e mantém a vitalidade da pessoa e das 

relações entre as pessoas. O modo de ser guarani é orientado pelas dinâmicas de aproximação 



30 
 

e afastamento do nhe’e em relação ao corpo. As reverberações das sonoridades nos corpos 

veiculam “afecções, incutem transformações; inauguram ou reforçam caminhos de troca, de 

relações, de socialidade, por onde transitam afetos, conhecimentos, saberes, palavras; por 

onde circulam os nhe‟e” (ABEL, 2023, p. 9). Conforme aponta a autora, a partir da vivência 

com os Mbya Guarani:  

 

Conhecer o mundo é percebê-lo, escutá-lo; é fazer circular palavras, vozes, cantos, 

através de caminhos específicos. Assim, práticas sonoras como o cantar (mborai), as 

belas palavras (ayvu porã), os aconselhamentos (nhemongueta), são ressonâncias 

constituintes do cotidiano nas aldeias guarani, coexistentes com outras, como o 

canto dos passarinhos, o barulho das crianças brincando, o som da chuva, dos 

trovões, da água correndo pelo rio; o som dos anga pu (tambores), takuapu 

[instrumento feito de taquara utilizado pelas mulheres] popygua, [instrumento feito 

com duas madeiras como “varetas”, seguradas ambas na mesma mão e batidas uma 

na outra, fazendo o som de um pássaro que se escuta à noite na Mata Atlântica] 

mbaraka mirĩ (chocalhos) e mborai tarova (cantos ancestrais) atravessando noites; 

os silêncios e pausas entre uns e outros. Assim, os feixes de ressonância passam 

como intensidades que despertam umas ou outras qualidades sensíveis, inaugurando 

e/ou reforçando caminhos específicos pelos quais essas reverberam nos corpos, 

gerando e nutrindo assim compreensões profundas, entendimentos (e) sentidos. 

Nessa perspectiva, todas essas sonoridades que povoam o mundo são constituintes 

dos processos de conhecer e, portanto, da (trans)formação da pessoa guarani. 

(ABEL, 2023, p. 13-14) 

 

Os cantos são necessários para o crescimento dos cultivos, a memória das histórias, 

para o fortalecimento de uma comunidade. Através dos cantos, mantêm-se também a memória 

da língua, o que se torna decisivo para a sobrevivência de uma cultura, com todos os seus 

sistemas de pensamento. No que diz respeito à cultura Mbya Guarani, sons, cantos, danças e 

instrumentos participam da transformação das pessoas, fazem parte de seu processo de 

educação. A formação da pessoa é permeada pelos sons e pelo contato com os outros seres e 

pessoas em comunidade e o uso da palavra é dotado de força e intenção, destinado a 

transformar quem ouve (JESUS, 2023).  

Além dos cantos, os aconselhamentos com os mais velhos – práticas denominadas 

Nhemonguetá – também se constituem espaços de aprendizado fundados no ouvir e contar 

histórias nas quais se aprofunda a vivência da língua materna. Em documentários como 

Nhemonguetá (2017) e Os seres da mata e sua existência como pessoas (Nhandé va’e kue 

meme’ĩ) (2010), realizados em comunidades Mbya Guarani na cidade de Viamão (RS), essa 

relação de escuta que aproxima as crianças dos mais velhos se mostra em sua dimensão 

pedagógica. Vherá Poty Benites da Silva, liderança guarani que realiza diversas ações e 

estudos sobre o modo de ser guarani no sul do Brasil e sobre as musicalidades guarani, ao 



31 
 

referir-se sobre as narrativas apresentadas em Os seres da mata e sua existência como 

pessoas, diz: “essa câmera vai funcionar como um olho e o ouvido de todos que estão atrás 

dessa câmera, ela vai ser uma criança que vai estar escutando a fala dos meus avós”.  

A singularidade de cada pessoa também é expressa pelo som na cultura guarani, o que 

leva à ideia de que não existe uma hierarquia no processo de ensino-aprendizagem, pois cada 

pessoa possui saberes únicos a compartilhar. Os rituais de nomeação de uma criança são 

realizados apenas quando o som dessa pessoa se revela. Como aponta a etnomusicóloga Deise 

Lucy Montardo na tese Através do Mbaraka: música e xamanismo guarani, a palavra ayvu, 

junção de a, “corpo”, y, “àgua”, e pu, “ ruìdo”, designa a alma. Localizada na cavidade 

toráxica para os Nhandeva Chiripá, é palavra-alma; entre os Araweté, a alma está na traqueia 

e com frequência é palavra cantada, canto. A alma dos deuses deu origem ao milho e o ayvu 

das pessoas é também milho e “essa concepção fitomorfa da alma recebe no vocabulário 

religioso o nome de avati nhe'ẽ engatu: o milho do bom falar, das sábias palavras” 

(MONTARDO, 2002, p. 152).  

Se o som é alma, se a língua é memória, aproximar-se de outros imaginários é também 

acessar outras possibilidades de mundo. Como diz Isael Pinheiro a respeito da pedagogia 

guarani das belas palavras (Nhe’ẽ porã): 

 

É uma pedagogia que aponta caminhos, que busca encontrar espaços entre os 

discursos que se dizem únicos. Ter isso em conta é importante para lutarmos contra 

uma única forma de pensar, contra o dito saber universal, que se considera superior 

ou o racional. Isso porque temos os nossos próprios modos de pensar, agir e sentir, 

ou seja, o jeito guarani de ser, de produzir, de aprender e ensinar, de viver. 

(PINHEIRO, 2023, p. 254)  

 

 

Conhecer a cultura, a língua, as práticas da palavra e a musicalidade dos povos 

originários para além dos estereótipos historicamente construídos lança questões e desafios 

necessários e a arte-educação pode se constituir como um campo de abertura, de pontes entre 

mundos e saberes diversos, capazes de reencantar e decolonizar imaginários.  

Construir práticas pedagógicas decoloniais em arte-educação, a partir dos saberes dos 

povos originários, constitui tarefa fundamental para a efetivação das políticas públicas de 

educação das relações étnico-raciais e para o reconhecimento da diversidade de saberes que 

circulam em nossa sociedade. Os processos criativos e pedagógicos no campo das artes 

podem ser terrenos férteis para que se estabeleçam trocas horizontais de conhecimentos e para 

que os saberes tradicionais sejam acessados e ressignificados a partir de suas singularidades.  



32 
 

Este trabalho, ao transitar entre pedagogia, arte e povos indígenas, busca caminhos 

para que o fazer, o aprender e ensinar arte possam ser concebidos a partir de novas 

perspectivas, nas quais as imagens, os sons, os gestos não estejam separados das lutas por 

direitos e modos de existência em sua diversidade e pluralidade cultural.  

Considerando os contextos de colonialidade do saber e do ser a partir dos quais a 

diversidade cultural e epistemológica do sul global foi silenciada pelos regimes de 

pensamento eurocentrados (WALSH; OLIVEIRA; CANDAU, 2018), colocar-se à escuta das 

Nhe’ẽ porã guarani e fazê-las também presentes nas práticas pedagógicas do teatro na escola 

básica é uma contribuição possível para a tarefa de desfazer as cisões e hierarquizações  

colocadas  pelo  cientificismo  da  modernidade  ocidental  em  suas relações  discriminatórias 

e para encantar nossas práticas em sala de aula. Caterine Walsh, em Gritos, rachaduras e 

sementes de vida: entrelaçando o pedagógico e o decolonial, fala da voz como atitude 

decolonial, a partir do grito: 

 

Os gritos não são apenas reações e expressões de susto. São também mecanismos, 

estratégias e ações de luta, rebeldia, resistência, desobediência, insurgência, ruptura 

e transgressão diante da condição de silenciamento imposta, diante das intenções de 

silenciar e diante dos silêncios – impostos e estratégicos – acumulados. Os gritos 

reúnem silêncios e reclamam – se apoderam de novas – vozes sequestradas (Garzón, 

2014), subjetividades negadas, corpos, natureza e territórios violados e despojados. 

Como bem explica Maldonado-Torres, o grito de espanto do colonizado ou 

colonizada não é simplesmente uma expressão de horror e terror, pode ser entendido 

mais criticamente como uma prática e intervenção (política, epistemológica, 

ontológica-existencial) que aponta e caminha uma atitude decolonial e a ideia e 

possibilidade da decolonização. (WALSH, 2017, p. 25)
7
 

 

Lançada páginas atrás, a pergunta “como os saberes e cosmopercepções Guarani 

Mbya, expressos em suas artes verbais, podem contribuir para a construção de práticas 

pedagógicas decoloniais em arte-educação?” projeta caminhos de encontro das vozes guarani. 

Percebo que, além do grito, posso encontrar cantos, histórias, encantes – igualmente potentes 

enquanto estratégias de insurgência aos silenciamentos e apagamentos coloniais. Indo ao 

encontro das vozes guarani, é possível estabelecer um movimento oposto àquele dos 

colonizadores europeus, que rotulavam como “algaravia animal” a sonoridade das línguas que 

escutaram – e depois silenciaram – em Abya Yala.  A educadora bell hooks, no ensaio A 

língua: ensinando novos mundos, novas palavras (2019), nos lembra do vínculo entre língua 

e dominação e de como as colonialidades operam também na linguagem. Gloria Anzaldúa 

                                                           
7
 Tradução nossa.  



33 
 

escrevia: “Então, se você realmente quiser me machucar, fale mal da minha lìngua.” (2009, p. 

39). Se a voz é marca de subjetividade, se ter voz é alcançar a condição de sujeito, as vozes 

guarani buscam escutas tais quais as que esta pesquisa propõe.  

A existência cosmo-sônica dos guarani, as performances orais das Nhe’e porã (belas 

palavras), dos mborai (cantos), dos nhemonguetá (aconselhamentos) – nas quais as 

sonoridades conduzem à elaboração de saberes perceptivos singulares – podem encontrar nos 

saberes que a linguagem teatral deseja mobilizar em suas dinâmicas de ensino-aprendizagem 

fecundos espaços de relação. Jogos, ritmos, movimentos, escuta, danças, cantos, histórias, 

trânsito de afetos.  O aprendizado de novas palavras. O aprendizado de novos mundos.  

 

 

Imagem  8: Mborai na Tekoa Nhe‟engatu. 

 

Fonte: Retomada Guarani Nhe‟engatu - https://www.instagram.com/p/C3_ivDnu3ub/ 

 

 

 

https://www.instagram.com/p/C3_ivDnu3ub/


34 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
Kryingüé‟i pejú katú opý‟ire 

Nhãmõnhëndú mborai‟i 

Nhãnderú heté pe Nhãndexý heté pe 

Oexá mãvý tombojeroviá  

Nhãnẽmborai‟i!
8
  

 

  

Começo as considerações finais deste estudo com as palavras de um canto entoado 

pelas crianças (kryngüé) Mbyá Guarani. Lembro-me de escutar melodias como a desse canto 

ressoando em uníssono nas vozes agudas que surgiam em um pequeno círculo, acompanhadas 

pelo som do violão (Mba’epú, violão de cinco cordas), no cruzamento da Rua dos Andradas 

com a Avenida Borges de Medeiros, no centro da cidade de Porto Alegre, lugar conhecido 

como Esquina Democrática. Algumas vezes parava, observava, escutava, a certa distância, as 

palavras cantadas em uma língua que não conheço, para então retomar o passo, que não ficava 

indiferente ao ritmo marcado pelo mbaraka, pequeno chocalho feito de porongo que tocava 

dentro do círculo, enquanto meus pés tocavam o chão fora dele, levando comigo um pouco da 

música, do canto, do encanto de um mundo, de um modo de vida do qual esta pesquisa agora 

me aproxima.  

Este trabalho me chama para dentro do círculo. Não mais sobre os paralelepípedos de 

uma rua na cidade, mas pisando o chão de terra da aldeia. Ainda são bem poucas as palavras 

que conheço, mas observo, escuto, danço. Ao lado das crianças pequenas que ainda não 

participam dos cantos. Ao lado do grupo que toca os instrumentos, que canta e dança. Ao lado 

dos mais velhos (tudjás) com seus petynguás (cachimbos). Depois do chimarrão 

compartilhado durante o entardecer. Ao redor da fogueira acesa com a chegada da noite na 

tekoha (aldeia guarani).  

Embora um estudo teórico sobre as artes da palavra e o imaginário Mbya Guarani 

possa ser relevante para que se ultrapassem as generalizações ainda tão presentes nas 

abordagens da temática indígena na escola, ele não se encerra sem um aprofundamento a 

partir da experiência, da vivência da cultura em sua materialidade. Ainda mais quando se trata 

de um conhecimento fundamentalmente ligado às situações de performance, como é o caso 

das poéticas orais apresentadas ao longo do trabalho.  

 

                                                           
8
 Canção guarani Kryingüé’i pejú katú (Venham, pequeninos!): “Venham pequeninos vamos cantar e dançar; /na 

nossa fonte de eterna alegria. / Para que o nosso verdadeiro pai, / para que a nossa verdadeira mãe, cada vez 

mais; / iluminem a alegria que mostramos com nosso canto.” Tradução: Marcelo Kuaray Benites, Vherá Poty 

Benites da Silva e Guilherme Werá Mirim Benites da Silva.  



35 
 

A pesquisa propunha-se a buscar caminhos de encante das práticas pedagógicas em 

teatro em contextos não-indígenas a partir dos saberes expressos pelos Mbya Guarani em um 

modo de existência mediado pelo som. Os relatos e reflexões de pesquisadoras e 

pesquisadores guarani sobre sua pedagogia, as alianças que as poéticas em artes cênicas 

estabelecem entre artistas indígenas e não indígenas, as descrições encontradas em trabalhos 

etnográficos e etnomusicológicos nos aproximaram de conceitos importantes, mas nos 

ensinaram também que conhecer é sensibilizar-se ao modo como as sonoridades reverberam 

no corpo – o que pressupõe a continuidade da escuta.  

Traduzo essa continuidade em três ações: aldear para conhecer, escutar para imaginar 

e ressoar o encante. A primeira delas indica que compreender a existência cosmo-sônica 

guarani, experienciar suas poéticas orais, são ações que vão além da consideração isolada das 

formas estéticas: arte e vida são inseparáveis e os encontros com as comunidades oferecem o 

contexto necessário ao aprendizado que leva à segunda ação: escutar para imaginar. Essas 

duas ações indicam a necessidade de observar e descrever, por meio de pesquisa de campo, o 

cotidiano e os modos de existência de comunidades indígenas Guarani Mbya, bem como as 

práticas de educação indígena e educação escolar indígena, com foco na transmissão e 

produção de saberes presentes em suas artes verbais e musicalidades (cantos, narrativas 

mitológicas, brincadeiras etc). 

A terceira ação, ressoar o encante, é aquela de mediação dos saberes, a partir da qual 

se podem construir práticas pedagógicas decoloniais em arte-educação. Essa ação propõe que 

tais práticas sejam elaboradas junto às comunidades guarani (ações pedagógicas, materiais 

didáticos, encontros, trocas), de modo que os processos de ensino-aprendizagem da 

linguagem teatral na educação básica possam estar amparados pelos saberes e 

cosmopercepções Guarani Mbya. 

Articulam-se, assim, alianças de enfrentamento à invisibilização dos saberes guarani, 

iniciativas de formação docente e aprendizagens interculturais para que a temática indígena 

esteja presente na sala de aula. E para que no círculo onde são cantados os mborai e entoadas 

as nhe’e porã, outras vozes possam estar também presentes.  

 

 

 

 

  



36 
 

REFERÊNCIAS 

 

ABEL, R. A. “Lá no alto se canta o tempo inteiro”: canto, escuta e ressonância no modo de 

vida Guarani Mbya. Cadernos de Campo. Universidade de São Paulo. São Paulo. v. 32, n. 1, 

p. 1-22, 2023. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/188095/197407  Acesso em 20 

abr. 2024.  

ABREU, A. C. F. Hôxwa e Llamichu: jogos cômico-críticos para o ensino de teatro e das 

histórias e culturas indígena. Tese (Doutorado em Artes Cênicas). Universidade Federal da 

Bahia. Salvador, 2019. Disponível em: https://repositorio.ufba.br/handle/ri/31845 Acesso em 

17 ago. 2023. 

AGUIAR, F. M. Confabular o encante nos afetos da voz: ressonâncias imaginais da 

vocalidade em um devir-professora nas artes da cena. Tese (Doutorado em Artes Cênicas) 

Universidade do Estado de Santa Catarina. Florianópolis, 2022. 

ALMEIDA, L. M. Até o fim do mundo: povos originários de Abya Yala, performances, 

pedagogias e (imagens) políticas possíveis em perspectiva anti-colonial. 2021. Tese 

(Doutorado) - Universidade do Estado de Santa Catarina, Centro de Artes, Doutorado em 

Teatro, Florianópolis, 2021. Disponível em: 

http://sistemabu.udesc.br/pergamumweb/vinculos/00008c/00008c0c.pdf. Acesso em: 18 ago. 

2023.  

ANDRADE, M. M. (Mayá). A escola da reconquista. Arataca, BA: Teia dos Povos, 2021. 

ANZALDÚA, G. Como domar uma língua selvagem. Cadernos de letras da UFF. Dossiê 

Difusão da Língua Portuguesa, Rio de Janeiro, n. 39, p. 297-309, 2009. Disponível em: 

http://www.cadernosdeletras.uff.br/joomla/images/stories/edicoes/39/traducao.pdf 

Acesso em: 01 dez 2023. 

ARTAUD, A. O teatro e seu duplo. São Paulo: Martins Fontes, 1993. 

BANIWA, D.; CABOCO, G.; LIBRANDI, M.; TUKANO, D. Nem modernista, nem anti-

modernista, a Arte Indígena Contemporânea (e cosmopolítica) na vanguarda de um Brasil que 

jamais foi moderno. Modernismos: a fratura entre a modernidade artística e social no Brasil. 

Revista do Instituto Humanitas Unisinos, São Leopoldo, n. 551, ano XXII, p. 26-42, mai 

2022. Disponível em: https://www.ihuonline.unisinos.br/media/pdf/IHUOnlineEdicao551.pdf 

Acesso em 22 set 2023. 

BASTOS, R. J. M. Audição do Mundo Apùap II: Conversando com Animais, Espíritos e 

outros seres. Ouvindo o aparentemente inaudível. Antropologia em Primeira Mão. 

Florianópolis: v. 134, 2012, p. 5-21. Disponível em: 

http://apm.ufsc.br/files/2012/11/134_rmbastos_audicao.pdf Acesso em 22 set 2023. 

 

BRASIL. Decreto nº 6.861, de 27 de maio de 2009. Dispõe sobre a Educação Escolar 

Indígena, define sua organização em territórios etnoeducacionais, e dá outras providências. 

Brasília, DF, Presidência da República, 2009. Disponível em: 

https://legis.senado.leg.br/norma/575567/publicacao/15749691 Acesso em: 26 jun. 2024. 

 

https://legis.senado.leg.br/norma/575567/publicacao/15749691


37 
 

BRASIL. Lei nº 11.645 de 10 de março de 2008. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996, modificada pela Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes 

e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a 

obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indìgena”. Brasìlia, DF, 

Presidência da República, 2008. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm Acesso em 27 mai. 

2023. 

CHAMORRO, G. A arte da palavra cantada na etnia Kaiowá. Bulletin de la Société Suisse 

des Américanistes. Genève: Musée d'Etnographie, n. 73, 2011, p. 43-58. Disponível em: 

http://etnolinguistica.wdfiles.com/local--files/biblio%3Achamorro-2011-

arte/Chamorro_ArtePalavraCantadaKaiowa_bssa73_05_Guarani.pdf Acesso em 25 set. 2023. 

CHAMORRO, G. Terra madura Yvy araguyje: fundamento da palavra guarani. 

Dourados - MS: Editora UFGD, 2008. 

CUNHA, E.; PIMENTEL, S.; PUZZO, G. Mbaraka – A palavra que age. Disponível em: 

http://vimeo.com/34768557 Acesso em 22 set. 2023.  

DUARTE, A.; TERENA, N. Teatro e os povos indígenas: janelas abertas para a 

possibilidade. São Paulo: N-1 Edições; A Outra Margem, 2022. 

DURAND, G. As estruturas antropológicas do imaginário: introdução à arquetipologia 

geral. São Paulo: Martins Fontes, 2002.  

ESBELL, J. Txaísmo. Texto curatorial da Mostra Moquém_Surarî: arte indígena 

contemporânea. Faz escuro mas eu canto: 34ª Bienal de São Paulo. Museu de Arte Moderna. 

São Paulo, 2021. 

 

ESBELL, J. O txaísmo, os txaístas e os ismos. Galeria Jaider Esbell. Online. Boa Vista, 13 

ago. 2018. Disponível em: http://www.jaideresbell.com.br/site/2018/08/13/o-txaismo-os-

txaistas-e-os-ismos/ Acesso em: 16 ago. 2023. 

ESBELL, J.; KADIWELL, I. Indígenas em movimento. Nhexyrõ: artes indígenas em rede. 

[s.l.] jul. 2021. [Podcast]. Disponível em: https://anchor.fm/nhexyro/episodes/EP01---

Indgenas-em-movimento-e14bmrp Acesso em: 16 ago. 2023. 

FABRINI, V. Arte, Ciência e Descolonização. In: BAPTISTA, A. M. H; SEVERINO, F. E; 

ANDRÉ, C. M. (Orgs.). Artes, Ciências e Educação. São Paulo: BT Acadêmica, 2017.  

FERREIRA, M. Mato do Júlio: entidade pede que ‘última floresta da Grande Porto 

Alegre' seja desapropriada. Brasil de Fato Rio Grande do Sul. Porto Alegre, 21 de junho de 

2024. Disponível em: https://www.brasildefators.com.br/2024/06/21/mato-do-julio-entidade-

pede-que-ultima-floresta-da-grande-porto-alegre-seja-desapropriada Acesso em 26 jun. 2024. 

FRANCHETTO, B. As artes da palavra. Cadernos de Educação Escolar Indígena, Barra do 

Bugres (MT), v. 2, n. 1, p. 19-51, jan. 2003. Disponível em: 

https://www.academia.edu/38057394/As_Artes_Da_ Palavra. Acesso em: 10 set. 2023. 

GOMES, L. Retomada Nhe’engatu: ‘A dívida é eterna, mas não estamos cobrando, só 

queremos um lugar adequado’. Jornal Sul 21, 01 de março de 2024. Disponível em: 

http://etnolinguistica.wdfiles.com/local--files/biblio%3Achamorro-2011-arte/Chamorro_ArtePalavraCantadaKaiowa_bssa73_05_Guarani.pdf
http://etnolinguistica.wdfiles.com/local--files/biblio%3Achamorro-2011-arte/Chamorro_ArtePalavraCantadaKaiowa_bssa73_05_Guarani.pdf
http://vimeo.com/34768557
https://www.brasildefators.com.br/2024/06/21/mato-do-julio-entidade-pede-que-ultima-floresta-da-grande-porto-alegre-seja-desapropriada
https://www.brasildefators.com.br/2024/06/21/mato-do-julio-entidade-pede-que-ultima-floresta-da-grande-porto-alegre-seja-desapropriada


38 
 

https://sul21.com.br/noticias/geral/2024/03/retomada-nheengatu-a-divida-e-eterna-mas-nao-

estamos-cobrando-so-queremos-um-lugar-adequado/ Acesso em 26 jun. 2024. 

GONÇALVES, L. D. V. Do sopro ao afeto: corpos Kõkãmou na experiência xamânica. 

São Paulo: Hucitec Editora, 2022. 

GONÇALVES, L. D. V. Estudos étnicos nas artes da cena: a metodologia kõkamõu como 

perspectiva simétrica para o processo de pesquisa e criação em arte. Arte da Cena, Goiânia, 

v. 4, n. 1, p. 018–041, 2018. Disponível em: https://revistas.ufg.br/artce/article/view/52454. 

Acesso em: 9 set. 2023. 

GROTOWSKI, J. Da companhia teatral à arte como veículo. In: RICHARDS, T. Trabalhar 

com Grotowski sobre as ações físicas. São Paulo: Perspectiva, 2012. 

HOOKS, B. A língua: ensinando novos mundos/novas palavras. In: Ensinando a 

transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: WMF Martins Fontes, 

2019. 

JESUS, S. F. A pedagógica Guarani Mbya: uma sonoridade comunitária para uma 

pedagogia intercultural biocêntrica. In: 15º Encontro Regional Sudeste de História Oral.  São 

Paulo, 2023. Disponível em: 

<https://www.doity.com.br/anais/memoriacorpomundo/trabalho/291851>. Acesso em: 09 set. 

2023.  

JUNG, C. G. O eu e o inconsciente: dois escritos sobre psicologia analítica. 23ª ed. 

Petrópolis: Vozes, 2011. 

KAIAPÓ, E. A diversidade sociocultural dos povos indígenas no Brasil: o que a escola tem a 

ver com isso? In: Educação em Rede - Vol 7: Culturas Indígenas, Diversidade e 

Educação. São Paulo: SESC, 2019, p. 56-81. Disponível em: 

https://www.sesc.com.br/multimidia/publicacoes/pdf-educacao-em-rede-vol-7/ Acesso em 17 

ago. 2023. 

KADIWEL, I.; CANAVARRO, L. Ressoar a pergunta: o que vem a ser o Txaísmo? In: 

Festival Atos de Fala: Materializar os Impossíveis, 2022, [s.l.] 02 fev. 2022. 1 vídeo (35 min). 

[Palestra-performance]. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=ReJtQqAA54Y&feature=emb_title Acesso em 22 set 

2023.  

KRENAK, A.; CESARINO, P. N. As alianças afetivas. In: Incerteza Viva: dias de estudo. 

São Paulo: Fundação Bienal de São Paulo, 2016, p. 169-184. 

KUBO, R. R.; STEIN, M. R. A.; TETTAMANZY, A. L. L.; SILVA, V. P. B. Nhembo‟é 

Mboraí: ensinamentos cosmo-sônicos Guarani na interdisciplina Encontro de Saberes na 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Movimento - Revista de Educação, v. 7, n. 13, 

7 ago. 2020. Disponível em: https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/323-

351/html_2. Acesso em 08 set. 2022. 

LACERDA, R. F. A “Pedagogia Retomada”: uma contribuição das lutas emancipatórias dos 

povos indígenas no Brasil. Interritórios. Revista de Educação Universidade Federal de 

Pernambuco, Caruaru, v. 7 n.13, 2021. Disponível em: 

https://sul21.com.br/noticias/geral/2024/03/retomada-nheengatu-a-divida-e-eterna-mas-nao-estamos-cobrando-so-queremos-um-lugar-adequado/
https://sul21.com.br/noticias/geral/2024/03/retomada-nheengatu-a-divida-e-eterna-mas-nao-estamos-cobrando-so-queremos-um-lugar-adequado/
https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/323-351/html_2
https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/323-351/html_2


39 
 

https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/interritorios/article/view/250069/38045 Acesso 

em 26 jun. 2024. 

LOBO, A. M. O teatro na caixinha: discursos, tempos e formação acadêmica. Revista TXAI - 

Programa de Pós Graduação em de Artes Cênicas - Ufac, [S. l.], v. 1, n. 1, 2021. 

Disponível em: https://periodicos.ufac.br/index.php/txai/article/view/5166. Acesso em: 9 set. 

2023. 

MARTINS, L. M. Performances da oralitura: corpo, lugar da memória. Letras, [S. l.], n. 26, 

p. 63-81, jun. 2003. Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/letras/article/view/11881. 

Acesso em: 22 set 2023. 

MIRANDA, M. B. de; FRANZONI, T. M.; HARTMANN, L.; MONTARDO, D. L.; 

GONÇALVES, L. D. V.; CHAMORRO, G.; JESUS, N. T. de. Dossiê Temático II: As artes 

da cena dos e com os povos indígenas. Urdimento: Revista de Estudos em Artes Cênicas, 

Florianópolis, v. 1, n. 43, p. 1-7, 2022. Disponível em: 

https://revistas.udesc.br/index.php/urdimento/article/view/21953. Acesso em: 17 ago. 2023. 

MONTARDO, D. L. Através do Mbaraka: música e xamanismo guarani. 2002. 277f. Tese 

(Doutorado em Antropologia Social). Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas. 

Universidade de São Paulo. São Paulo, 2002. Disponível em: 

https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8134/tde-11032003-

152546/publico/tdeDeiseLucy.pdf Acesso em 16 ago. 2023. 

MONTARDO, D. L. et al. A memória das canções como um território de resistência entre os 

povos indígenas da América do Sul: um projeto coletivo de documentação. In: LÜHNING, A; 

TUNGY, R. (org) Etnomusicologia no Brasil. Salvador: EDUFBA, 2016.  

NHEMONGUETÁ: os Conselhos Entoados pelas Crianças Mbya Guarani. Direção: Paola 

Mallmann e Eugenio Barboza. Produção: Pascal Berten e Prya Mariana Konrad. Porto Alegre, 

Tekoa Filmes, 2017. [Vídeo] 26min. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=Uk78kv16ULA Acesso em: 26 jun 2024. 

OS SERES da mata e sua vida como pessoas (Nhandé va‟e kue meme‟ĩ). Direção: Rafael 

Devos. Roteiro: Vherá Poty, Rafael Devos e Ana Luiza Carvalho da Rocha. Produção: 

Ocuspocus Imagens. Realização: Prefeitura Municipal de Porto Alegre - Secretaria 

Municipal de Direitos Humanos - Núcleo de Políticas Públicas com Povos Indígenas. Porto 

Alegre, 2010. [Vídeo] 27min. Disponível em: https://vimeo.com/16341930 Acesso em 26 

jun. 2024. 

OYĚWÙMÍ, O. Visualizando o corpo: teorias ocidentais e sujeitos africanos. In: COETZEE, 

Peter; ROUX, Abraham. The African Philosophy Reader. Trad.: Wanderson Flor do 

Nascimento. New York: Routledge, 2002, p. 391-415. Disponível em: 

https://filosofiaafricana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/oy%C3%A8r%C3%B3nk%E

1%BA%B9%CC%81_oy%C4%9Bw%C3%B9m%C3%AD_-_visualizando_o_corpo.pdf. 

Acesso em 22 set 2023. 

 

PINHEIRO, I. S. Tekoporã: a pedagogia guarani das belas palavras. Espaço Ameríndio, 

Porto Alegre, v. 17, n. 2, p. 240–259, 2023. Disponível em: 

https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/interritorios/article/view/250069/38045
https://periodicos.ufsm.br/letras/article/view/11881
https://www.youtube.com/watch?v=Uk78kv16ULA
https://vimeo.com/16341930


40 
 

https://seer.ufrgs.br/index.php/EspacoAmerindio/article/view/130206. Acesso em: 9 set. 

2023. 

QUIJANO, A. Colonialidad del poder y clasificación social. In: CASTRO-GÓMEZ, S.; 

GROSFOGUEL, R. (orgs.). El giro Decolonial: reflexiones para una diversidad 

epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana / Siglo 

del Hombre, 2007, pp. 93-126.  

QUINTERO, P.; FIGUEIRA, P.; ELIZALDE, P. Uma breve história dos estudos decoloniais. 

In: MESQUITA, André; LEWIS, Mark (org). Arte e Descolonização. São Paulo: MASP, 

2019. Disponível em: https://assets.masp.org.br/uploads/temp/temp-

QE1LhobgtE4MbKZhc8Jv.pdf Acesso em 01 dez 2023. 

RUFINO; Luiz; SIMAS, Luiz Antônio. Encantamento: sobre política de vida. Rio de 

Janeiro: Mórula Editorial, 2020. 

SANTOS, V. M. Notas desobedientes: decolonialidade e a contribuição para a crítica 

feminista à ciência. Psicologia & sociedade, v. 30, p. 200112, 2018. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/FZ3rGJJ7FX6mVyMHkD3PsnK# Acesso em 01 dez 2023. 

STEIN, M. R. A. Sonidos e imágenes en la construcción de la persona mbyà-guaraní en el sur 

de Brasil. Anthropologica del Departamento de Ciencias Sociales, Pontificia Universidad 

Católica del Perú. San Miguel, Perú, vol. XXXIII, n. 35, 2015, p. 205-233. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=88643180009 Acesso em 26 jun. 2024. 

STEIN, M. R. A. Mboraí Mbyá-Guarani: expressões performáticas de um modo de ser 

cosmo-sônico. In: ROSADO, R.M.; FAGUNDES, L. F. (orgs) Presença indígena na cidade: 

reflexões, ações e políticas. Núcleo de Políticas Públicas para Povos Indígenas. – Porto 

Alegre: Gráfica Hartmann, 2013, p. 42-62. 

STEIN, M. R. A. Kyringüé mboraí: os cantos das crianças e a cosmo-sônica Mbyá-

Guarani. Tese (Doutorado em Etnomusicologia). Universidade Federal do Rio Grande do 

Sul. Porto Alegre, 2009. Disponível em: https://lume.ufrgs.br/handle/10183/17304 Acesso em 

26 jun. 2024. 

TETTAMANZY, A. L. L.; RIVOIRE, L.  Vontade de beleza e ritual nas artes verbais 

ameríndias. Estudos de Literatura Brasileira Contemporânea, n. 56, p. e5615, 2019. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/elbc/a/dKyKBG3rBKSpP5WVpPSqrCN/?lang=pt# 

Acesso em 22 set. 2023.  

TRISTÃO, C. R. Y. Vozes Mbya-Guarani na escola: entre trilhas e tramas. 2020. 

Dissertação (Mestrado) - Universidade do Estado de Santa Catarina, Centro de Artes, 

Mestrado Profissional em Artes, Florianópolis, 2020. Disponível em: 

http://sistemabu.udesc.br/pergamumweb/vinculos/00008b/00008b53.pdf. Acesso em: 09 set. 

2023. 

WALSH, C.; OLIVEIRA, L. F.; CANDAU, V. M. Colonialidade e pedagogia decolonial: 

para  pensar  uma  educação  outra. Arquivos Analíticos de  Políticas educativas, [S.l.], v. 

26, n. 83, p. 1-12, jul. 2018. Disponível em: 

https://epaa.asu.edu/index.php/epaa/article/view/3874/2102 Acesso em 27 out. 2023. 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/FZ3rGJJ7FX6mVyMHkD3PsnK
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=88643180009
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/17304
https://lume.ufrgs.br/discover?filtertype=author&filter_relational_operator=equals&filter=Tettamanzy,%20Ana%20L%C3%BAcia%20Liberato
https://lume.ufrgs.br/discover?filtertype=author&filter_relational_operator=equals&filter=Rivoire,%20Luciene
https://www.scielo.br/j/elbc/a/dKyKBG3rBKSpP5WVpPSqrCN/?lang=pt
https://epaa.asu.edu/index.php/epaa/article/view/3874/2102


41 
 

WALSH, C. Pedagogías Decoloniales (Tomo II). Prácticas insurgentes de resistir, 

(re)existir y (re)vivir. Ecuador: Editorial Abya-Yala, 2017. 

WALSH, C. Intercuturalidade, Estado, Sociedad: luchas (de)coloniales de nuestra época. 

Quito: Universidad Andina Simón Bolívar; Ediciones Abya-Yala, 2009. 



 
Instituto de Artes - IdA
Departamento de Artes Cênicas - CEN
 
 

ATA DA DEFESA DO TRABALHO DE CONCLUSÃO DE CURSO

 

FRANCIELE MACHADO DE AGUIAR

 

AS ARTES DA PALAVRA E O IMAGINÁRIO MBYA GUARANI: SABERES INDÍGENAS NO ENCANTE DA
PEDAGOGIA DO TEATRO

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso em Licenciatura em Teatro do estudante Franciele Machado de Aguiar,
apresentado à Universidade de Brasília - UnB, como requisito para obtenção do Título de Licenciado em
Teatro, período 2024.1, com nota final igual a SS, sob a orientação do professor Mestre Ricardo Cruccioli
Ribeiro.

 

 

Santos-SP, 23 de novembro de 2024.

 

 

Banca Examinadora: 

________________________________

Prof. Me. Ricardo Cruccioli Ribeiro

Orientador

________________________________

Prof. Dra. Sulian Vieira Pacheco - IdA/CEN/UnB

Examinador

________________________________

Prof.ª Me. Paulo Reis Nunes

Examinador

 

 



 

Documento assinado eletronicamente por Paulo Reis Nunes, Usuário Externo, em 27/11/2024, às
14:03, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento na Instrução da Reitoria 0003/2016 da
Universidade de Brasília.

Documento assinado eletronicamente por Sulian Vieira Pacheco, Professor(a) de Magistério
Superior do Departamento de Artes Cênicas do Instituto de Artes, em 28/11/2024, às 03:21,
conforme horário oficial de Brasília, com fundamento na Instrução da Reitoria 0003/2016 da
Universidade de Brasília.

Documento assinado eletronicamente por Ricardo Cruccioli Ribeiro, Usuário Externo, em
29/11/2024, às 15:05, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento na Instrução da Reitoria
0003/2016 da Universidade de Brasília.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
http://sei.unb.br/sei/controlador_externo.php?
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0, informando o código verificador 12074492
e o código CRC 70660E68.

Referência: Processo nº 23106.117164/2024-78 SEI nº 12074492


