
 

CAMPUS DE PLANALTINA 

LICENCIATURA EM EDUCAÇAO DO CAMPO – LINGUAGENS 

 

 

 

ANA CLAUDIA PEREIRA ARRUDA 

 

 

A MULHER NEGRA NA LITERATURA DE MACHADO DE ASSIS:  

SABINA E MARIANA 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA-DF 

2025 

 



2 
 

 

 

ANA CLAUDIA PEREIRA ARRUDA 

 

 

A MULHER NEGRA NA LITERATURA DE MACHADO DE ASSIS:  

SABINA E MARIANA 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 

(TCC), apresentado como pré-requisito 

para a graduação em Licenciatura em 

Educação do Campo – Habilitação em 

Linguagens. 

Orientadora: Ana Cotrim 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA-DF 

2025 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esse trabalho especialmente à minha mãe Clarice Arruda, por acreditar no 

poder da educação e sempre me incentivar a estudar. Principalmente, por ter sido a 

primeira mulher a me mostrar que a educação é emancipadora e uma forma potente 

de luta, para que nós mulheres não vivamos alienadas em costumes e culturas 

machistas de um sistema patriarcal.  Agradeço a minha mãe por sonhar e realizar 

comigo o feito de ser a primeira mulher, em três gerações da família materna, a 

conseguir se graduar em uma Universidade pública, e assim ser referência, para que 

tenhamos mais mulheres da família na Universidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente, gostaria de agradecer a minha família, na pessoa do meu pai 

Vilson Batista (in memoriam) por acreditar que eu poderia sonhar em ingressar a uma 

Universidade pública. Agradeço por ter me incentivado, por ter me apoiado, por ter 

suportado a saudade, quando eu estava na Universidade. Sou muito grata a minha 

família por acreditar tanto. Às vezes acreditava mais que eu. Nas minhas inseguranças 

a minha família sempre segurou a minha mão. Aos meus irmãos: Daniel, Guilherme, 

Ivan e Adriana, também deixo registrado a minha imensa gratidão.  

Ao meu tio José Nilton, agradeço por vibrar comigo em saber que eu serei uma 

professora formada, por me olhar com brilho nos olhos e acreditar em mim desde os 

meus oito anos de idade.  

Aos meus primos Josimar e sua esposa Maria Rita agradeço por também 

acreditarem e me incentivarem a estudar. Sou muito feliz em ter o incentivo e apoio de 

vocês. As minhas amigas e amigos agradeço o apoio e por não soltarem a minha mão. 

Agradeço aos que lutaram e lutam por políticas públicas de educação, pela 

oportunidade de ter ingressado a Universidade de Brasília, uma das melhores do 

mundo. Sou feliz em saber, que essa luta não contemplou só a mim, mas diversas 

mulheres e homens da classe trabalhadora.  Ao corpo docente da LEdoC, gostaria de 

agradecer na pessoa da professora Maria Osanette, por ser essa frente comprometida 

na luta pela Educação do Campo, por ser referência nacional em Educação do Campo 

e por ter nos ensinado a lutar pela educação e pela garantia do acesso a essas 

políticas públicas. 

Quero agradecer em especial ao querido professor Bernard Hess (in 

memoriam), pela dedicação e comprometimento no ensino de literatura na turma 

Ganga Zumba. Bernard foi um grande educador, que contribuiu na luta pela Educação 

do Campo e foi responsável pela formação superior de centenas de quilombolas, 

assentados e periféricos. Bernard foi também um dos pioneiros da LEdoC, lecionou no 

curso desde as primeiras turmas, atuou diretamente na construção do projeto 

pedagógico da Educação do Campo. Foi responsável por nos incentivar e despertar o 

nosso interesse pelo saber, pela análise e crítica literária. 

Por fim, agradeço profundamente a querida professora Dra. Ana Cotrim, por ter 

contribuído diretamente na nossa formação. Ana também foi uma grande responsável 



5 
 

por nos despertar o interesse pela literatura. Provocou grandes reflexões sobre 

literatura brasileira com a turma Ganga Zumba, culminando no nosso interesse pela 

pesquisa em Machado de Assis. Sou imensamente grata, por ter dedicado esse tempo 

para com minha formação e por acreditar que eu poderia escrever sobre a figuração 

das mulheres negras e mestiças em Machado. Espero encontrá-la em outros espaços 

de formação, pois sei que tens muito a contribuir na minha formação.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

RESUMO: Esta pesquisa analisa a representação da mulher negra na leitura 

do poema Sabina, da coletânea de versos Americanas, publicada em 1875 e 

no conto Mariana, publicado em 1871, de Machado de Assis. Tem por 

finalidade problematizar questões de gênero e étnico-raciais envolvendo a 

mulher em condição de escravidão a partir destas grandes obras literárias de 

Machado de Assis. 

Palavras-chave: Literatura; Gênero; Raça, Machado de Assis. 

 

ABSTRACT: This research analyzes the representation of black women in the 

reading of the poem Sabina, from the collection of verses Americanas, 

published in 1875, and in the short story Mariana, published in 1871, by 

Machado de Assis. Its purpose is to problematize gender and ethnic-racial 

issues involving women in conditions of slavery based on these great literary 

works by Machado de Assis. 

Keywords: Literature; Gender; Race; Machado de Assis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

SUMÁRIO 

 

 

 

I. Memorial 08 

II. Introdução 20 

III. A mulher negra na ficção de Machado de Assis:  Sabina 

e Mariana 

23 

IV. Sabina 27 

V. Mariana 36 

VI. Considerações Finais 49 

VII. Referências 51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

I. MEMORIAL 

 

Sou diversas personagens do que chamo “teatro da vida”. Uma mulher 

mestiça, de quase trinta anos de idade, natural do interior da Bahia e crescida 

no interior do Goiás. Minha história começa em São Felix do Coribe-BA, cidade 

onde nasci, em 1995. Ainda com nove meses, fui apresentada ao movimento 

de luta pela terra, pois neste mesmo ano, meus pais resolveram, juntamente 

com outras famílias baianas, migrar da Agrovila onde moravam, na Bahia, para 

o acampamento Poções em Flores de Goiás-GO. 

Pouco tempo depois, tivemos de ir para outro local, pois a terra da 

fazenda em que estávamos era considerada improdutiva, não tinha como 

cultivar nada. E lá estávamos mais uma vez, em um barraco de tábua e lona, 

no acampamento, as margens do rio Macaco. Tenho poucas lembranças das 

nossas vidas naquele lugar; recordações marcantes: minha mãe lavando 

roupas no rio; uma escola de madeirite ao lado do rio e as crianças todas 

felizes, pois a escola havia sido uma grande conquista para todos.  

Lembro-me também da geografia do nosso acampamento, um povoado 

pequeno às margens do rio, muitas casas de lona e madeira, igrejas de 

madeira e a linda escola de madeirite no centro. Confesso que amava aquela 

nossa “vidinha” às margens do rio, envolta na natureza e com muito espaço 

para brincar. Acredito que as crianças eram as que menos sofriam naquela 

realidade, embora muitas vezes só tivéssemos farinha com café para o 

dejejum. 

Com toda a beleza de ser um acampamento às margens do rio, no 

cerradão de Goiás, não era a vida que os adultos sonhavam, ainda faltava o 

direito pelas terras, faltavam políticas públicas e incentivo financeiro para 

produzirem. Em 1999, o INCRA dividiu os lotes para o nosso povo, formando 

então o assentamento P.A São Vicente. No primeiro momento, não entendi 

nada, só sabia que era uma mudança para melhor. Logo, conseguimos 

construir uma casa de alvenaria, graças a um subsídio do governo, e investir 

na terra para plantar milho e feijão. 



9 
 

A lembrança mais linda que gostaria de compartilhar é a do meu 

processo de alfabetização. Recordo-me como se fosse recente. Eu, uma 

criança de quatro anos de idade prestes a começar estudar, fui alfabetizada 

pela minha mãe; uma mulher negra, trabalhadora do campo, que havia 

estudado até o segundo ano do ensino fundamental. Sua vida foi marcada pelo 

trabalho infantil no campo, nas lavouras de algodão e mamona de seu pai, e 

não teve oportunidade de estudar. O dia que ela me disse: “minha filha hoje eu 

vou começar a te ensinar o alfabeto e as vogais, pois no próximo ano você 

entrará para a escola”, é uma recordação pela qual tenho muito carinho; a mais 

marcante dos meus quatro anos de idade. Lembro-me exatamente desse dia.  

Apesar de não saber ler e nem escrever naquele momento, minha mãe 

foi uma ótima professora. Em menos de um mês eu já escrevia e lia o alfabeto 

e as vogais. No ano seguinte, quando eu comecei estudar, as letras não eram 

desconhecidas para mim, escrevia meu nome completo e de todos da família. 

A parte de pegar minha mão e estimular minha coordenação motora com o 

lápis, minha mãe já havia feito.  

Dona Clarice, embora tenha conseguido alfabetizar-me, não sabia ler até 

aquele momento. Ela conhecia as letras, mas não sabia formar as palavras. No 

mesmo ano em que ingressei na escola, ela dedicou-se a aprender a ler. No 

primeiro momento, o que a motivou a aprender, segundo ela, foi conhecer a 

Deus segundo a Bíblia sagrada. Pois, ela costumava ir a uma igreja e 

considerava-se ignorante, por nunca ter lido a bíblia e professar uma fé só 

pelas narrativas de terceiros. Confesso que sou infinitamente grata por ter uma 

recordação tão bonita e considero seu motivo genuíno. 

No segundo ano de escola, eu já sabia ler corretamente. Minha mãe não 

só me ensinou, como também ensinou outras crianças. Desde então, ela 

sempre me incentivou a estudar. Poupou-me da lida na roça, pois não gostaria 

que eu pudesse não ter a oportunidade de estudar. Ela entendia que o que a 

fez não estudar foi o trabalho árduo nas lavoras de algodão que seu pai 

cultivava. Por isso, sonhava com outra realidade para os filhos. 

Estudei o ensino fundamental e médio nas escolas do São Vicente. 

Tinha muitos sonhos. Mas, não acreditava que realizaria algum. A Universidade 



10 
 

por exemplo, era algo que, aos dezenove anos de idade, eu não acreditava 

tanto que pudesse acontecer na minha vida. Pouco ouvia falar em ingressos a 

faculdade no assentamento.  

Pouco tempo depois de concluir o ensino médio, fui incentivada pelo 

querido professor Genilson a fazer o vestibular da Licenciatura em Educação 

do Campo (LEdoC). Ele me acompanhou em todo processo, da inscrição à 

submissão de documentos, afinal eu não tinha costume de ler editais. Sou 

muito grata a ele, pois a Universidade tornou-se um sonho real. 

A partir de então, ingressar na Universidade de Brasília tem sido um 

diferencial em minha vida. Não digo apenas pelo fato de ser uma das melhores 

Universidades do Brasil, mas principalmente por ser um espaço de formação 

que agrega à diversidade. Onde o homem negro e a mulher negra têm 

oportunidade de estudar, as camponesas e os camponeses podem ter acesso 

ao ensino superior de qualidade. É um espaço que também nos ensina a lutar 

para garantir o vigor das políticas públicas de educação já existentes e lutar 

para conquistar mais políticas públicas de inclusão, de acesso e permanência 

no ensino superior. 

Quando em 2015 eu ingressei a faculdade, no curso de Licenciatura em 

Educação do Campo (LEdoC), acreditava que passaria pela Universidade, 

pegaria meu diploma e iria para a sala de aula (ir para a sala de aula ainda é o 

meu desejo). Confesso que tinha uma visão muito menor do que de fato tem 

sido a minha passagem pela Universidade. Eu acreditava que seria um ensino 

mais técnico, que se limitava apenas à formação na sua forma mais 

convencional possível, isso dentro do que eu pensava ser uma formação 

superior. 

Logo, minhas concepções foram mudando. A LEdoC tem por objetivo 

pedagógico formar educadoras e educadores do campo para o campo, além 

disso, tem um papel transformador nas vidas de pessoas como eu, que ainda 

acreditava na educação convencional. Confesso que eu nunca tinha pensado 

em quão necessário esse curso, com esse conceito de educação 

emancipadora, se faz, de como essa ideia iria mudar a minha visão de mundo, 

de como isso mudaria principalmente o meu olhar sobre o meu território e 



11 
 

sobre a minha existência naquele espaço. Foi um momento muito marcante 

pensar sobre a educação que tínhamos e a que queríamos. Pensar que a 

educação pode ser uma arma para transformar pessoas e intervir de alguma 

forma nas nossas realidades. 

A minha primeira impressão do curso, começou com a mística de 

recepção, realizada pelas turmas Chico Mendes e Margarida Alves para a 

nossa turma de calouros. Para mim, que vinha do contexto evangélico, em que 

a prática do teatro e música era algo que me movia da infância até a 

adolescência, ver uma manifestação naquela forma (que eu ainda não sabia 

definir), com declamação de poesia, cantorias e encenações teatrais me deixou 

encantada. Outro fator que chamou bastante a minha atenção foi o uso dos 

recursos naturais, da realidade camponesa no cenário da apresentação, como 

por exemplo o uso dos grãos de milho para a formação do desenho do girassol 

no chão, o uso de feijão, do arroz e de outros grãos que fazem parte da nossa 

realidade, também o uso do machado, da foice, instrumentos de trabalho que 

representavam o meu pai e minha mãe, e tantos outros camponeses, na 

composição da apresentação. 

 No decorrer das demais místicas, consegui entender que esses 

recursos não eram apenas uma estética que compunham o cenário, mas 

tinham um significado muito maior: um conjunto de símbolos que dialogam com 

as nossas realidades, trazendo reflexões sobre as nossas formas de viver, 

sobre as nossas produções no campo, sobre a memória (um outro conceito 

que impactou fortemente a minha visão de existência), sobre os conhecimentos 

empíricos e principalmente, sobre as nossas ancestralidades. 

Ainda no primeiro semestre, no que chamávamos de “etapinha”, eu 

estava fascinada com as aulas, com os conteúdos, com o corpo docente e, 

principalmente, com tanto conhecimento que meus colegas de curso traziam 

consigo. Fiquei maravilhada com as trocas de conhecimento que tínhamos nas 

aulas de Pesquisa e Memória ministradas pela professora Regina Coelly, e de 

como os relatos de cada um sobre suas comunidades dialogavam com os 

conteúdos das aulas e nos faziam entender que de fato a educação só pode 

ser libertadora se refletir na nossa realidade. 



12 
 

O Projeto Pedagógico do Curso é muito fascinante, e foi escrito com 

muito cuidado para atender a demanda principal do curso que é formar 

educadoras e educadores do campo para o campo. Então, entender que a 

LEdoC é uma conquista de companheiras e companheiros dos movimentos de 

luta pela terra, que outrora buscavam garantir que camponesas e camponeses 

tivessem acesso ao ensino superior, por meio de políticas públicas de 

educação do campo, fez-me pensar na docência como um futuro promissor, 

não só para mim, mas para a minha comunidade. 

A introdução ao pensamento crítico sobre a educação como um direito 

de todos e dever do Estado, a educação de qualidade, que visa não somente a 

inclusão no mercado de trabalho, mas principalmente a formação de sujeitos 

capazes de intervirem em suas realidades, sujeitos capazes de entenderem 

que a educação é uma arma poderosa na luta contra-hegemônica; fez-me olhar 

a profissão de educadora com olhos de amor e pensar na docência pela beleza 

de sua relevância no aspecto sociocultural. 

O primeiro semestre foi sem dúvidas um momento histórico para mim. 

Impactou a minha vida de uma forma surreal. Eu estava me sentindo desafiada 

a entender cada conceito apresentado naquele primeiro momento. Eu estava 

diante de tantas questões que outrora desconhecia, de tantas indagações que 

até então eu não imaginava que pudéssemos dialogar e refletir. Até a minha 

existência passei a ver de outra forma. Embora eu já tivesse o hábito de ler, eu 

não tinha conhecimento de boa parte do que estava vendo durante as aulas na 

Universidade.  

Confesso que havia em mim uma vontade de que a realidade do meu 

povo mudasse por meio da educação, mas não sabia como fazer. Na verdade, 

acreditava que o futuro promissor de nós, moradores do assentamento São 

Vicente, seria garantido se migrássemos para uma capital. Se tivéssemos a 

oportunidade de sair da nossa comunidade. Desde adolescente, sempre ouvia 

na escola ou na rua: “se a juventude quiser um futuro, tem que sair daqui! Esse 

‘sem-terra’ não dá futuro para ninguém”. Passei a rever esses pensamentos 

assim que ingressei no curso. Ao conhecer o curso, passei a dar muito mais 

valor à nossa realidade no campo. Passei a valorizar a terra, por nos permitir 



13 
 

colher seus frutos, por nos permitir ter direito a uma alimentação de qualidade. 

Entendi que o que os meus pais sempre fizeram na terra chama-se agricultura 

familiar e que esse modelo de agricultura é responsável pela comida que vai 

para a mesa de muita gente. 

A base curricular desta primeira etapa foi composta pelas disciplinas: 

Economia Política I, ministrada pelo professor Luís Zarref, que teve uma 

enorme relevância na minha formação de consciência política, fez-me entender 

o contexto político-social e uma parte do processo de luta dos movimentos 

sociais em busca do direito pela soberania popular, do direito pela terra, do 

direito de plantar e colher. 

 Filosofia, que no primeiro momento, nos deixou confusas com tantas 

provocações, mas foi imprescindível para que entendêssemos sobre a lógica 

do capitalismo, sobre as mazelas sociais provocadas pela desigualdade de 

classe. Até então, nunca havia lido Karl Marx e Engels. Nada sabia sobre o 

materialismo histórico e dialético, muito menos qual relevância política e social 

esses conceitos apresentavam. Comunismo e Socialismo, pouco sabia e de 

forma bastante deturpada. Penso que sei pouco, mas é um pouco que desperta 

vontade em saber mais. 

Estar em grupo, pela primeira vez, para dialogar sobre desigualdade de 

classe, o proletariado, classe dominante e hegemonia política, foi libertador, 

fez-me refletir sobre o desperdício que foi o meu primeiro voto para presidente 

em 2014. Acredito que consegui me retratar com minha consciência, pois 

estive em todas as marchas em frente ao Congresso Nacional, contra o 

Impeachment da presidenta Dilma. Daí então, estivemos conscientes de qual 

era a nossa luta.  

Neste primeiro semestre, também tivemos o prazer de aprender com as 

ilustres professoras Dras. Clarice Santos e Maria Osanete nas aulas de Teoria 

e Prática Pedagógica. Inclusive, foi então que conheci Paulo Freire por meio de 

sua obra prima “Pedagogia do Oprimido”. Não tenho dúvidas que foi um dos 

conteúdos mais incríveis e preciosos que tivemos ao longo do curso.  



14 
 

A leitura e síntese do livro “Pedagogia do Oprimido”, foi uma tarefa para 

ser realizada em grupo, no Tempo Comunidade (TC). A princípio, não nos 

parecia uma leitura tão complexa, pois diferente de outros textos que havíamos 

lido, a linguagem do livro era até acessível aos leitores iniciantes. 

Evidentemente, não dominávamos a prática de sintetizar livros nem tínhamos o 

costume de escrever textos acadêmicos. Lembro-me que transcrevemos as 

partes centrais do livro, assim como fazíamos na escola e entregamos para as 

professoras. Tivemos a devolutiva do nosso trabalho, não com notas baixas, 

mas com a oportunidade de aprender sobre a educação libertadora de Freire, 

refazendo a síntese em sala de aula com as queridas professoras Clarice e 

Osanete.  

As aulas eram incríveis, quem nunca tinha ouvido falar em Paulo Freire 

estava fascinado com suas teorias. Fez-me entender o porquê do esforço da 

minha mãe em alfabetizar-me. Simultaneamente, aprendíamos a escrever 

síntese e resenha nas aulas de Leitura e Produção de Texto com a professora 

Severina (Sissi) e realizávamos a escrita da nossa síntese de “Pedagogia do 

Oprimido”. Fomos acolhidos pelo corpo docente da LEdoC, todos os 

educadores estiveram empenhados para que aprendêssemos a pensar a partir 

dos textos e entender de que forma eles refletiam a nossa realidade. 

A professora Eliete Wolff era a coordenadora do curso, que também nos 

acolheu com muito carinho. Ela coordenou o curso em tempos difíceis, em 

momentos de retrocessos nas políticas públicas de educação. Também, 

coordenou juntamente com a professora Osanete a “Ciranda Infantil”, um 

espaço de formação criado pelo Movimento dos Trabalhadores Sem Terra 

(MST) implementado na LEdoC, como projeto de extensão. O único na 

Universidade de Brasília, que garantia que as mães pudessem estudar, sem 

precisar deixar seus filhos nas comunidades.  

Um dos projetos mais bonitos implantados na LEdoC. A nossa Ciranda 

era referência em diversas Universidades do Brasil. Lembro-me que em boa 

parte dos encontros e seminários de educação do campo em outros territórios, 

que tivemos a oportunidade de participar, a LEdoC de Brasília era referência 

por ter a “Ciranda infantil”, por garantir que mães camponesas e periféricas 



15 
 

pudessem ter acesso ao ensino superior, pudessem ser lideranças em suas 

comunidades. Temos grandes referências dessas incríveis mulheres ao longo 

desses dezesseis anos da LEdoC. Algumas retornaram para as comunidades e 

assumiram a docência, outras estão seguindo o mestrado e doutorado, nos 

provando, em suas práticas, o quanto esse projeto é relevante na garantia do 

direito à educação. 

Retomando as reflexões sobre os componentes curriculares do curso e 

de como eles foram cruciais para que pudéssemos nos identificar, nos 

reconhecer nele, não poderia deixar de citar Conflitos Estruturais Brasileiros e 

Educação Popular (CEBEP I), mediado pela Dra. Joelma Rodrigues. Foi um 

espaço de formação imprescindível para mim.  

Joelma, primeiramente, é uma das maiores referências de educadora da 

LEdoC. Acredito eu que também da Faculdade UNB Planaltina. Uma das 

poucas professoras negras da Universidade de Brasília. Uma historiadora, que 

diante de uma turma de 99% de mulheres e homens negros provocou reflexões 

profundas sobre gênero, identidade racial, feminismo, identidade cultural, a luta 

das mulheres negras e dos homens negros em um país marcado pela 

desigualdade e pelo racismo. Nos ensinou sobre as diferentes realidades das 

pessoas negras em seus diversos territórios. Os diálogos eram sempre muito 

ricos. Éramos quilombolas, assentados, periféricos dialogando sobre temas em 

que nos reconhecíamos, cada um com sua individualidade. 

 A cada aula, eu já não me reconhecia da mesma forma. Foi como se 

um “velho eu” estivesse ficado no passado. Não digo que toda vivência ao 

longo de minha vida tivesse deixado de ser importante, nem tampouco deixado 

de fazer parte do meu processo de formação e humanização. Mas, foi então 

que eu passei a me referir as pessoas negras não mais na terceira pessoa. 

Passei a me identificar também, embora timidamente como uma mulher negra. 

Sempre me declarei parda, mas depois que a professora Joelma disse: “pardo 

é papel de embalagem de pão”, passei a rever esse conceito.  

 As conversas e trocas de saberes com colegas de outras comunidades 

contribuíram diretamente nessa mudança de concepção. Eu realmente não me 

identificava como uma mulher negra, ao mesmo tempo não acreditava ser uma 



16 
 

mulher branca, também não gostava de ser chamada de “morena”. Contudo, 

falar em mulher negra, era sempre da outra pessoa. Um dia, fui corrigida por 

um colega, o Danilo, do quilombo Mesquita, quando dizia: “vocês, homens e 

mulheres negras, serão referências na luta pelo combate ao racismo, na luta 

pela igualdade social...” Logo fui interrompida pelo colega: “vocês homens e 

mulheres negras não! Nós! Porque você também é uma mulher negra!”. 

Realmente, eu não estava acostumada a pensar que eu também sou uma 

mulher negra, muito menos verbalizar. É um processo ainda complexo. 

Posteriormente, em CEBEP 2 – Formação Nacional e Identidade 

Camponesa, Indígena e Quilombola, com a Dra. Joelma Rodrigues e Juliana 

Rochet, pudemos aprofundar mais nesses temas. Foi interessante saber que “o 

ser negra ou negro”, é sobre ancestralidade, é sobre a memória viva da história 

de resistência de um povo, sobre saberes tradicionais, crenças, culturas, é 

sobre arte.  Nas outras disciplinas também dialogávamos sobre gênero e raça, 

pois a LEdoC é um curso interdisciplinar, com diversos componentes 

curriculares que dialogam entre si, visando sempre desenvolver o senso crítico 

dos estudantes.  

Outra disciplina que nos provocou grandes reflexões, foi sem dúvidas 

Mediações Entre Forma Social e Estética, com o professor Rafael Villas Boas.  

A propósito, uma das indagações mais pertinentes, entre tantas, que nos fez 

pensar sobre formação por áreas de conhecimento, no nosso caso, a área de 

linguagens, para mim foi justamente, a questão norteadora da primeira 

avaliação que tivemos nessa disciplina: “qual a relevância do estudo sobre a 

relação dialética entre forma e conteúdo para o processo de formação e 

humanização?”. Honestamente, eu não soube responder naquele momento.  

Os conceitos de forma, conteúdo e dialética pareciam tão complexos, e 

eram novos para mim. Contudo, pude refletir a resposta dessa questão ao 

longo do curso. Quando liamos “Pai Contra Mãe” de Machado de Assis e a o 

mesmo tempo víamos Quanto Vale ou é Por Quilo de Sérgio Bianchi e, 

simultaneamente, realizávamos em turma intervenções teatrais a partir dessas 

leituras. Pudemos também, pensar em respostas para essa questão, quando 

estudávamos Literatura e analisávamos “Vidas Secas”, de Graciliano Ramos, 



17 
 

com o saudoso professor Bernard Hess e a professora Ana Cotrim, ou quando 

tínhamos aulas de Teoria e História das Artes Plásticas e Visuais com o 

professor Felipe Canova.  

Também, pude refletir respostas com os grupos teatrais nos seminários 

de Tempo Comunidade (TC) nos diversos territórios. Considero de extrema 

importância, ressaltar que a LEdoC nos aproximou dos movimentos sociais, 

como o MST, o Levante Popular da Juventude e outros que se apropriaram das 

diversas formas estéticas na luta contra-hegemônica, com a mística, o teatro, a 

música, a batucada, o audiovisual.  

O professor Rafael, nos apresentou o Teatro do oprimido (TO), de 

Augusto Boal, como forma de ensino em sala aula, na Universidade, uma 

forma estética que visa não somente apresentar as diversas realidades, mas 

transformá-la.  

O Teatro do Oprimido é sem dúvida muito potente na Educação do 

Campo, tivemos várias referências de turmas anteriores que formaram 

coletivos teatrais a partir dos conhecimentos sobre TO na LEdoC. 

Conseguimos formar um grupo Arte e Resistência Jovem (ARJ), em São 

Vicente - Flores de Goiás. Ainda que tenha existido por um curto período, foi 

uma experiência foi muito especial. Realizamos oficinas de TO nas escolas de 

nossa comunidade, também fizemos oficinas de estêncil com os componentes 

do grupo, conseguimos provocar reflexões sobre o agronegócio, que o uso de 

agrotóxico e o monocultivo, além de serem nocivos à saúde, causam impactos 

ambientais. Conseguimos até levar o grupo para a Semana Universitária, com 

a peça “Mulher da Roça”. 

 A introdução ao ensino de Teoria e História das Artes Plásticas e 

Visuais com o professor Felipe Canova, foi sem dúvidas tão importante quanto 

o Teatro como forma estética para a nossa formação, bem como a literatura 

como reflexo da sociedade. Penso que a interface entre teatro, literatura e 

audiovisual é genial. A LEdoC se apropriou bem dessas formas, tivemos 

referências de vários documentários, longas e curtas metragens produzidos 

pelas turmas, em aula e nas comunidades. O professor Felipe nos ensinou o 

quão potente é audiovisual e de quanto é relevante nas intervenções 



18 
 

socioculturais. Além de ser uma forma reveladora, que pode expor as 

contradições sociais de forma objetiva. 

Por fim, gostaria de comentar sobre o ensino de Literatura na nossa 

turma de linguagens (Ganga Zumba), a princípio com o saudoso professor 

Bernard Hess e posteriormente com a professora Ana Cotrim. Nos dois 

primeiros semestres, as aulas de literatura mediadas pelo professor Bernard 

nos causaram um grande impacto, pois até então, nunca tínhamos pensado na 

literatura como crítica social; como reflexo das mazelas sociais por meio de 

seus personagens e suas subjetividades. Começamos pelos romances 

indianistas Iracema e O Guarani de José de Alencar na formação da literatura 

brasileira.  

O professor Bernard tinha uma forma muito única de dar aulas. Era 

nítido o amor que ele tinha pelo ensino de literatura, pela prática da leitura. 

Seus olhos brilhavam quando mostrávamos interesse em dialogar sobre as 

obras.  

A leitura era indispensável em suas aulas. Liamos diversos textos em 

sala de aula, comentávamos, na maioria das vezes ele fazia um desenho 

cronológico no quadro, explicando os contextos históricos das obras. Ao 

mesmo tempo, analisávamos a crítica de Antônio Candido em alguns capítulos 

do livro “Formação da Literatura Brasileira”. No fim, tínhamos uma aula 

excelente, sobre a formação da sociedade brasileira. Ele conseguiu ao longo 

de suas aulas nos mostrar a relevância histórica e social da literatura, ao 

mesmo tempo a literatura como manifestação cultural.  

Vidas Secas, de Graciliano Ramos foi uma obra literalmente dissecada 

nas aulas do professor Bernard. Essa obra, eu li no Ensino Médio, nas aulas de 

português, achava esse romance incrível. Embora a professora de português 

fosse ótima e bem-intencionada, fomos atropelados pelo curto tempo das aulas 

e não tínhamos uma leitura mais crítica e profunda da obra. No entanto, já era 

possível observar a grandeza da a literatura brasileira.  

Retomar a leitura de Vidas Secas na Universidade, nas aulas do nosso 

saudoso professor Bernard, e posteriormente conhecer outras obras de outro 



19 
 

grandes escritores e escritoras, foi realmente incrível. Nos fez despertar o 

interesse pela literatura brasileira. Nos fez entender como o ensino de literatura 

pode ser essencial na docência, nos fez pensar formas de como inserir o 

ensino da literatura como prática pedagógica na escola do campo e como 

dialogar com a literatura popular.  

No período seguinte, as nossas aulas de literatura passaram a ser 

mediadas pela professora Ana Cotrim, pesquisadora, com vasto conhecimento 

sobre Machado de Assis, que aprofundou as análises sobre as suas obras, nos 

fazendo conhecer sua grandiosidade como escritor, um escritor fundamental na 

literatura brasileira. As aulas com Ana Cotrim foram fundamentais na escolha 

da nossa pesquisa. A forma com que Machado traz a subjetividade da 

personagem da mulher e do homem negro em suas obras, a forma com que 

ele desmascara e põe em cerne a hipocrisia da classe dominante, também nos 

provocou um desejo em conhecer um pouco mais sobre essas obras do nosso 

autor: “Sabina” e “Mariana”. 

Por fim, gostaria de reforçar que a LEdoC tem sido essencial em minha 

vida. Apesar de eu ainda não estar inserida em sala de aula, de não estar 

atuando na escola do campo, tenho vivo dentro de mim o desejo de 

compartilhar com a escola da comunidade os conhecimentos adquiridos na 

Universidade. Ao mesmo tempo, aprender com a comunidade e com a escola e 

juntos desenvolver métodos de ensino, prezando sempre pela educação de 

qualidade, a educação em que os sujeitos se reconheçam.  

A minha Clarice é a primeira referência de alguém que tem me ensinado 

que a educação pode ser libertadora, principalmente para as mulheres. Ela me 

inspira a querer um dia ensinar pessoas a ler e escrever. Saliento que, por 

mim, por minha mãe e minha avó (mulheres negras) escolhi pesquisar a mulher 

negra em Machado de Assis. 

 

 

     



20 
 

II. INTRODUÇAO   

Joaquim Machado de Assis (1839-1908), segundo a sua biografia 

presente no site da Academia Brasileira de Letras (ABL), nasceu no estado do 

Rio de Janeiro, no dia 21 de junho de 1839. Filho primogênito de Francisco 

José de Assis, um homem negro, que era por profissão pintor e decorador; e 

de Maria Leopoldina, uma imigrante portuguesa. Machado de Assis cresceu no 

bairro do Livramento; teve oportunidade de estudar em uma escola pública do 

bairro de São Cristóvão. Ainda muito jovem, aos exatos dez anos de idade, 

perdeu a sua mãe. Seu pai então encontrou outra companheira, casando-se 

em 1854. 

Sua madrasta teve um papel muito importante em sua educação e 

carreira. Ela trabalhava em uma escola e o levava para assistir algumas aulas. 

Na sua rotina, sempre priorizava seu processo de aprendizagem, tanto que nas 

noites Machado tinha aulas de francês com o forneiro de uma padaria e já 

demonstrava uma paixão pela leitura. Logo, o jovem rapaz ousava a escrever 

seus primeiros versos. 

Aos 15 anos de idade, ao procurar emprego, Machado conheceu o dono 

da livraria, do jornal e da tipografia, Francisco de Paula Brito. Em fevereiro de 

1855, o jornal “Marmota Fluminense” publicou o poema “Ela” de Machado de 

Assis, lançando-o na carreira de escritor. Deu-se início a sua carreira de poeta. 

Consequentemente, seu novo ciclo social fora composto por políticos, literatos, 

intelectuais e poetas.  

No ano de 1856, Machado entrou para a impressa oficial como aprendiz 

de tipógrafo. Sobre a influência e incentivo do diretor do jornal, o jovem 

conheceu três importantes jornalistas: Francisco Otaviano, Pedro Luís e 

Quintino Bocaiúva. Esses nomes na época também impulsionaram a sua 

carreira. Logo, Machado de Assis tornou-se um importante escritor e referência 

da literatura brasileira do século XIX. Machado era então, de fato um polígrafo; 

produziu em vários gêneros literários: crônicas, poesia, peças de teatro, crítica 

literária. Genial em prosa. Destacou-se principalmente em conto e romance.  



21 
 

Seus primeiros romances: Ressurreição, A Mão e a Luva, Helena e Iaiá 

Garcia marcaram a sua primeira fase, conhecida como “romantismo”, período 

em que a estética literária transitava sob as influências europeias. Embora 

sobre os limites de tais influências estéticas, Machado tinha consigo um estilo 

autêntico, diferindo-se de seus contemporâneos. No período romântico, 

Machado consegue refletir nas suas escritas um olhar de “baixo para cima”, ou 

seja, problematizava por meio de seus personagens as relações sociais, as 

subjetividades das classes pobres e seus anseios por ascensão 

social/econômica.   

A segunda fase de Machado é sem dúvida um marco na literatura 

brasileira. Com Memórias Póstumas de Brás Cubas, Quincas Borba e Dom 

Casmurro iniciou-se a fase realista do nosso autor, revelando a capacidade 

extraordinária de analisar e criticar o caráter individual/social humano por meio 

de seus personagens. Em Brás Cubas, Machado desmascara a face maquiada 

de uma sociedade egoísta e hipócrita a partir da narrativa das vivências do 

personagem Brás Cubas, um homem da elite brasileira, que em tom sarcástico 

discorre toda podridão que havia na conduta moral da sociedade. 

O realismo é uma estética de reação ao romantismo, que por sua vez 

teve início na Europa, no século XIX. Em meados deste século a Europa 

passava pela Revolução Industrial. Consequente desse novo contexto, os 

movimentos culturais, sociais e políticos também estavam em transição; 

avançavam novas concepções políticas e ideológicas. Esse período também é 

marcado pelos avanços científicos, tecnológicos e filosóficos.   

Com a ciência no ápice e tantas mudanças no contexto social, político e 

econômico, os escritores europeus passaram a perceber a necessidade de um 

rompimento com as narrativas líricas, saudosistas e sentimentalistas. 

Trouxeram para a arte literária o reflexo da realidade de forma concreta e 

objetiva. A prosa passou a ser realista, com o intuito de criticar e denunciar os 

valores burgueses, a extrema pobreza e a desigualdade social.  

Importante analisar como Machado consegue inaugurar em um país 

determinado estilo literário, se ele se contrapõe a vários preceitos dessa 

estética. Nesse período, ele já estava vivendo sua ascensão social e financeira. 



22 
 

Não sendo agora apenas um escritor, um tipógrafo do jornal, mas um 

respeitado funcionário público de posição mediana. Cabe pontuar que, embora 

alcançando um bom nível de vida, sempre viveu do seu salário e sequer 

possuía a casa em que morava. Viveu sempre uma dupla jornada de trabalho, 

como funcionário e escritor.  

A ascensão de Machado foi em suma bastante interessante, do ponto de 

vista histórico, pois não era comum um homem negro, de origem pobre 

ascender social e economicamente naquele contexto de escravatura dos 

corpos pretos, de pobreza desses povos nos pós abolição. O processo de 

Machado foi gradativo; diferente dos senhores brancos que viviam de rendas e 

da mão de obra escrava dos povos pretos e dos imigrantes brancos e pobres. 

Segundo Duarte: 

Mulato, neto de escravos alforriados, nascido livre no morro do 
Livramento, no Rio de Janeiro, em 1839; órfão, na adolescência 
trabalha como balconista e operário gráfico; autodidata, passa da oficina 
à redação e, daí, ao emprego público e à literatura. Considerado um dos 
maiores escritores da língua portuguesa, Machado de Assis é acusado 
de aburguesamento, denegação de suas origens e omissão perante aos 
dramas sociais de seu tempo, especialmente a escravidão. No entanto 
seus escritos contradizem a tese absenteísta E deixam evidente que, 
sob disfarces e dissimulações, tanto o cronista, quanto o poeta ou o 
genial ficcionista valeram-se de uma linguagem sofisticada para, 
assumindo o lugar do outro, fazer a crítica do regime e da classe que o 
mantinha (DUARTE, 2009b, Quarta Capa). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

III. A MULHER NEGRA NA FICÇÃO DE MACHADO DE ASSIS: SABINA E 

MARIANA 

A personagem da mulher negra está presente desde o surgimento da 

literatura no Brasil. Categoricamente estereotipada, na posição da figura 

hipersexualizada, subalternizada e desumanizada em diversas obras. A esse 

respeito Eduardo de Assis Duarte afirma: 

De Gregório de Matos Guerra a Jorge Amado e 
Guimarães Rosa, a personagem feminina oriunda da 
diáspora africana no Brasil tem lugar garantido, em 
especial, no que toca à representação estereotipada que 
une sensualidade e desrepressão. “Branca para casar, 
preta para trabalhar e a mulata para fornicar”: assim a 
doxa patriarcal herdada dos tempos coloniais inscreve a 
figura da mulher presente no imaginário masculino 
brasileiro e a repassa à ficção e à poesia de inúmeros 
autores. Expressa na condição de dito popular, a 
sentença ganha foros de veredicto e se recobre daquela 
autoridade vinculada a um saber que parece provir 
diretamente da natureza das coisas e do mundo, nunca 
de uma ordenação social e cultural traduzida em 
discurso. (DUARTE, 2009a, p. 1) 

Nesse texto, trataremos de duas personagens, de obras diferentes de 

Machado de Assis, que trazem na narrativa elementos que distinguem a 

subjetividade mulher negra em Machado. “Sabina”, da coletânea de versos 

Americanas, é um poema narrativo, publicado em 1875, escrito na fase jovem 

de Machado de Assis, e “Mariana”, um conto publicado em 1871, narram a 

história de duas jovens que viviam em condição de escravidão. Em contextos 

diferentes, mas em realidades bem parecidas.  

Sabina e Mariana não pertenciam à classe dos escravos da senzala e 

não faziam parte da classe proprietária. As narrativas de Sabina e Mariana 

enfatizam principalmente as relações subjetivas das personagens. O que 

naquele contexto parecia irônico, e de fato era. Afinal de contas era impossível 

uma escrava poder ter quaisquer tipos de sentimentos, ou atrever-se a tê-los, 

segundo as concepções da classe dominante.  

No entanto, Machado arriscou em sua literatura, com suas narrativas 

realistas, empregando diversos recursos. Um marco muito relevante na história 

da literatura machadiana, sem dúvidas, foi transformar a narrativa sobre as 



24 
 

pessoas escravizadas, dando enfoque principalmente às condições subjetivas 

em que viviam no contexto escravocrata. Como veremos em Mariana, por 

exemplo, o narrador personagem, mesmo que sarcasticamente, nos revela o 

caráter e as concepções da classe dominante.      

As personagens Sabina e Mariana são apaixonadas pelos filhos de seus 

donos. Todavia, as histórias dessas duas personagens seguem desfechos 

distintos. Mariana põe fim à sua existência, depois de perceber a 

impossibilidade de realização de seu sentimento, que nem de longe poderia ser 

correspondido pelo senhorzinho. Sabina consegue se realizar no amor, mesmo 

que momentaneamente. No fim, por ter sido preterida em favor de uma mulher 

de outra classe, mesmo estando grávida, até cogita o suicídio, mas segue a 

vida por amor ao filho que está no seu ventre.  

Os dois textos centralizam a humanidade, caráter e subjetividade dessas 

mulheres que se contrapõem às suas condições de escravas. Vale ressaltar 

que, como em todas as obras machadianas, é imprescindível analisar o 

narrador.  

Em “Mariana”, o narrador em primeira pessoa reforça com discurso 

naturalizador a condição de escravidão da jovem, relatando seus infortúnios e 

negando ao mesmo tempo a sua humanidade e subjetividade. Já na narrativa 

de “Sabina”, o eu-lírico evidencia, mesmo que timidamente, a sua humanidade, 

seus conflitos existenciais, nos aproximando do caráter da nossa heroína.  

Analisando essas grandes obras machadianas, é incontestável que o 

nosso autor faz notável a existência e resistência da mulher negra em sua 

obra. Machado rompe com a antiga forma literária, que reforça e naturaliza o 

perfil estereotipado da mulher não branca, que passa entre a promiscuidade e 

a infertilidade. O perfil de mulher representado pela hipersexualização de seu 

corpo, pela capacidade e obrigatoriedade sexual que atribuíam a sua categoria. 

Acima de tudo, a mulher animalizada, desprovida de humanidade e de 

sentimentos reais.  A esse respeito Duarte afirma: 

Nessa ordem, a condição de corpo disponível vai marcar 
a figuração literária da mulata: animal erótico por 
excelência, desprovida de razão ou sensibilidade mais 



25 
 

acuradas, confinada ao império dos sentidos e às 
artimanhas e trejeitos da sedução. Via de regra 
desgarrada da família, sem pai nem mãe, e destinada ao 
prazer isento de compromissos, a mulata construída pela 
literatura brasileira tem sua configuração marcada pelo 
signo da mulier fornicaria da tradição europeia, ser 
noturno e carnal, avatar da meretriz. Chama a atenção, 
em especial, o fato dessa representação, tão centrada no 
corpo de pele escura esculpido em cada detalhe para o 
prazer carnal, deixar visível em muitas de suas edições 
um sutil aleijão biológico: a infertilidade que, de modo 
sub-reptício, implica em abalar a própria ideia de 
afrodescendência (DUARTE, 2009a, p. 6) 

 

Esse rompimento evidencia-se, por exemplo, na escrava Arminda do 

conto “Pai contra mãe” e no poema “Sabina”. Mesmo que com ações e 

desfechos diferentes, ambas têm seus destinos coerentes com suas 

realidades. Em “Pai contra mãe”, Arminda agoniza diante do fato cruel de 

perder seu filho, após ser capturada pelo capitão do mato. Embora narrada do 

ponto de vista de Candinho, seu algoz, a narrativa nos traz elementos 

importantes sobre a resistência da mulher preta e mãe naquele contexto. E 

sem dúvidas, um fator importante que Machado traz em “Pai contra mãe” e em 

“Sabina” é a possibilidade humana da mulher negra ser mãe, gestar um filho e 

lutar para defendê-lo.  

Sabina e Mariana são belas mestiças, suas histórias se contrapõem ao 

estereótipo da “mulata naturalmente fornicaria”, do objeto sexual do imaginário 

masculino. Em particular, a similaridade das duas personagens dá-se pelo fato 

de suas condições objetivas serem de “crias da casa”. No entanto, Machado 

traz à tona suas subjetividades, intrínsecas as suas realidades, no 

desenvolvimento das narrativas de seus sentimentos, ações e destinos. A esse 

respeito, Ana Cotrim afirma:   

Essas figuras foram escolhidas por consistirem num contraponto 
quase direto ao estereótipo naturalista das mestiças: nenhuma 
delas aparece como sensual ou dada ao sexo sem envolvimento 
amoroso, em nenhum momento vislumbra-se nada do tipo de 
uma “vocação sensual”; uma delas será mãe (está grávida) e a 
maternidade é um sentimento profundo e determinante de suas 
ações e de seu destino; as duas sofrem por um amor verdadeiro 
e profundo e pensam em suicídio pela impossibilidade de 
realizar esse amor; uma delas o realiza e morre sem jamais ter 



26 
 

feito sexo, a outra só não realiza por amor ao filho que carrega, 
tendo engravidado na única relação de amor que viveu 
(COTRIM, 2020, p. 13). 

Machado problematiza nas duas histórias o caráter perverso dessa 

condição: falsa esperança de liberdade e a sensação de não pertencimento. Ao 

mesmo tempo, a ilusão da liberdade no imaginário dessas mulheres, pois a 

concretização de seus anseios é tolhida pela escravidão. No fim, ambas estão 

condicionadas à subserviência tanto quanto às escravas da senzala. A 

humanidade é negada pela sua condição nesse contexto. Elas tomam 

consciência disso a partir do desenvolvimento e desfecho de suas relações 

impossíveis com o senhor, culminando um dos casos em tragédia, o outro na 

perpetuação do destino das mulheres escravizadas de gerar o filho do senhor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



27 
 

IV. SABINA 

Aqui, pretendemos analisar e interpretar o poema narrativo “Sabina”, de 

autoria de Machado de Assis, escrita no ano de 1875. A origem do nome da 

personagem Sabina, segundo Duarte, não era apenas mais um nome comum, 

sem relevância histórica. A esse respeito, Duarte explica:  

O nome da personagem remete à lenda das Sabinas, mulheres 
de uma primitiva comunidade italiana raptadas pelos romanos 
nos começos da fundação da cidade e vítimas de violência 
sexual. (DUARTE, 2009b, p. 15)  

Talvez seja possível afirmar que o nosso poeta tivesse a intenção de 

antecipar a problemática sobre a mulher negra em condição de escravidão e 

todo tipo de violência a que essa mulher era exposta.  

A história é cantada pelo poeta em versos líricos que, diferente de 

Coutinho, narrador de Mariana, nos traz uma visão menos objetificada da 

nossa heroína. O poema narrativo “Sabina”, da coletânea Americanas (1875), 

traz problemáticas bem relevantes sobre a tendência machadiana de investigar 

e se contrapor às concepções naturalistas daquela sociedade em transição.  

Também, expõe a condição da mulher negra e o sentimento de não 

pertencimento, em especial da mulher miscigenada, que embora usufrua do 

fato de não ter “perfil” para a senzala, está limitada à sua condição de escrava. 

Não há no poema nenhuma referência direta à origem da moça. 

Possivelmente, sua mãe era escrava e o seu pai branco, um dos senhores de 

engenho. Era comum aos senhores brancos frequentarem as senzalas e se 

deleitarem com as escravas. 

Sabina tinha 20 anos de idade, era escrava da fazenda. “Usava roupas 

de cambraia e renda”. Cativa, embora não vivesse na senzala. Foi criada na 

casa grande em condição de “cria da casa”. O narrador em terceira pessoa 

deixa muito evidente para ao leitor que a moça não tem perfil das escravas que 

viviam na senzala, pois é uma jovem bonita, com traços “clássicos” 

(provavelmente sua a aparência se aproxima do padrão físico das mulheres 

brancas), que teve a sorte de ter tido uma senhora (sinhá) de bom coração; 



28 
 

que lhe concedeu o privilégio de ser “cria da casa”; de poder viver como se 

fosse branca na casa grande, de poder até ser quase da família.  

Segundo o narrador, a moça teve a oportunidade de crescer na casa 

grande, que pode ter privilégios que outra escrava não pode ter. O dilema da 

moça começa a acentuar-se quando o “senhorzinho” retorna da faculdade e 

eles passam a ter um contato de amantes. Sabina apaixonou-se por ele e, 

conseguintemente. engravidou do rapaz. Ele, evidentemente, nunca tivera 

nenhuma outra intenção com a moça que não fosse uma relação de amante. 

Retorna, nas férias seguintes dos estudos, casado e acompanhado de sua 

esposa. A moça decide suicidar-se. Mas, por carregar um filho no ventre, 

resolve viver. 

Tratando do contexto escravagista, das casas de engenho de açúcar e 

do domínio do povo branco sobre os corpos pretos, era natural aos homens, 

aos senhores usufruírem e se saciarem nos corpos das escravas. Não estamos 

falando de relações afetivas, evidentemente, nesse caso de relação de poder, 

relação estruturada na concepção de ser e pertencer. Logo, a relação de 

Sabina com o senhor foi uma das centenas que aconteceram nesse contexto. 

A contrapelo das relações de domínio, no poema o narrador cita o sentimento 

da moça, a sua humanidade.  

Todavia, a sua posição de privilégio afetava seu círculo afetivo, 

colocando em cerne o seu “não pertencimento” e a sua não identidade. Sendo 

assim, a moça não poderia relacionar-se com os escravos da senzala, pois sua 

condição era minimamente superior à deles. Também não podia ser 

“assumida” pelo senhor branco, pois era só uma mestiça e escravizada. Por 

outro lado, a moça não tinha como saber qual era de fato o seu espaço social. 

Com o fato de a jovem decidir viver e gestar seu filho, fruto da relação com o 

homem branco, dá-se continuidade a gerações de miscigenados, que não 

pertencem à casa grande nem à senzala, mas que se aproxima muito mais 

desta pela condição escrava. Assim traz uma reflexão concreta e objetiva da 

origem nacional. Em “Sabina”, o desfecho da narrativa é verossímil, é a própria 

realidade histórica. 



29 
 

O narrador em terceira pessoa inicia o poema a detalhar características 

físicas da jovem Sabina e adiante características do jovem Otávio. Ficam 

evidentes, também, a condição pela qual a moça era subjugada e a condição 

dominante de Otávio. A moça era cativa da fazenda e o moço senhor de 

engenho. Nos versos abaixo, o narrador ao citar características físicas da 

jovem, expõe que de fato a mestiça chamava atenção por sua beleza, bem 

como pelo cuidado que tinha consigo, que certamente despertava o interesse 

de todos os homens, que viam naquele corpo uma possibilidade de prazer. 

Sabina era mucama da fazenda;  
Vinte anos tinha; e na província toda 
Não havia mestiça mais à moda, 
Com suas roupas de cambraia e renda. 
Cativa, não entrava na senzala, 
Nem tinha mãos para trabalho rude; 
(MACHADO DE ASSIS, in DUARTE, 2009b, p. 206) 
 

No sétimo verso, o narrador reitera que a moça estava desabrochando, 

ou seja, que estava passando pelo processo de transição de menina para 

mulher. Uma moça ingênua, que cresceu e brincou com a sinhá moça e tinha 

um afeto recíproco da família dos seus senhores. Todavia, o mesmo resguardo 

e proteção que a moça branca tinha não eram por natureza direito da moça 

escravizada. Embora no poema não apareça indícios da exploração sexual da 

jovem, de forma explícita, sabemos que, na verdade, uma jovem na condição 

de Sabina poderia ser cobiçada, assediada e até mesmo estuprada por 

qualquer um dos senhores, sua condição de escrava da casa grande não 

impedia que a tomassem como objeto sexual:  

Desbrochava-lhe a sua juventude  
Entre carinhos e afeições de sala. 
Era cria da casa. A sinhá-moça,  
Que com ela brincou sendo menina,  
Sobre todas amava esta Sabina, 
Com esse ingênuo e puro amor da roça.  
(MACHADO DE ASSIS, in DUARTE, 2009b, p. 206) 

 

Na quarta estrofe o narrador afirma: “Dizem que a noite, a suspirar na 

cama, pensa nela o feitor; dizem que um dia, um hóspede que ali passado 

havia, pôs um cordão no colo da mucama”. Ao analisarmos os fatos históricos 

do sistema escravagista, a submissão do corpo preto não se restringia a sua 



30 
 

força de trabalho, as mulheres pretas, principalmente as da senzala, tinham 

seus corpos explorados sexualmente pelos homens brancos: feitores, 

capatazes, senhores, amigos dos senhores. Assim, o que afastava Sabina das 

garras destes homens, a princípio, era a condição fina de ser cria da casa 

grande. 

Na quinta estrofe o narrador afirma, que embora todos a cobiçassem, a 

moça tinha olhos apenas ao senhor moço. Adiante, ao cantar os versos deste 

enredo, que aparentemente trata de amor, o narrador expõe as características 

físicas e a condição social de Otávio: 

Ora, Otávio cursava a Academia. 
Era um lindo rapaz: a mesma idade 
Coas passageiras flores o adornava 
De cujo extinto aroma inda a memória 
Vive na tarde pálida de outono.    

 

Na estrofe seguinte: 

Vinte anos 
Tinha Otávio, e a beleza de um ar de corte 
E o gesto nobre, e sedutor o aspecto; 
Um vero Adônis, como aqui diria 

   Algum poeta clássico, daquela 
   Poesia que foi nobre, airosa e grande 
   Em tempos idos, que ainda bem que se 
   foram... (MACHADO DE ASSIS, in DUARTE, 2009b, p. 207) 
 

 Nesta estrofe, vemos que o narrador compara Otávio com um deus 

grego, Adônis, que na mitologia grega traduz beleza, sedução, desejo e 

sexualidade. Alguém com um poder exorbitante, por ser belo, mas 

principalmente por ser homem e branco. O senhor filho da sinhá da casa 

grande, além de beleza, possuía conhecimento científico. Teve o privilégio de 

estudar e havia recebido seu diploma de bacharel.  

 Além da análise do personagem Otavio, o último verso da estrofe 

acima, nos chamou bastante atenção, pois o narrador se refere ao tempo 

passado, em que ocorre a história de Sabina, a comemorar o fato de já ter 

passado: “... tempos idos, que ainda bem que já se foram...” nos dá uma 

impressão muito feliz, de que o narrador não corrobora com as injustiças do 

sistema escravista.  



31 
 

 O desenvolvimento da história em Sabina é muito interessante, no que 

diz respeito à forma e conteúdo. Ambientado no campo ou, como o próprio 

narrador se refere, “roça”; um lugar bonito, leve, alegre, adequado para o 

enredo de um romance. Sabina é cantada pelo poeta em versos e estrofes, sua 

história, narrada por Otávio, que nos aproxima dos sentimentos reais da moça. 

Nesse poema, o eu-lírico se aproxima de Sabina, expondo seus conflitos 

internos (subjetividade). Diferente do narrador Coutinho em “Mariana”, que 

naturaliza essa condição. Essa narrativa centraliza a humanidade da 

personagem, contrapondo o estereótipo da “mulata naturalmente fornicaria”.  

De acordo com Ana Cotrim: 

O ponto central dos dois textos é a figuração humana das 
duas mulheres escravas, a sua grandeza de caráter e 
sua subjetividade que ultrapassa o estreito escopo de 
suas condições objetivas. Aqui, a questão do narrador é 
fulcral. Enquanto em “Mariana” o narrador em primeira 
pessoa busca naturalizar a condição da escravidão e se 
esquiva de afirmar francamente o verdadeiro caráter 
humano de Mariana, o eu-lírico da poesia se aproxima de 
Sabina, e joga sobre ela uma luz humana e amorosa, 
conhecendo seus conflitos interiores. Uma vez que as 
duas são mestiças belas e amorosamente envolvidas, 
essas histórias constituem um contraponto direto à 
“mulata” fornicaria, do infame estereótipo (COTRIM, 
2020, p. 24) 

Ao caçar sozinho pela manhã, após retornar de viagem, Otávio 

contempla a natureza e tudo que ela pode oferecer, sem menor ideia de que 

poderia encontrar Sabina:  

...Pela aberta da folhagem, 
Que inda não doura o sol, uma figura 
Deliciosa, um busto sobre as ondas 
Suspende o caçador. Mãe d’água fora, 
Talvez, se a cor de seus quebrados olhos 
Imitasse a do céu; se a tez morena, 
Morena como a esposa dos Cantares, 
Alva tivesse; e raios de ouro fossem 
Os cabelos da cor da noite escura, 
Que ali soltos e úmidos lhe caem, 
Como um véu sobre o colo. Trigueirinha, 
Cabelo negro, os largos olhos brandos 
Cor de jabuticaba, quem seria, 
Quem, se não a mucama da fazenda, 
Sabina, enfim? Logo a conhece Otávio, 
E nela os olhos espantados fita. 
(MACHADO DE ASSIS, in DUARTE, 2009b, p. 208) 



32 
 

 

O início do desenvolvimento da narrativa de “Sabina” ocorre em meio à 

natureza, quando o caçador Otávio anda pela mata no intuito de capturar 

algum animal silvestre. Ele é um rapaz que retornou da cidade para a fazenda 

de sua família, depois de passar uma temporada estudando. Um personagem 

de um homem branco, livre, que sem dúvidas refletia a liberdade do homem 

branco de seu tempo, a soberania desse homem sobre outras existências. Por 

outro lado, temos a personagem Sabina, que caminha em meio ao campo, 

como se fosse livre, contemplando a beleza da natureza.  

Parece-nos indispensável investigar a escolha do local: campo. O 

espaço onde a narrativa se passa remete a liberdade e traz ao leitor, 

aparentemente, a leveza da natureza. A natureza é muito relevante na 

contraposição da condição do personagem Otávio e de Sabina, o que para ele 

é a naturalidade de sua liberdade, para ela é apenas uma hipótese 

momentânea, utópica. Estamos nos referindo à construção da personagem e à 

complexidade de sua condição, em um lugar que nos remete liberdade.  

A aproximação entre Otávio e Sabina acontece em meio à natureza, 

assim como o fim desta história de amor. Otávio avistou Sabina ao banhar-se 

nas águas do rio. Naquele momento a moça compunha a beleza da natureza. 

Ao observá-la, o moço ficou bastante interessado.  

Vemos que o rio é um espaço fundamental no poema: no início, quando 

Otávio avista Sabina pela primeira vez; ao longo do tempo em que ambos se 

aproximam; ao ser testemunha das lágrimas de Sabina; e no final do poema ao 

ser um espaço escolhido pela moça para pôr fim a seu sofrimento. Isso não 

aconteceu, pois a moça decidiu seguir a vida por ter no ventre um filho. Um 

momento muito importante na história de Sabina, em que a narrativa mostra 

uma mulher que, pelo instinto materno, pelo sentimento humano de alguém 

que carrega uma vida, decide por continuar vivendo por essa vida.  

[…] A seu trémulo pé não tolhe a marcha;  
Voa, não corre, ao malfadado rio,  
Onde a voz escutou do amado moço.  
Ali chegando: Morrerá comigo,  
O fructo de meu seio; 
a luz da terra Seus olhos não verão; 



33 
 

nem ar da vida há de aspirar...       
(MACHADO DE ASSIS, in DUARTE, 2009b, p. 211)    

 

No final do poema, que marcaram os momentos decisivos da vida de 

Sabina, ocorre também a referência a um suposto “Criador”. Uma divindade 

que regia a natureza, e o ser humano era apenas parte dela. Assim, o ser 

humano se auto-organizava dentro dos preceitos e leis desta divindade, sem 

questionar e nem se opor a elas. A vontade de Deus justificava as mazelas 

sociais como algo natural. Justificava, também, a exploração do ser humano 

pelo próprio ser humano e conseguintemente, a manutenção do sistema 

capitalista em vários momentos da história. 

O trecho em que o poema faz referência a essa divindade nos leva 

também ao conto Mariana, quando a jovem escravizada está prestes a se 

suicidar, na frente de seu amado: “Oh! Continuou ela com voz fraca; não lhe 

quero mal por isso, Nhonhô não tem culpa: a culpa é da natureza. Só o que lhe 

peço é que não me tenha raiva, e que se lembre algumas vezes de mim” 

(MACHADO DE ASSIS, 2022, p. 07).  Ela responsabiliza a natureza pela sua 

condição.  

A gente percebe que ao afirmar que o senhorzinho não tinha culpa, que 

a culpa era da natureza, tira dele a responsabilidade de causador de tanto 

sofrimento, atribuindo apenas à ordem social a naturalidade de sua posição. 

Evidentemente, nem Sabina, nem Mariana, tinha consciência desse sistema 

tão cruel, pois foram alienadas a entendê-lo como natural. O sistema 

dominante, para se manter potente, cria mecanismos para dominar, um deles é 

criar a narrativa de que existe uma natureza divina que justifica a exploração de 

um ser pelo outro.  

 Quanto mais lemos Machado, mais nos encantamos com sua forma de 

escancarar a hipocrisia da classe dominante, de expor o quão perverso era o 

sistema escravagista. Machado literalmente disseca o perfil da sociedade 

burguesa por meio de seus personagens. Ele não se intimidava em criticar um 

sistema tão potente. Uma grande sacada de Machado é criticar de forma tão 

objetiva as leis que formavam essa sociedade, e a sociedade como parte 



34 
 

desse processo. A esse respeito, nos remetemos a uma crítica bastante 

contundente de Duarte:  

Ao analisar o tratamento dado por Machado aos 
afrodescendentes e às reações impostas pelo escravismo, não 
se pode perder de vista seu horizonte recepcional, formado 
basicamente por leitores da classe dominante. Assim, ao 
privilegiar a crítica da Elite, o escritor está por vias transversais, 
abordando a questão e tocando nas origens da grande ferida 
social de seu tempo (DUARTE, 2009b, p. 279).  

Retomando as nossas percepções sobre o personagem Otávio, vemos 

no desenvolver da história que ele faz jus ao adjetivo de caçador. O jovem, que 

segundo a narrativa, de fisionomia atrativa, era perfeito para seduzir uma moça 

ingênua, que embora vivesse em um sistema tão cruel, nem de longe poderia 

conhecer as demais nuances deste sistema. Otávio, não poupou esforços e 

nem palavras para seduzir Sabina: 

"Flor da roça nascida ao pé do rio, 
Otávio começou - talvez mais bela 
Que essas belezas cultas da cidade, 
Tão cobertas de joias e de sedas, 
Oh! não me negues teu suave aroma! 
Fez-te cativa o berço; a lei somente 
Os grilhões te lançou; no livre peito 
De teus senhores tens a liberdade, 
A melhor liberdade, o puro afeto 
Que te elegeu entre as demais cativas, 
E de afagos te cobre! Flor do mato, 
Mais viçosa do que essas outras flores 
Nas estufas criadas e nas salas, 
Rosa agreste nascida ao pé do rio, 
Oh! não me negues teu suave aroma!" (MACHADO DE ASSIS, 
in DUARTE, 2009b, p. 209) 

O caráter do nosso narrador vai se revelando ao longo de sua narrativa. 

O moço dedicado a seduzir a pobre moça, pode até em algum momento 

parecer confiável. Mas, em nenhum momento nos transparece um sentimento 

de reflexão sobre a responsabilidade para com a moça, sobre o fato de que se 

não fosse para o sexo, ela em hipótese alguma poderia ser sua esposa, por 

exemplo, já que era prática dos senhores tomar sexualmente as mulheres 

negras em condição de escravidão, como objetos sexuais. O comportamento 

de Otávio é comum à sua condição na sua insistência em ganhar a confiança 

da moça para aproveitar-se de sua inocência. 



35 
 

Depois de consumado o ato de sedução, Sabina vê-se sozinha, 

abandonada até mesmo por seus iguais. O seu envolvimento com o 

senhorzinho culminou no afastamento dos outros escravizados, que a culparam 

pelo ocorrido. Por fim, a moça vê-se grávida de Otávio, desesperada até cogita 

o suicídio, mas pelo sentimento materno decide viver e arcar com as 

consequências de sua gravidez. Por outro lado, isso não causa a menor 

comoção a Otávio. O moço apenas concretizou seus desejos sexuais na 

jovem, e o sofrimento da moça era indiferente para ele. Assim, como para 

Coutinho em “Mariana”, que não concretizou seus desejos, mas expôs bem 

suas intenções ao afirmar que, se a natureza não condenava, tomar a moça 

como objeto sexual era uma possibilidade. 

Ao longo de nossas reflexões vemos que os textos de “Sabina” e 

“Mariana” dialogam bastante, no que diz respeito à condição das escravas e, 

ao mesmo tempo, sobre o lugar de poder em que Otávio e Coutinho ocupavam. 

Todavia, as escravas têm desfechos distintos. Enquanto Mariana, no auge do 

desespero decide pôr fim a própria vida, Sabina é movida pelo instinto materno 

e decide viver. Em Sabina, vemos que a condição de mãe está acima de 

qualquer outra condição, sobrepondo principalmente a de amante.  

Contudo, Sabina amargava o fato da dura vida que a esperava nessa 

nova realidade. Afinal, ser mãe cativa era muito cruel, naquele contexto então 

era triste. Mas, a moça aspirava às novas realidades que poderiam surgir, 

apesar de seu filho nascer em regime escravagista, mais um bastardo mestiço. 

 

 

 

 

 

 

 



36 
 

V. MARIANA 

O conto “Mariana” de Machado de Assis retrata a história da escrava 

Mariana. Essa narrativa foi construída no auge do movimento abolicionista no 

Brasil, embora tenha ganhado notoriedade tempos depois. É importante 

salientar que o país foi a última nação ocidental a abolir a escravidão, em 1888. 

Como consequência do colonialismo e escravagismo traçaram-se, então, o 

caráter da cultura, da economia e da civilização brasileira.   

No século XIX, havia o debate sobre o fim da escravidão, dominando a 

política do país. Discutiam-se também, nos espaços de poder, a necessidade 

econômica da escravidão e suas justificativas morais. Esse debate não se 

reflete como enredo principal nas obras literárias. Contudo, examinando 

Machado, vemos referências sutis desse movimento de luta nas suas 

narrativas.   

Mesmo que a desumanização da ordem escravocrata fosse tão 

evidente, os escravizados não eram representados categoricamente em suas 

realidades. Embora já houvesse outras obras literárias que explorassem o 

drama humano intrínseco a escravidão, até então, não tinha repercutido na 

sociedade, não com uma forma que abordasse uma ruptura entre o ser 

escravizado e sua realidade. 

Mariana, a escrava, intitulada pelo narrador de “cria da casa” que se 

suicida ante a impossibilidade do seu amor por Coutinho, seu senhor, é 

apresentada pelo narrador a princípio como uma moça obediente, que não 

fazia mais do que ser grata pela sua condição de “mucama privilegiada.” No 

desenvolver da narração de Coutinho sobre o drama da moça que outrora o 

amou, percebe-se que esse comportamento de subordinada passa a mudar, 

oscilando entre conformidade e inconformidade.  

Tal como o poema “Sabina”, o conto “Mariana” tem como eixo principal, 

aparentemente, o amor impossível entre escrava e o escravocrata. 

Ironicamente, o narrador Coutinho nos revelara como sucedeu esse amor entre 

a escrava e seu senhor. Não podemos deixar de comentar que, no período 

escravagista no Brasil, era comum aos senhores tomarem suas escravas como 



37 
 

objetos sexuais e isso não era uma infração à ordem. A elas era atribuído o 

estereótipo de “fogosas por natureza”. 

Em “Mariana”, a prosa começa pela narrativa de Macedo, que em 

primeira pessoa relata que acabara de chegar da Europa, retornando ao Rio de 

Janeiro após quinze anos: “Voltei de Europa depois de uma ausência de quinze 

anos. Era quanto bastava para vir achar muita coisa mudada” ... O bon vivant 

não trouxe nenhuma informação relevante da sua passagem pela Europa, que 

a essa altura passava por várias transições políticas, econômicas e culturais 

que pudesse refletir na realidade de seu país. Logo, o moço mostra-se 

extasiado pelas mudanças que superficialmente nota no Brasil:  

Também achei mudado o nosso Rio de Janeiro, e mudado para 
melhor. O jardim do Rocio, o boulevard Carceller, cinco ou seis 
hotéis novos, novos prédios, grande movimento comercial e 
popular, tudo isso fez em meu espírito uma agradável impressão 
(MACHADO DE ASSIS, 2022, p. 01). 

 

Macedo mostra-se perplexo com o desenvolvimento urbano, 

evidentemente nesse tempo a cidade tinha muitas mudanças externas, mas 

essencialmente seguia ancorada no sistema escravocrata. Um sistema já 

superado na Europa. Entre os anos 1850 e 1870 o Brasil passa por grandes 

transformações, a modernidade posta em antítese com a realidade social. A 

realidade de fato transpassa a superfície das percepções de Macedo. O corpo 

do texto, embora não aparentemente, nos leva a um registro histórico que nos 

estimula a uma análise histórico-literária. 

O reencontro entre os quatro amigos, depois de tanto tempo, sugere que 

conversem sobre suas vidas, assim sucede a narrativa de Coutinho. Antes, 

Macedo, envaidecido, relata como fora sua vida durante os quinze anos que 

passara fora. Não obstante, todos, exceto o escrivão, relatam suas histórias.  

O negociante, sem hesitar narra como chegara a tal posição social, já o 

escrivão, o único que trabalhava de fato, com algo que não subjugava a força 

de trabalho humano, tinha vergonha da sua condição. Afinal de contas, a elite 

burguesa vivia de rendas consequentes da exploração da mão de obra 

escrava. Para não constranger o moço, o narrador diz ter sido compreensivo e 

não insistiu no assunto. 



38 
 

Posteriormente, Coutinho é introduzido à narrativa. Passamos a 

acompanhar a sua narrativa em primeira pessoa, ou seja, o conto muda de 

narrador, de Macedo a Coutinho, que vai levá-la quase até o final. O 

escravagista relata que não se casara com a prima Amélia, pois sua noiva 

rompeu com o compromisso alguns dias do casamento. Contudo, o foco do 

moço é contar o suposto motivo desse rompimento. 

No início de seu relato, o narrador Coutinho leva-nos a imaginar como 

tenha sido o ultraje de Mariana até a sua morte trágica. Antes, nos faz 

identificar características centrais da escrita machadiana: ironia e objetividade. 

Ao afirmar que nunca ninguém o amou e nem o amaria como Mariana, é 

possível perceber que Coutinho acreditava de fato que Mariana nutria por ele 

sentimentos reais. No entanto, o caráter do narrador vai se revelando ao longo 

da prosa. Em outro momento, Coutinho chega a dizer que a moça parecia ter 

sentimentos nobres, no seu tom fica evidente que isso era para ele incomum a 

uma “criada da casa”. Que a ela não cabia a condição de humana, quanto 

menos a condição de mulher, que pensava, amava, sentia, chorava, sofria.  

Afinal de contas, na visão do narrador, a moça não tinha motivos para 

sofrer, vivia com privilégios que só uma mucama querida por sua bondosa mãe 

poderia ter. Sabia costurar como ninguém, até francês a moça falava graças à 

generosidade de suas irmãs. O tom da narração busca dar a ideia de que nada 

conseguira essencialmente por sua capacidade intelectual, mas pela bondade 

de sua família que a tinha em tão alta conta.  

A tentativa do narrador em justificar-se, alegando que a jovem tinha o 

mínimo de tratamento humano era comum. Absurdo e natural ao mesmo 

tempo, que nesse contexto as pessoas escravizadas se sentiam gratas por 

esse mínimo, que na verdade não passava de uma forma de mascarar a face 

real da hegemonia branca e naturalizar essa condição. Por outro lado, é 

compreensível que um ser escravizado naquele contexto, que não precisasse 

ter o contato mínimo com a dura realidade da senzala, ficasse grato e se 

sentisse minimamente incluído na realidade da casa grande.  

Mariana, ao mesmo tempo em que sente esse amor por Coutinho, 

reconhece que não deveria. Na condição de escravizada seria atrevimento 



39 
 

cogitar um romance com o “senhorzinho”. A moça passa por uma crise 

existencial, pois naturalmente, um ser, que a essa altura não sabe qual é sua 

identidade, é tolhida de sua humanidade/subjetividade e levada a entender que 

é necessário resignar-se. 

A sutileza de Machado, em boa parte de suas obras na fase realista, na 

escolha de seus narradores, principalmente, como Coutinho, branco e 

escravocrata é um recurso imprescindível para analisar o caráter hegemônico e 

a condição da classe oprimida. O narrador da classe dominante traz à tona 

reflexos de seu consciente, intrínsecos à sua condição. Em tom sarcástico é 

possível interpretar que Coutinho até dá a entender que reconhece a 

humanidade de Mariana. 

É notável na fala de Coutinho, ao afirmar aos amigos que havia verdade 

nos sentimentos de Mariana, que por um momento ele admite a subjetividade 

naquele ser, apesar de sua condição. Por outro lado, percebemos que há 

quinze anos passados, quando viveu essa história, não pensava da mesma 

forma. Ao mesmo tempo em que parecia perplexo com o fato de a “mucama” 

amá-lo, envaidecia-se de ser o centro desse dilema e possivelmente se 

aproveitaria desse lugar de poder. Não nos engana o narrador, que por algum 

momento pode até parecer se importar com o desfecho da vida de Mariana e 

que por ela poderia ter algum afeto. 

Ao observar o caráter de Coutinho e o seu posicionamento na prosa 

entre amigos, evidencia-se que nada mudou de fato naquela sociedade, 

principalmente o modelo econômico. Seguem vivendo da força do trabalho 

escravo. Possivelmente, as escravas da senzala e da casa grande seguem nas 

mesmas condições de objetos sexuais de seus senhores, comum à ordem 

social da época. 

Mariana era “como se fosse livre”, mas não era. O desenrolar da ação, 

narrada por Coutinho, logo se encarrega de mostrar o seu lugar e não abusar 

da boa vontade de sua família proprietária. Segundo Coutinho, a moça 

entendia bem a sua condição e devia ser grata pela bondade de sua senhora. 

Em um trecho de sua narrativa o moço ousa mencionar que Mariana era 



40 
 

amada como se fosse da família, embora soubesse que não podia sentar-se à 

mesa.  

Em outros momentos da narrativa, fica evidente que Coutinho culpabiliza 

Mariana por incitar o seu interesse por ela. Até mesmo ao exaltar a beleza da 

moça, o rapaz consegue ser apenas um proprietário falando de sua escrava, e 

não um homem que amou contando sua poética história de amor e conquista. 

A forma como ele se refere ao corpo e detalhes físicos de Mariana deixam 

evidente a diferença entre um relato sobre características de uma moça branca 

e apenas uma escrava: 

O desenvolvimento do seu espírito não prejudicava o 
desenvolvimento de seus encantos. Mariana aos 18 anos era o 
tipo mais completo da sua raça. Sentia-se-lhe o fogo através da 
tez morena do rosto, fogo inquieto e vivaz que lhe rompia dos 
olhos negros e rasgados. Tinha os cabelos naturalmente 
encaracolados e curtos. Talhe esbelto e elegante, colo 
voluptuoso, pé pequeno e mãos de senhora. (MACHADO DE 
ASSIS, 2022, p. 02) 

 

Aqui nos parece que a moça, além de chamar atenção por sua beleza, 

por suas características físicas, precisamente pela exuberância de seu corpo, 

que perturbava o imaginário do seu senhor, tinha as “mãos de senhora”, única 

característica que a aproximava de uma senhora branca. Provavelmente, no 

último caso ao descrever uma senhora as características físicas não seriam tão 

convenientes quanto à moral e pureza da mulher branca. Entretanto, aos 

homens era dado o direito de se referir a uma negra escravizada como 

quisessem. Se o corpo negro era exposto e vendido em praça pública como 

animais de trabalho, animais domésticos e objetos, nada poderia ser mais 

natural.  

Ao ver Mariana em lágrimas na porta do seu quarto, Coutinho nem ao 

menos cogita o real motivo do desespero da moça, apenas reafirma o seu lugar 

de poder, até nas suas aparentes boas intenções:  

Admirou-me essa manifestação inesperada da parte de uma 
rapariga que todos estavam acostumados a ver alegre e 
descuidosa da vida. Supus que houvesse cometido alguma falta 
e recorresse a mim para protegê-la junto de minha mãe. Nesse 
caso a falta devia ser grande, porque minha mãe era a bondade 
em pessoa, e tudo perdoava às suas amadas crias (MACHADO 
DE ASSIS, 2022, p. 03) 



41 
 

   

Nessa fala, Coutinho se coloca não no lugar do possível causador da dor de 

Mariana, mas como o possível protetor da moça. Logo ele culpabiliza Mariana, 

afirmando que possivelmente a moça deve ter cometido um erro grave para 

com sua mãe, pois ela era bondosa com suas crias, especialmente com 

Mariana. 

Mariana se retira recusando-se explicar seus motivos. Coutinho a ignora, 

afinal de contas, o único problema, ou a única dor real que uma pessoa em 

condição de escravidão podia sentir no contexto escravagista era a dor da 

chibata e todos os outros aparelhos de tortura para escravos rebeldes. No 

mais, todo o resto era privilégio. Sendo assim, o choro da cria da casa não era 

assunto relevante.  

Em conversa com sua irmã, Coutinho supõe que pode ser por algum 

“namorico” entre Mariana com um copeiro ou cocheiro, afirma que por ser tão 

querida, seus senhores não interferirão na relação da moça com quem 

escolher. Nesse diálogo fica evidente a divisão de raça e classe, os muros nas 

ralações senhor-escravizado.   

Aparentemente, quando em seguida Mariana nega se tratar de amor o 

seu dilema, e afirma não poder ter amores por ser uma simples escrava, nos 

dá a entender que conscientemente a moça sabe que apesar dos seus 

privilégios não é livre. Coutinho trata de lembrá-la que embora seja uma 

escrava, é quase uma senhora, tratada como filha por sua mãe. A moça 

lamenta e afirma que melhor que não tivesse recebido tais privilégios. Coutinho 

a repreende. 

Por alguns momentos, Mariana deixa-se manipular pela fala de 

Coutinho, entendendo que é necessário ser grata pela vida que tem e pelo 

mínimo que recebe. Acreditamos que essa condição de não pertencimento é 

responsável por desencadear a crise existencial na moça a levando ao suicídio. 

Para um homem da elite branca, a única verdade absoluta é contada por 

ele e dominar somente a vida do escravizado é insuficiente, é necessário 

obediência e devoção. Para isso, o escravizado precisa acreditar que não há 

realidade melhor que a sua, não há condição melhor, que o seu senhor é bom 



42 
 

e obedecê-lo é o melhor. Evidentemente, não se trata de uma boa ação da 

hegemonia branca para com o ser escravizado, e sim de uma técnica de 

domínio, de domesticação.   

  A cada relato, o nosso narrador expõe a face real de Coutinho. Ao tomar 

conhecimento de que a causa da tristeza de Mariana é um sentimento que a 

moça nutre por ele, mesmo que a princípio duvide de tamanha audácia, o 

rapaz envaidece-se e a passa enxergá-la não mais como “irmã”, mas como 

objeto sexual, cogitando até uma possível aproximação. As intenções de 

Coutinho vão se revelando ao longo de suas falas, e a necessidade de justificar 

a sua imoralidade fica evidente ao afirmar que os costumes daquela sociedade 

aceitavam a relação, que nem de longe seria afetiva, mas de exploração do 

corpo daquela mulher.  

Não era incomum aos senhores tomarem suas escravas como objetos 

sexuais, ao contrário, era um direito garantido por lei. O estupro da mulher 

negra era natural, imagina em uma situação em que o senhor tem o afeto da 

escravizada a seu favor. Coutinho não dispensa a possibilidade de se 

aproveitar sexualmente da moça, deixando evidente para nós leitores a face 

real do sistema escravista. Mas a altivez de Mariana impede que ele faça 

qualquer movimento nesse sentido.  

Ao fugir, Mariana mostra-se acima do julgamento malicioso de Coutinho, 

que atribui a sua raça a naturalidade do “fogo”, da sensualidade. Mais uma vez, 

a máscara do moço que outrora se dizia irmão da jovem escravizada cai. Ele 

propõe castigá-la ao ser recapturada, mostrando-se totalmente indiferente aos 

sentimentos da moça. Para ele, ela abusou de seus privilégios, criando a ilusão 

de direitos e que se fosse preciso, o castigo seria a solução para tamanha 

rebeldia: 

Sofrias muito! Tratavam-te mal? Bem sei o que é; são os resultados da 
educação que minha mãe te deu. Já te supões senhora e livre. Pois 
enganas-te; hás de voltar já, e já, para casa. Sofrerás as conseqüências 
da tua ingratidão. (MACHADO DE ASSIS, 20223, p. 05) 

 

  Coutinho mostra-se indignado com a fuga da moça. Logo, revela-se 

proprietário, alegando que a causa dessa rebeldia era o fato de Mariana ter 

recebido uma educação de senhora branca. Se nunca recebeu nenhum castigo 



43 
 

físico, não tinha nenhum outro motivo para sofrer. Afinal, a uma escrava, 

objetificada, animalizada só eram possíveis as dores físicas. “Já te supões 

senhora e livre”, Coutinho que outrora parecia dar atenção aos dilemas 

Mariana, tratou de situá-la de sua condição de escrava.  

A sutileza de Machado nessa narrativa, ao evidenciar a sua crítica ao 

naturalismo, construindo um narrador “não confiável”, que ao longo das ações, 

nos revela também o caráter perverso da ordem escravocrata é simplesmente 

central em “Mariana”. O tom cínico de Coutinho, ao narrar uma história tão 

trágica de forma tão natural, em alguns momentos parece dissimulado e tenta 

mascarar a violência pela qual o ser humano escravizado era submetido por 

aquela ordem.  

Certamente por puro ego, Coutinho faz-se desentendido sobre os reais 

motivos da fuga da moça, questionando se por alguma razão outra pessoa a 

induziu, mas mais uma vez suas reais intenções ficam evidentes: “eu desejava 

apenas desviar do espírito da rapariga qualquer suspeita de que eu soubesse 

dos seus amores por mim”. 

Após retornar Mariana fica cada dia mais triste e amargurada. Por outro 

lado, é possível notar que Coutinho até desenvolve um certo sentimento por 

Mariana. Toda essa situação não passa despercebida aos olhos de Amélia, 

que passa a incomodar-se com a escrava, sugerindo até que a castiguem. 

Com atitude previsível, Coutinho minimiza o incômodo de Amélia, a acusando 

de leviana. O moço não demonstra mínima empatia por ambas. A sua vaidade 

certamente estava acima de tudo. 

Historicamente, no período escravagista era natural aos homens 

brancos o casamento por interesse político e social com as mulheres brancas. 

A essas mulheres era atribuída a função de mães, responsáveis pela casa, que 

se casavam apenas para procriarem e formarem uma família. Até a 

sexualidade era restringida. A elas bastavam as aparências, a moral e o 

respeito que deviam a seus respectivos cônjuges. Portanto, atitudes que 

parecessem ousadas, na intimidade com seu marido, podiam acarretar 

repreensão. Pois uma mulher de respeito não podia dar-se a certos desfrutes.  



44 
 

A estrutura de poder que fundamentava a ordem social era ancorada 

principalmente no patriarcado. Os homens brancos dominavam os espaços 

políticos, criavam as leis, estudavam, tinham acesso a todo tipo de literatura, 

de arte e podiam conhecer o mundo. Eles determinavam o certo, o errado, o 

moral o imoral. Assim, mesmo a mulher branca tendo privilégios, a única 

possibilidade de ascensão social era por meio do bom casamento. Antes do 

casamento, serviam apenas para enfeitar os salões de festas da sociedade 

burguesa e, também, como moeda de troca nas negociações de suas famílias. 

Isso, evidentemente, era uma cultura imposta, naturalizada naquele contexto.  

Todavia, existia o domínio da mulher branca sobre mulher preta. A 

mulher banca tinha a preta como seu animal de trabalho, ou nos casos das 

“crias da casa”, como seu bicho de estimação. A mulher branca, no entanto, 

era a raça superior, o símbolo de moralidade, a progenitora da raça pura, da 

continuação das famílias tradicionais. Para elas, as pretas eram também 

fornicarias por natureza. Essas mulheres também usavam das piores 

atrocidades com a mulher preta, principalmente, quando sabiam de alguma que 

despertara o interesse do seu senhor. Não poupavam o uso dos aparelhos de 

tortura.  

Na pirâmide hierárquica desta sociedade, a mulher branca ainda possuía 

um lugar, logicamente que a mulher branca pobre também vivia às margens. Já 

a mulher preta estava na última escala, primeiro pela raça, depois por ser 

mulher. Todas eram vítimas da hegemonia dos homens brancos, mas a mulher 

preta era desumanizada de todas as formas. A mulher negra, com traços 

“clássicos”, miscigenada, a que chamavam de “mulata”, “morena “ou mestiça 

(possivelmente fruto das relações dos senhores brancos com suas escravas) 

podiam ser criadas por suas sinhás na casa grande, como Sabina e Mariana. 

As pretas, retintas, com fenótipo originalmente afrodescendente tendiam a viver 

nas senzalas e ser exploradas nos engenhos de açúcar, nos cafezais, nas 

cozinhas e em todo tipo de trabalho. Estas estavam longe dos padrões de 

beleza daquela sociedade. Quanto mais retinta, menos humana.  

A realidade da mulher negra era absurda, grotesca e cruel. Era comum 

terem seus corpos violados por seus senhores, de todas as formas possíveis. A 



45 
 

essa mulher a impossibilidade do amor, do casamento era natural. Então, ela 

ficava sobre a opressão do seu senhor e conseguintemente de sua senhora. 

Percebemos, em “Mariana”, que Amélia não se detém em expor sua 

posição sobre a escrava. Para ela, a moça deveria receber os mesmos 

castigos das escravas da senzala. Ela estava movida pelo ciúme, pois notava 

que Coutinho dava uma certa atenção a escrava. Esse sentimento passou a 

lhe ocorrer quando percebeu o que estava havendo com a escrava: tristeza, 

angústia. Logicamente, não foi uma percepção humana de Amélia, para com 

Mariana, ao contrário, ela nunca se submeteria a dividir a atenção de seu noivo 

com uma escrava. Acredito, que o narrador ao comentar sobre a reação de 

Amélia, diante do comportamento de Coutinho, nos deixa a par de que ele 

alimentava esse sentimento de Mariana. 

Por outro lado, Coutinho repreende Amélia, não para justificar-se e 

afirmar não ter razão para tanto, mas por acreditar que a moça está 

descontrolada, histérica, apenas por causa de uma simples escrava, que não 

devia significar nada. Mas, Amélia não se deixa convencer. A estratégia de 

Coutinho sem dúvidas era a conveniência de ter uma noiva ao seu lado, 

projetando a ideia de uma futura família de bem, e possivelmente legitimar a 

sua posição, sem desprezar a ideia de se lambuzar nas fraquezas e 

vulnerabilidade de Mariana.  

A ação do nosso narrador personagem expõe justamente o que ele mais 

tenta esconder: intenções reais. Há momentos em que ele insiste em tentar 

convencer o leitor de não se tratar de um flerte recíproco; tentando deixar 

evidente que seu sentimento de quase irmão da escrava o impedia de ver o 

que estava ao alcance dos seus olhos. Em outros momentos sua própria 

narrativa o contradiz, mostrando o comportamento do bom senhor totalmente 

diferente. Mas, ele argumenta. Justifica-se o tempo todo. No entanto, a 

evidência de seu interesse por Mariana salta aos olhos de sua noiva Amélia e a 

faz terminar o compromisso.  

  Amélia, sem dúvidas, percebeu a vaidade de Coutinho. Não há nada 

mais evidente que homem com ego elevado. As mulheres são muito sagazes e 

os antecedem. Por mais que o moço reafirmasse não se tratar de vaidade, e 



46 
 

sim de piedade de uma alma bondosa, cristã, deixa evidente aos leitores, nas 

suas ações, o quanto era importante alimentar um sentimento, que ele mesmo 

julgava tão absurdo e atrevido.  

… Minha vaidade não era tamanha que me abafasse os 
sentimentos de piedade cristã. Neste estado, as invectivas da 
minha noiva não me fizeram grande impressão, e não foi por 
causa delas que eu passei a noite em claro. (MACHADO DE 
ASSIS, 2022, p. 06) 

 
Mariana, em sua última fuga amarga a dor da indiferença. Certamente 

esta seria sua última tentativa de ter ao menos um olhar de compaixão, um 

olhar de humanidade. A moça ao ser alcançada por Coutinho permite-se 

declarar o seu amor impossível ao seu amado. Mariana afirma que está certa 

de que seu senhor não tem culpa, atribuindo à natureza a responsabilidade de 

tal desfecho: “Nhonhô não tem culpa, a culpa é da natureza. Só o que eu lhe 

peço é que não me tenha raiva, e que se lembre algumas vezes de mim…” 

Coutinho reforça a ideia da moça, tirando de si qualquer culpa. Mesmo diante 

de um momento tão triste, ele não deixa cair a sua autoridade patriarcal, 

acusando a escrava de ingrata e desobediente, que merecia ser castigada 

severamente por desobedecê-lo.  

Quando alegava que a realidade de Mariana era melhor do que a de 

outras escravas; que a ela não faltava nada, que era como se fosse da família 

nos dá a entender um interesse em fazê-la esquecer sua real condição. Por 

outro lado, ao ameaçar castigar e cobrar da moça obediência, afirmando que 

neste caso seria necessário aplicar correções e castigos físicos para mostrar 

sua autoridade de dono, fica evidente o seu interesse em manter o poder, se 

não pela alienação do discurso do bom dono, pela força.  

Mariana sucumbiu a tanta dor e pôs fim a sua vida na frente de seu 

amado, que não esboçou nenhuma reação que não fosse esperada. Ali o único 

prejuízo que lhe causara, seria o material e moral. Coutinho mostra-se frio e 

egoísta, afinal de contas sendo a única testemunha de um desfecho tão cruel, 

a sua última preocupação foi justificar-se alegando ter alcançado o perdão de 

sua mãe a Mariana, que teve dúvida se a jovem era digna. 



47 
 

Ao finalizar sua narrativa, Coutinho mostra-se aparentemente triste com 

a recordação que havia acabado de confidenciar aos amigos, declarando suas 

últimas palavras a respeito:  

Creio que posso dizer ainda hoje que de todas as mulheres de quem 
tenho sido amado, nenhuma me amou mais do que aquela. Sem 
alimentar-se de nenhuma esperança, entregou-se alegremente ao fogo 
do martírio; amor obscuro, silencioso, desesperado, inspirando o riso ou 
a indignação, mas, no fundo, amor imenso e profundo, sincero e 
inalterável. (MACHADO DE ASSIS, 2022, p. 07) 

 

A pergunta inicial que deu origem à narrativa de Coutinho era o 

casamento não realizado com Amélia. Fica evidente que o motivo de não ter se 

casado foi a história com Mariana. No entanto, isso não é retomado no final da 

conversa. Não seria algo confessável. Mas percebe-se que esse 

acontecimento foi determinante da vida de Coutinho. Posteriormente, Macedo, 

o narrador do primeiro momento do conto, retoma a narrativa proferindo 

algumas palavras fúteis. Em questão de minutos esqueceram-se da história da 

escrava e seguiram como caçadores em busca da caça: a examinarem os pés 

das mulheres que por ali passavam.    

É possível perceber em Coutinho o caráter da hegemonia branca 

daquele contexto. As normas pelas quais a sociedade funcionava também 

moldavam o caráter de seus componentes. O caráter individual do nosso 

narrador, um senhor branco escravocrata, que trouxe aos leitores percepções 

pessoais sobre a condição de Mariana, ancoradas nas ideias dominantes da 

época. Esse recurso machadiano, em trazer as mazelas sociais do período 

escravocrata narradas pelo opressor é imprescindível para a reflexão histórico-

literária sobre as diversas formas de dominação.  

Aos senhores do século XIX era conveniente romantizar a escravidão.  

Eles precisavam justificar a exploração do corpo preto, para manter esse 

sistema tal como estava. Para isso, convencer o escravizado de que sua 

condição era melhor do que de outros povos em outros países, de que seus 

senhores eram bondosos, de que essa condição os “civilizava”, também lhes 

assegurava da obediência e total devoção desse povo.  

Sem dúvidas, Machado foi simplesmente genial em construir uma 

narrativa tão complexa e tão reveladora. A realidade de uma sociedade 



48 
 

escravocrata, figurada em uma personagem escravizada, que não tinha o 

açoite como forma de alienação, narrada do ponto de vista de seu senhor. Se 

alguém já ousou afirmar que Machado não lutou pela abolição da escravidão, a 

nós não resta dúvidas que sua crítica a essa realidade alcançou principalmente 

a classe dominante. 

Retomando análise sobre a crítica do nosso autor, é importante salientar 

que em suas obras a mulher naturalmente fornicaria não existe. Nas obras 

“Sabina” e “Mariana”, ele rompe com esses discursos, se contrapondo ao 

naturalismo. Machado desmonta estereótipos, construindo mulheres 

subjetivamente representadas, figurando a humanidade das mulheres 

escravizadas.  Assim, a condição subjetiva (os sentimentos, o caráter) de 

“Sabina” e “Mariana” superam a condição objetiva. 

A construção da história de “Sabina” e “Mariana” é similar. Os elementos 

centrais que caracterizam e aproxima narrações distintas são: o amor pelo filho 

do proprietário, são “crias da casa”. O que difere é que em uma a construção 

da ação é em uma fazenda e a outra no contexto urbano. Em “Sabina”, o poeta 

canta sua relação de amor com a jovem. Já em “Mariana”, o narrador “pouco 

confiável” Coutinho narra cinicamente o amor impossível que a jovem tinha por 

ele. Em um, o eu-lírico nos aproxima da subjetividade da moça, de sua 

humanidade. Já em “Mariana”, o narrador busca naturalizar a condição da 

jovem escravizada, não afirmando objetivamente o caráter humano de Mariana. 

Nesta, conseguimos nos aproximar da humanidade da jovem pelo 

desenvolvimento da ação.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 
 

VI. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Concluímos que em “Sabina” e “Mariana”, Machado, por meio de duas 

histórias individuais, aborda um tema nacional: escravidão em vigor, 

problematiza as questões do contexto social, político e econômico nas 

verdades distintas de personagens individuais. Machado desconstrói narrativas 

estereotipadas das mulheres negras e mestiças; buscando construir uma 

narrativa cuja “heroína” não seja representada apenas pela forma física do seu 

corpo, pela sexualidade e vulgaridade atribuídas em figurações naturalistas.  

Machado, por meio de sua forma tão autêntica, faz um eu-lírico 

onisciente e um narrador-proprietário nos relatarem como se deram os fatos. 

Em “Sabina” vemos que o poeta se aproxima e nos aproxima da personagem, 

nos fazendo enxergar o quão complexa é a sua existência, dentro de uma 

realidade tão cruel, onde o fato da jovem ter uma liberdade aparente só vai se 

revelando ao longo do poema, nas ações em que a história de amor da moça 

não pode ser concretizar, por ela ser uma escrava.  

Em “Mariana” o objeto central também é a história de amor da mulher 

escravizada pelo proprietário, só que o narrador, nesse caso, é um cínico. Ao 

narrar as ações, ao tempo que ele tenta ludibriar o leitor, é possível olhar 

subjetivamente para a personagem Mariana. Nas duas obras, o autor faz o 

leitor olhar para o interior dessas mulheres. Assim, vai se revelando o caráter 

perverso do sistema escravocrata, na forma mais fina da escravidão. A história 

da mulher escravizada que vive como se fosse livre, que é quase da família, 

mas que no final não se identifica e não pertence a lugar algum. 

 Como podemos ver, de fato em Machado não existe preta para 

trabalhar e nem “mulata” para fornicar. Machado traz ao leitor a humanidade 

dessas mulheres, a partir das narrativas sobre suas existências, sobre seus 

sentimentos, desejos e emoções, dentro de um ciclo social onde essa mulher 

tem sua humanidade negada, objetivamente, por ser escravizada. 

Em “Mariana”, registra-se a insubordinação da jovem, a colocando em 

um lugar de “gente”, pessoa, que por sua razão não se submete a continuar 

vivendo como produto de um sistema tão desumano. Em “Mariana” e “Sabina” 



50 
 

Machado aborda a vida dura de duas mulheres que vivem em condição de 

escravidão, expondo não somente os seus dilemas como meras histórias de 

amor, mas como forma de expor a face perversa da ordem escravocrata, 

elevando a figuração dessas mulheres, que deixa de ser do corpo cobiçado 

pelo proprietário para a mulher cuja voz sofrida que ecoa, traduz resistência.  

Consideramos subversivas as ações das duas personagens: de Sabina, 

ao decidir que precisava viver para gestar o filho que estava em seu ventre; e a 

atitude de “Mariana”, ao pôr o fim em sua vida, se libertando da condição em 

que vivia. O diferencial de Machado é, justamente, conseguir revelar ao longo 

das ações narradas o caráter, a índole e a verdade social por meio de seus 

personagens. Não temos dúvidas de que Machado analisou sistematicamente 

o seu mundo do ponto de vista da classe oprimida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

VII. REFERÊNCIAS  

Academia Brasileira de Letras – Biografia de Machado de Assis. Disponível em: 
https://www.academia.org.br/academicos/machado-de-assis/biografia 
 
Cotrim, A. (2020). A figuração da mulher negra e a crítica do naturalismo em 
Machado de Assis: Arminda, Sabina e Mariana. Inter Litteras, (2), 145-188. 
https://doi.org/10.34096/interlitteras.n2.9734 
  
DUARTE, E. de A. (2009a). “Mulheres marcadas: literatura, gênero, 
etnicidade”. Terra roxa e outras terras. Revista de estudos literários, vol. 17 A. 
 
DUARTE, E. de A. (2009b) Machado de Assis afrodescendente - Escritos de 
caramujo (Antologia), 2° edição. Rio de Janeiro/Belo Horizonte: 
Pallas/Crisálida. 
 
MACHADO DE ASSIS, J. M. (s/d), “Pai contra mãe”. Relíquias da Casa 
Velha (1906). Domínio Público. Disponível em:  
http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/bv000245.pdf 
 
MACHADO DE ASSIS, J. (2009b), “Sabina”. Americanas (1875). In DUARTE, E. 
de A. (2009b) Machado de Assis afrodescendente - Escritos de caramujo 
(Antologia), 2° edição. Rio de Janeiro/Belo Horizonte: Pallas/Crisálida. 
 
MACHADO DE ASSIS, J. M. (2022), “Mariana”. Jornal das Famílias (1871). Site 
Literafro, UFMG. Disponível em: 
http://www.letras.ufmg.br/literafro/autores/11-textos-dos-autores/797-machado-
de-assis-mariana 
 
 


