
 

Universidade de Brasília - UnB 

Instituto de Ciências Sociais 

Departamento de Sociologia 

 

 

 

 

 

 

SAMIRA GHAZI ABDEL QADER JABER 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uma análise da prática da circuncisão feminina e masculina 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Brasília – DF 

2025 



SAMIRA GHAZI ABDEL QADER JABER 

 

 

 

 
 

Uma análise da prática da circuncisão feminina e masculina 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso 

apresentado ao curso de Sociologia 

para a obtenção do grau em 

Bacharel da Universidade de 

Brasília como exigência de 

aprovação em Prática de Pesquisa 

2. 

 

 

 

 

 

 

Professor Orientador: Prof. Dr. Eurico Antônio Gonzalez Cursino dos Santos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília, DF 

2025 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu pai, Ghazi. Carrego você em 

meu coração e encontro forças para 

seguir em memórias maravilhosas que 

compartilhamos, enquanto foi possível. 

Eu conheci o amor através de você. 



Agradecimentos 

 

Tenho aprendido a cada dia com a vida sobre a importância de ter pessoas maravilhosas 

ao nosso lado, que nos amam pelo que somos. Sem essas pessoas, muitas das minhas 

conquistas, como a realização desta monografia, não seriam possíveis. Por isso, quero 

agradecer especialmente a algumas pessoas que têm sido fundamentais para mim. 

A minha irmã, Cíntia, que tenho a alegria de chamar de amiga também, e que me deu 

forças nos momentos mais difíceis durante a escrita dessa monografia. Você me inspira 

e eu te admiro profundamente. Que sorte a minha em te ter como irmã e amiga. 

A minha parceira de vida, Ana Paula, que está comigo desde a pré-escola e sempre me 

apoiou. Eu te amo imensamente e desejo que continuemos a nos inspirar e seguir 

celebrando nossas conquistas juntas. 

A minha mãe, Ana Maria, que sem ela, definitivamente, nada disso seria possível. Sou 

grata por cada sacrifício e por todo o amor e cuidado que sempre me deu. 

Agradeço também à Sofia, que, embora tenha chegado recentemente à minha vida, já se 

tornou uma pessoa muito especial. Que bom que você está aqui para celebrarmos juntas 

este momento. Te acho incrível e inspiradora. 

A todas essas pessoas maravilhosas, eu amo vocês. 

 

Ao meu orientador, Eurico Antônio Gonzalez Cursino dos Santos, pela paciência, 

disponibilidade e por me guiar com suas sábias ponderações, permitindo-me exercer 

minha liberdade durante a pesquisa e seguir intuitivamente, sem barreiras que 

comprometessem a fluidez deste trabalho. 

E, por fim, quero lembrar das pessoas que passaram pela minha vida e, por diversos 

motivos, não estão mais presentes. Independentemente dos caminhos que tomaram, 

todas foram essenciais para a pessoa que sou hoje, e sou grata por tudo o que aprendi 

com elas. 



RESUMO 

O trabalho presente visa abordar o tema da circuncisão feminina e da circuncisão 

masculina e o modo como essas práticas são percebidas e gerenciadas em níveis 

políticos, econômicos, sociais e médicos. Serão analisados alguns estudos sobre a 

prática de circuncisão feminina e circuncisão masculina a fim de elaborar uma discussão 

sobre o caráter regulador dessas práticas no que se refere a sua importância cultural, 

social, religiosa e política. O intuito deste estudo é também mostrar que a prática de 

circuncisão feminina é ordinariamente tida como uma forma de violência de gênero e 

resumida, assim, à uma prática estritamente voltada ao controle e domínio. Algo que se 

assemelha à prática de circuncisão masculina, que como veremos, possui uma maior 

flexibilização e um debate não tão autocentrado quanto o que ocorre sobre a circuncisão 

feminina. 

 

Palavras chaves: Circuncisão feminina, circuncisão masculina, mutilação genital, 

direitos humanos, cultura. 



ABSTRACT 

This paper aims to address the issue of female and male circumcision and the 

way these practices are perceived and managed at political, economic, social and 

medical levels. Some studies on the practice of female and male circumcision will be 

analyzed in order to develop a discussion on the regulatory nature of these practices 

with regard to their cultural, social, religious and political importance. The aim of this 

study is also to show that the practice of female circumcision is ordinarily considered a 

form of gender violence and is therefore reduced to a practice strictly focused on control 

and domination. This is similar to the practice of male circumcision, which, as we will 

see, is more flexible and the debate is not as self-centered as that which occurs on 

female circumcision. 

 

Key words: Female circumcision, male circumcision, genital mutilation, human rights, 

culture.



 

Sumário 

1. Introdução .................................................................................................... 8 

2. Circuncisão feminina ................................................................................... 9 

3. Circuncisão masculina ............................................................................... 11 

4. Circuncisão em nome da Lei ...................................................................... 13 

5. Circuncisão em nome da tradição ............................................................. 18 

6. Circuncisão em nome da Medicina ............................................................ 26 

4. Conclusão ................................................................................................... 30 

5. Referências Bibliográficas.......................................................................... 31 
 



1. Introdução 

Quando pensamos sobre o que seria a circuncisão é bem provável que o direcionamento 

para responder a essa pergunta esteja vinculado com a prática da circuncisão masculina. 

No entanto, a circuncisão também ocorre no campo feminino. Há um debate extenso 

entre circuncisão masculina e circuncisão feminina. Enquanto práticas que estão ligadas 

às condições culturais de uma comunidade, com implicações em níveis políticos e 

econômicos, existe uma questão ética envolta do tema do olhar estigmatizado para a 

circuncisão feminina e circuncisão masculina. O termo utilizado pela Organização das 

Nações Unidas (ONU) para referir-se à prática de circuncisão feminina, mutilação 

genital feminina, carrega uma dimensão política sobre a prática, isto é, considerando um 

ato de violência e lesão contra os corpos de mulheres. Entretanto, a ONU não classifica 

a prática de circuncisão masculina como uma mutilação genital o que nos levanta 

questionamentos como, o porquê da diferenciação na forma como essas práticas são 

tratadas e quais suas implicações sociais? 

Evidentemente, em vista do tema da circuncisão feminina, existem questões éticas que 

envolvem a saúde das mulheres, a liberdade e o direito sobre o próprio corpo, que 

também recai sobre a circuncisão masculina. Não obstante, existem vários aspectos de 

ordem social e cultural que atravessam o sujeito circuncidado, atribuindo um valor 

simbólico a essa prática que supera a perspectiva de violência, pois está associado 

muitas das vezes à própria cosmovisão que abrange o sujeito. Desse modo, este trabalho 

pode ser entendido como uma análise da prática de circuncisão feminina e masculina 

em paralelo ao conceito de mutilação genital feminina e mutilação genital masculina, 

indicando um conflito político e ideológico. 

Ao longo deste trabalho, utilizarei o termo ‘’circuncisão feminina’’ e ‘’circuncisão 

masculina’’ para me referir à prática, evitando o uso do termo ‘’mutilação’’, uma vez 

que este carrega uma conotação de estigmatização. O termo ‘’mutilação’’ será 

empregado apenas de forma explicativa, para esclarecer o conceito. 

O método de pesquisa adotado para elaboração deste trabalho consistiu em uma análise 

bibliogáfica de artigos e obras variadas sobre o tema da circuncisão feminina. Para a 

análise da circuncisão masculina, a obra principal utilizada foi Understanding 

Circumcision - A Multi-Disciplinary Approach to a Multi-Dimensional Problem, que 

serviu como referência central para a discussão sobre a prática. 



2. Circuncisão feminina 

 

A circuncisão feminina, também conhecida como ‘’mutilação genital feminina’’ é uma 

prática cultural que pode simbolizar um rito de passagem. Tal prática é realizada em 

diversas regiões do mundo, mas sua maior concentração está localizada em alguns 

países africanos. O termo ‘’mutilação genital feminina’’, carrega consigo um caráter 

discriminatório. Ao longo da pesquisa realizada sobre circuncisão, tanto feminina 

quanto masculina, foi possível notar que a utilização do termo ‘’mutilação’’ é um 

recurso linguístico que carrega consigo um caráter de denúncia. No levantamento 

bibliográfico realizado, o uso desse termo sempre esteve vinculado com um discurso de 

não aceitação da prática e da necessidade dela ser controlada ou completamente 

extinguida. 

Em exemplificação, a Organização das Nações Unidas, faz uso do termo ‘’mutilação 

genital feminina’’. A prática é criticada por ser considerada uma violação dos direitos 

humanos. Dessa forma, passa a ser estruturado campanhas de intervenção à prática 

tendo como objetivo a sua completa eliminação. Essas intervenções, bem como os 

discursos que atuam contra a prática, não levam em consideração o fato de que a 

circuncisão feminina faz parte de dinâmicas culturais que expressam as vivências e 

subjetividade do indivíduo. O discurso contra a circuncisão feminina é embasado nos 

riscos de complicações imediatas e de longo prazo na saúde psicológica, obstétrica, 

genital, sexual e reprodutiva das mulheres. 

A ONU identifica quatro tipos principais do que ela chama de ‘’mutilação genital 

feminina’’. Trata-se de quatro tipos de cortes que variam em gravidade, sendo a 

infibulação, a forma mais severa de corte. 

Tipo I: Clitoridectomia, consiste na remoção parcial ou total da glande do clitóris e/ou 

prepúcio. 

Tipo II: Excisão, remoção parcial ou total da glande do clitóris e dos pequenos lábios, 

podendo incluir também a excisão dos grandes lábios. A quantidade de tecido removido 

pode variar de uma comunidade para outra. 



Tipo III: Infibulação, procedimento que envolve o estreitamento do orifício vaginal com 

vedação de cobertura. Isso é realizado cortando e reposicionando os pequenos e/ou 

grandes lábios, podendo ou não incluir a remoção da glande/prepúcio do clitóris. 

Tipo IV: Engloba todos os outros procedimentos prejudiciais à genitália feminina para 

fins não médicos. Isso pode incluir piercings, incisões, raspagens ou cauterizações. 

O uso do termo ‘’mutilação genital feminina’’ por órgãos como: a ONU, o Fundo de 

População das Nações Unidas e o Fundo das Nações Unidas para as crianças, tem como 

objetivo principal enfatizar a perspectiva dos direitos humanos sobre o assunto. Partindo 

dessa lógica, pensar o corpo humano é pensar em um corpo que é tratado e entendido 

não apenas como um elemento biológico, mas também como uma construção social. Há 

uma influência das normativas sociais e culturais na forma como o corpo é 

experimentado, compreendido e normalizado ao longo do tempo, isso reflete em uma 

dinâmica de poder e controle. Essa dinâmica de controle, irá regular o que é aceitável e 

o que é considerado “normal’’ no contexto social. 

Quando a circuncisão passa a ter um caráter questionável o olhar sobre ela recai a partir 

da perspectiva de mutilação. A escolha da terminologia usada para se referir às práticas 

de circuncisão feminina tende a colaborar com uma visão mais estigmatizada da mesma. 

Dessa forma, a importância da prática em determinadas comunidades torna-se 

questionável, criando uma abertura para sua marginalização, já que se distancia das 

normas ocidentais vigentes, ignorando, assim, aspectos do corpo e da sexualidade que 

são atravessados por práticas ritualísticas e de caráter identitário, como a circuncisão 

feminina é para comunidades como: os Kikuyus, localizada no Quênia, e os Núbios do 

Egito. No caso da circuncisão feminina os aspectos culturais da prática são ignorados 

por organizações como a ONU, que na tentativa de erradicar a prática, cria conflitos 

identitários dentro das próprias comunidades em que ela intervém. 

Embora tanto a circuncisão masculina quanto a feminina envolvam intervenções nos 

órgãos genitais, elas são percebidas de formas distintas. De modo geral, práticas 

relacionadas à genitália feminina são frequentemente vistas pelo Ocidente como 

mutilação, especialmente quando se referem a rituais culturais ou religiosos. Conquanto, 

quando a circuncisão masculina é deslocada para o campo da medicina, ela é encarada 

de maneira mais positiva, já que é vista como um procedimento voltado para a saúde e 



bem-estar, com o suposto objetivo de prevenir doenças e promover a saúde, como 

veremos mais adiante. 

A percepção de que a medicina transcende as limitações culturais e geográficas é 

importante nesse contexto. Práticas religiosas e rituais, que são frequentemente 

associadas a culturas específicas, são muitas vezes vistas como limitadas, enquanto a 

ciência e os procedimentos tendem a ser considerados universais e neutros, sem as 

mesmas restrições culturais. 

 

3. Circuncisão masculina 

 

Para abordar o tema da circuncisão masculina, utilizarei como principal referência de 

estudo a obra: Understanding Circumcision - A Multi-Disciplinary Approach to a 

Multi-Dimensional Problem. A obra traz consigo dezoito capítulos e avalia a 

circuncisão sob diferentes perspectivas (ética, médica, cultural e legal). Cada capítulo 

representa um artigo que trata de formas distintas a circuncisão masculina, sendo que 

três deles abordam a circuncisão feminina. 

O foco do questionamento em relação aos motivos que levam a realização da prática 

estão envolta das implicações geradas para a saúde do homem. A maioria dos estudos 

apontam os malefícios causados pela circuncisão masculina a médio e longo prazo. 

Dentre esses malefícios estão a disfunção sexual, os danos psicológicos, disforia genital, 

depressão, violação física e traumas que podem causar impacto no desenvolvimento do 

indivíduo. A prática da circuncisão masculina é constituída por fatores médicos, 

culturais e religiosos. 

Countries that have criminalized only female circumcision fail 

to provide equal protection for male minors. Laws against 

non-therapeutic   female   genital   cutting   violate 

anti-discrimination legislation and contravene principles of 

equal protection enshrined in human rights law (2001, p.8). 

O cerne da análise sobre a circuncisão masculina estabelece uma diferenciação no modo 

como a prática é analisada e tratada socialmente e legalmente em detrimento da 

circuncisão feminina. Enquanto a circuncisão feminina é criminalizada e 

preponderantemente vista como uma mutilação que fere os direitos humanos, a 



circuncisão masculina encontra-se em um lugar de debate no qual, embora existam 

argumentos que justifiquem sua desnecessidade, ela é regularizada, medicalizada e sua 

prática se torna acessível e naturalizada. 

Para além do discurso médico e legal, coexiste o discurso identitário, cultural e étnico. 

Como apontado na obra analisada, no capítulo dois, ‘’Jewish Circumcision: An Enigma 

in Historical Perspective’’ de LEONARD B. GUCK. Nesse capítulo, é abordado como a 

prática da circuncisão masculina foi percebida e discutida entre cristãos e judeus. Para 

os Judeus, a circuncisão masculina é identitária e simboliza sua relação com Deus, 

sendo parte de um ritual físico. Já para os cristãos, ela é vista como uma mutilação 

corporal desnecessária. ‘’[...] apprehension of the divine realm is granted only to men 

who are sexually diminished. To phrase this differently, the most complete 

self-fulfillment requires partial sacrifice of sexual fulfillment’’ (2001, p. 29-31). A 

maneira como o indivíduo utiliza e se relaciona com o próprio corpo, reflete 

significativamente os valores, normas e práticas da sociedade da qual ele pertence, 

sendo um reflexo das influências sociais, culturais e históricas que moldam seu 

comportamento e identidade. 

Desse modo, percebe-se as formas de diferenciação da circuncisão masculina em 

relação a religião, como um rito de passagem e dentro do discurso médico. Ela pode 

simbolizar um contato com o divino, no caso dos Judeus, uma forma de estabelecer 

vínculos com a sua comunidade através dos ritos de passagem, no caso dos Kikuyus e 

dos Núbios, e através da medicalização se transforma a circuncisão em uma prática mais 

segura, pois ela passa a ser feita em um ambiente controlado e esterilizado. Dentro 

dessas diferenciações, existe concomitantemente um discurso contra a prática que a 

coloca como uma violação dos direitos humanos. Medicamente falando, existem razões 

para a não realização da circuncisão masculina, pois ela não traz benefícios à saúde. Os 

discursos que endossam a prática alegando benefícios médicos são contestados a ponto 

de demonstrarem que não há tais benefícios, pelo contrário, esse discurso é visto sem 

fundamentos científicos movido por um discurso emocionalmente carregado. A crítica 

principal é que a circuncisão não deveria ser realizada sem uma razão médica clara, já 

que a natureza do corpo humano, incluindo os órgãos genitais, é vista como adequada 

para suas funções sem a necessidade de modificações artificiais. 



Muitas vezes a prática da circuncisão masculina é adotada visando uma ‘’falsa’’ 

proteção à saúde que é construída através de discursos médicos e comprada de forma 

irracional, sem questionamentos pela maior parte dos indivíduos, que por sua vez, 

estimulam outros da sua comunidade a realizarem a prática, isso se dá através de uma 

pressão social. Sendo importante levar em consideração que, em muitos casos, a prática 

da circuncisão masculina é mais impulsionada por fatores sociais e culturais do que por 

fundamentos científicos. 

Ao longo deste trabalho, observaremos as diferenças no tratamento das circuncisões 

feminina e masculina. Ambas as práticas envolvem modificações genitais, e ambas são 

questionadas em termos éticos, médicos e legais. Contudo, enquanto a circuncisão 

feminina é amplamente condenada, a circuncisão masculina continua sendo aceita e, em 

muitos casos, até incentivada. Essas disparidades levantam questões sobre a coerência 

ética, médica, jurídica e religiosa das abordagens. 

 

4. Circuncisão em nome da Lei 

 

A circuncisão feminina é amplamente reconhecida como uma grave violação dos 

direitos humanos, e, por essa razão, enfrenta um combate crescente em diversas formas. 

A deputada angolana Luísa Damião a classificou como uma violência de gênero, 

sugerindo que deveria ser tratada junto com outras práticas prejudiciais, como 

casamentos precoces e forçados. Nesse contexto, a circuncisão feminina é 

frequentemente abordada como "mutilação genital feminina". Damião argumenta que a 

erradicação dessa prática deve ser vinculada ao combate à desigualdade de gênero, 

promovendo o empoderamento social e econômico das mulheres. 

Como proposta para combater a circuncisão feminina, observa-se uma ênfase em 

projetos legislativos e campanhas educativas que buscam sensibilizar as comunidades 

sobre os danos e consequências dessa prática. Um exemplo disso é a criação do Dia 

Internacional da Tolerância Zero à circuncisão feminina, celebrado no dia 6 de 

fevereiro, conforme a resolução 67/146 da Assembleia Geral da ONU. Esse dia tem 

como objetivo aumentar a conscientização social para erradicar a prática. 

No artigo 160.º do Código Penal Angolano, consta o seguinte: 

 

ARTIGO 160.º (Ofensa grave à integridade física) 



1. É punido com pena de prisão de 2 a 10 anos quem ofender o 

corpo ou a saúde de outra pessoa de forma a provocar-lhe: 

a) Deformidade grave e permanente ou privação de órgão ou 

membro; 

b) Mutilação genital feminina, total ou parcial, através de 

clitoridectomia, de infibulação, de excisão ou de qualquer outra 

prática lesiva do aparelho genital feminino por razões não 

médicas; 

c) Diminuição ou perda permanente da saúde física ou psíquica, 

de um dos sentidos, de um membro, de um órgão ou de uma 

função; 

d) Doença particularmente dolorosa; 

 

e) Perigo para a vida. 

 

2. Se a privação do órgão ou membro a que se refere a alínea 

 

a) do número anterior for efetuado com fim lucrativo, a pena é 

de prisão de 3 a 12 anos. 

(CÓDIGO PENAL ANGOLANO, 2020, p.73) 

 

 

 

Dentro do debate ético e legal, a questão da violação dos direitos das crianças é um 

ponto crucial, com muitos argumentando que a circuncisão, quando realizada sem 

consentimento, se configura como uma mutilação corporal e uma forma de tortura 

física. Essa visão destaca a importância de princípios como a integridade física, a 

autonomia corporal e o consentimento informado. 

De acordo com o capítulo Circumcision of Boys in Sweden - Proposal for Government 

Regulation, na Suécia, a circuncisão masculina é um tema controverso quando atravessa 

as barreiras culturais e dos direitos humanos. Nesse contexto, grupos religiosos resistem 

à proibição da prática, considerando-a parte essencial de sua identidade. A pressão da 



comunidade dificultou a implementação de uma proibição legal, mas o governo sueco 

exigiu que a circuncisão masculina fosse realizada em ambiente seguro e por 

profissionais qualificados, com o consentimento dos pais, visando minimizar danos à 

saúde da criança. Grupos religiosos argumentam que a proibição da circuncisão 

masculina violaria os direitos à liberdade religiosa. Porém, a prática é reconhecida como 

desprovida de valor médico no país, e a circuncisão feminina já é proibida há mais de 

20 anos, levantando o questionamento: por que a circuncisão feminina é tratada com 

tanta severidade, enquanto a circuncisão masculina continua sendo debatida e, em 

alguns casos, aberta à flexibilização? 

O debate legal sobre a circuncisão revela que, em alguns países, essa prática é vista 

como uma responsabilidade médica, focada em garantir que não haja violação dos 

direitos das crianças. Esses desafios éticos e legais ressaltam a necessidade de 

considerar a circuncisão masculina como uma possível violação corporal. Ao atravessar 

a autonomia do corpo, a prática pode ser encarada como uma violação dos direitos da 

criança, o que demanda uma conscientização maior sobre os impactos negativos dessa 

intervenção. 

A circuncisão masculina é frequentemente descrita como uma violação dos direitos 

humanos quando realizada sem levar em consideração a decisão individual do sujeito. 

Argumenta-se que a prática não deveria ser imposta nem realizada sem o devido 

consentimento, o que implica considerar a liberdade individual e o direito à autonomia. 

Esse ponto se intensifica ao se considerar o momento em que a circuncisão ocorre: na 

maioria dos casos, ela é realizada no período neonatal, mas, em países como a Coreia do 

Sul, o procedimento é realizado entre os 12 e 14 anos, levantando questões sobre o 

direito de decidir sobre o próprio corpo, especialmente em relação à proteção dos 

direitos das crianças. 

Além disso, a circuncisão é muitas vezes considerada uma forma de tortura, pois impõe 

um procedimento irreversível a crianças sem seu consentimento, o que pode resultar em 

sérios impactos negativos na vida adulta, como a redução do prazer sexual, trauma 

psicológico e dificuldades com a identidade. Em Assaulted and Mutilated - A Personal 

Account of Circumcision Trauma, é relatado o impacto psicológico da circuncisão 

masculina em menores que não têm a liberdade de decidir sobre o procedimento. O 

autor, um jovem doutorando, compartilha sua experiência pessoal como vítima da 



circuncisão masculina, destacando os danos psicológicos que ele desenvolveu ao longo 

da vida e chamando a atenção para a violação dos direitos das crianças em relação a sua 

autonomia corporal. 

Na Europa, diferentes países abordam a circuncisão feminina de maneiras distintas. Na 

Noruega e no Reino Unido, por exemplo, existem leis que criminalizam a prática. 

Apesar das leis, a circuncisão feminina ainda ocorre em comunidades fechadas, o que 

dificulta sua erradicação. Outro obstáculo é a falta de dados epidemiológicos concretos 

sobre a prática, o que torna difícil mensurar sua incidência. A necessidade de estudos 

aprofundados sobre os determinantes comportamentais da circuncisão feminina e a 

capacitação de profissionais de saúde para lidar com suas consequências físicas e 

psicológicas são amplamente enfatizadas. 

A comparação entre a circuncisão feminina e a circuncisão masculina levanta questões 

centrais sobre os direitos humanos. Defensores da liberdade religiosa afirmam que 

proibir a circuncisão masculina violaria os direitos das comunidades judaicas e 

muçulmanas, que consideram o procedimento um ritual sagrado. No entanto, essa 

mesma lógica não se aplica à circuncisão feminina, que é vista como uma forma 

extrema de violência de gênero por órgãos como a ONU. 

A Suécia exemplifica esse dilema ao propor regulamentações para a circuncisão 

masculina, exigindo que o procedimento seja realizado por profissionais qualificados, 

sob anestesia e com o consentimento informado dos pais. Essa abordagem visa 

minimizar os riscos à saúde da criança e respeitar as tradições culturais e religiosas. No 

entanto, críticos apontam que essa medida não protege totalmente os direitos da criança, 

já que o procedimento é irreversível e realizado sem o consentimento do próprio 

indivíduo. 

Embora haja diferenças significativas entre os impactos da circuncisão feminina e da 

circuncisão masculina, a condenação da circuncisão feminina e a "aceitação" da 

circuncisão masculina revelam um paradoxo cultural e jurídico. Enquanto a circuncisão 

feminina é combatida com rigor por ser considerada uma violação dos direitos humanos 

e uma violência de gênero, a circuncisão masculina continua sendo tolerada, muitas 

vezes sem um questionamento profundo sobre suas implicações éticas. 



O tema do consentimento é destacado ao longo da obra Understanding Circumcision - A 

Multi-Disciplinary Approach to a Multi-Dimensional Problem especialmente nos 

capítulos 15 e 16, ressaltando que a decisão sobre a circuncisão masculina deve ser 

tomada pelo próprio indivíduo, quando ele for maduro o suficiente para isso. 

A circuncisão neonatal, uma prática comumente realizada nos Estados Unidos, levanta 

intensos debates, principalmente devido à complexa questão do consentimento e da 

autonomia individual. Embora muitas culturas vejam a circuncisão como uma tradição, 

quando considerada sob a ótica dos direitos humanos, ela é questionada, especialmente 

quando realizada sem justificativa terapêutica e sem o consentimento do indivíduo 

submetido ao procedimento. 

O capítulo Doctors, Be Warned, da obra Understanding Circumcision - A 

Multi-Disciplinary Approach to a Multi-Dimensional Problem, discute o risco legal 

enfrentado pelos médicos que realizam a circuncisão sem o consentimento adequado, 

destacando a necessidade de uma prática médica mais cuidadosa e responsável. O 

consentimento informado, essencial em qualquer procedimento médico, torna-se ainda 

mais complexo quando envolve crianças. O caso "Re Marion", na Austrália, exemplifica 

essa questão, quando um tribunal determinou que, para intervenções irreversíveis e não 

terapêuticas, a autorização dos pais sozinha não é suficiente, ‘’Article 12 has already 

had a considerable effect on Australian law. In a 1992 case (re Marion), the High Court 

decided that a child of sufficient competence had a right to consent to an operation. A 

surgeon was not permitted to perform a hysterectomy on a 12-year-old girl, even though 

her parents consented, and indeed wanted the operation’’ (2001, P. 292). 

A Convenção das Nações Unidas sobre os Direitos da Criança assegura que todas as 

crianças devem ter seus direitos respeitados, incluindo o direito à integridade física e ao 

livre desenvolvimento da personalidade. Nesse contexto, a circuncisão neonatal, 

especialmente quando não há justificativa terapêutica, é questionada não apenas pelos 

danos físicos potenciais, mas também pelo sofrimento psicológico que pode causar. 

Médicos que realizam tais procedimentos podem ser responsabilizados por agressão, e a 

prática da circuncisão pode ser vista, em muitas situações, como uma violação dos 

direitos humanos da criança. 



5. Circuncisão em nome da tradição 

 

Pensando na circuncisão como uma prática socialmente incorporada e que pode ser 

transmitida dentro de culturas específicas é possível pensar então, que o corpo passa a 

ser uma forma de comunicação. No corpo, estão presentes traços característicos da 

cultura, da maneira de pensar e da maneira de agir. Através desses traços, se faz 

intrínseca às técnicas corporais, a maneira como os corpos dos indivíduos em certos 

graus carrega consigo uma história de técnicas aprendidas, perpassadas e aperfeiçoadas 

de tempos. Isso contribui com a construção de significados, os quais conduzem o modo 

como os indivíduos tendem a construir seus pensamentos em cima das práticas 

corporais, mas também daquilo que está para além do físico e como as suas crenças 

tomam tamanho e força suficientemente capaz de passar a conduzir os modos de pensar, 

de agir e sentir desses indivíduos. 

Com as crenças tendo seus alicerces fincados nos simbolismos e no que eles 

representam, os sentidos, os significados e as variadas formas de ler e interpretar o 

mundo também se dão através desses símbolos. Dessa forma, a comunicação entre os 

indivíduos é construída através de uma linguagem simbólica que permite a ações como 

a religiosa, por exemplo, possam estar cada vez mais interligadas na sociedade e essa 

linguagem simbólica advém do próprio indivíduo inserido nessa forma de pensar. A 

ação religiosa representa o resultado da busca do indivíduo por sentido e significado da 

sua própria existência. A religião, com isso, representa um grande papel na sociedade, 

capaz de causar mudanças sociais, políticas e culturais. No contexto judaico, a 

circuncisão masculina sempre foi considerada um rito essencial e uma aliança com 

Deus. 

Paulo, um dos principais apóstolos do cristianismo, rejeitou a ideia de que a circuncisão 

fosse necessária para a salvação. Ele defendia que a verdadeira mudança deveria 

acontecer no interior de cada pessoa, em um nível espiritual, e não por meio de um rito 

externo. Essa visão teve um impacto profundo, ajudando os cristãos a se afastarem das 

práticas judaicas. Pensadores cristãos, como Justino Mártir e João Crisóstomo, 

continuaram a expandir esse entendimento, argumentando que a circuncisão era algo do 

passado, um símbolo da Antiga Aliança que já não fazia sentido. Assim, uma oposição 

teológica à prática foi se consolidando dentro do cristianismo, enquanto no judaísmo a 



circuncisão masculina permanecia um elemento central da identidade religiosa e 

cultural. 

A história da circuncisão também foi marcada por momentos de tensão na Europa 

moderna. Durante o século XVIII, o "Jew Bill" gerou polêmicas na Grã-Bretanha, com 

a circuncisão masculina sendo vista como um símbolo de separação entre judeus e 

cristãos, alimentando discursos hostis e sátiras populares. A associação entre 

circuncisão e o "outro" alimentou teorias conspiratórias e medos irracionais na 

sociedade britânica. 

No século XIX, com a emancipação dos judeus na Europa, o movimento Reformista 

dentro do judaísmo levantou questões sobre a necessidade de manter a circuncisão 

masculina. Algumas correntes reformistas tentaram abolir ou modificar a prática, mas 

enfrentaram forte resistência. No entanto, em vez de ser rejeitada, a circuncisão 

masculina foi medicalizada, sendo incorporada ao discurso médico moderno, o que 

garantiu sua continuidade dentro do movimento Reformista. 

A circuncisão masculina também teve impacto significativo em contextos não 

religiosos. Na Coreia do Sul, por exemplo, a prática foi adotada amplamente por 

influência médica e não religiosa. Diferente dos Estados Unidos, onde a circuncisão é 

realizada em recém-nascidos, na Coreia do Sul a idade predominante para o 

procedimento é entre 9 e 14 anos. Essa disseminação rápida da circuncisão está ligada a 

uma interpretação equivocada de estudos estrangeiros e à crença de que o procedimento 

está associado ao desenvolvimento moderno e à melhoria da qualidade de vida. Muitos 

médicos sul-coreanos acreditavam que a circuncisão era essencial para a saúde, apesar 

da falta de evidências científicas sólidas. O que veremos no próximo capítulo, 

“Circuncisão em nome da Medicina”. 

Na Suécia, optou-se pela não promoção da circuncisão infantil. Mas, como o país 

passou por um aumento na imigração de judeus e mulçumanos isso trouxe um novo 

debate sobre a prática, mais uma vez a questão da liberdade religiosa e dos direitos da 

criança pode ser observado. O governo, como solução para a questão da circuncisão 

masculina, permitiu a circuncisão sob condições higiênicas e com anestesia, mas sem 

consideração pela autonomia da criança, que não pode consentir. 



Em Attitudes of Egyptian Intellectuals Towards Genital Integrity for All, capítulo 4, da 

obra  Understanding  Circumcision - A Multi-Disciplinary Approach to a 

Multi-Dimensional Problem, a perspectiva sociocultural sobre a circuncisão masculina 

está ligada com o patriarcado e a construção da masculinidade, sendo a circuncisão um 

rito de passagem que firma o ideal de masculinidade e virilidade moldado de acordo 

com os padrões impostos culturalmente. Nesse capítulo, é levantado o debate sobre a 

relação da prática da circuncisão masculina com o patriarcado. Nesse caso, a 

circuncisão masculina é usada como uma forma de controle, sob a justificativa da 

necessidade de moldar o comportamento masculino visando um comportamento ideal, 

menos agressivo. As mulheres nesse contexto, acabam tendo um papel fundamental, 

pois são elas, as mães, as grandes incentivadoras da prática da circuncisão masculina. 

No caso, elas são movidas a circuncidar seus filhos sem questionar o porquê da 

necessidade da prática, apenas seguem os costumes e tradições orientadas pela 

perspectiva de que a prática da circuncisão masculina é algo benéfico para a saúde de 

seus filhos. 

O debate sobre a circuncisão se expande para questões de gênero e direitos humanos, 

como evidenciado na discussão sobre a circuncisão feminina no Egito, capítulo 5 da 

obra  Understanding  Circumcision - A Multi-Disciplinary Approach to a 

Multi-Dimensional Problem . A prática é vista como um rito de separação entre 

meninos e a figura materna, reforçando normas patriarcais e o controle sobre os corpos 

masculinos e femininos. Nesse capítulo, a prática da circuncisão masculina é 

questionada como uma imposição cultural e social, usada para reafirmar a 

masculinidade e a dominação patriarcal. ‘’Delegating women to reproduce and guard 

patriarchal norms and gender power balance is part of traditional gender power politics. 

Thus, if a father leaves the decision of MGM to the mother, it means that he leaves it to 

society. She has actually no say in the matter, even if it appears on the surface that she is 

the decision-maker. This is also the case with FGM’’ (2001, P.91). 

No contexto da circuncisão feminina, iniciativas em países como a Somália buscaram 

alternativas para substituir práticas danosas. A introdução da "sunna gudnin", um ritual 

menos invasivo, é usado como uma forma de contornar a dificuldade em acabar com a 

prática da circuncisão, dessa forma, cria-se alternativas menos invasivas sem a 

necessidade de banir completamente a prática. Essa estratégia também foi adotada em 



outros países africanos, onde rituais ‘’educativos’’ substituem a circuncisão feminina, 

considerada nesses casos como uma mutilação. 

Segundo Alessandra Gando Guerra, em Uma questão controversa: a circuncisão 

feminina no Quênia, o rito de passagem da circuncisão entre os Kikuyus, se dá tanto 

para as mulheres quanto para os homens, simbolizando o renascimento desses 

indivíduos e a partir disso o casamento torna-se possível. Para os Kikuyus, a circuncisão 

define sua identidade social, dessa forma a não circuncisão implicaria na 

desestruturação da sociedade, sendo considerado uma ofensa aos seus ancestrais. É esse 

rito de passagem que marca de forma identitária o funcionamento da comunidade, sendo 

importante para que outros processos ocorram, como o casamento e a reprodução. Um 

Kikuyu que não participa desse rito fica impedido de participar de outros, como o 

casamento, podendo até correr o risco de não ser considerado membro da comunidade. 

De acordo com Guerra, os Kikuyus passaram por um processo de colonização que 

implicou em divergências quanto a prática social da circuncisão feminina. Com a 

colonização, essa comunidade estava exposta aos costumes e crenças dos missionários 

que viam a circuncisão feminina como algo bárbaro e incompatível com o cristianismo. 

Num primeiro momento, os Kikuyus tiveram uma identificação com os escritos bíblicos 

por estes possuírem uma narrativa que se aproximava da história deles próprios. Os 

problemas começaram quando os missionários quiseram eliminar práticas e valores da 

comunidade, pois essas práticas e valores seriam supersticiosas e ineficazes; práticas 

não cristãs deveriam acabar. Por conseguinte, houve uma imposição de um pensamento 

ocidental frente as práticas ritualísticas dos Kikuyus, não levando em consideração as 

implicações sociais da circuncisão feminina e sua importância para a comunidade. 

Uma das visões que a autora trás sobre a circuncisão feminina quando fala sobre a 

discussão contemporânea em relação a essa prática, é de que no islã ela é considerada 

como uma forma de conter a impureza que estaria presente no órgão genital feminino, 

dessa maneira a mulher poderia exercer seu ‘’papel como mulher’’: tarefas domésticas, 

procriação, etc. Diferentemente, em relação ao homem, a circuncisão simboliza sua 

liberdade para explorar a vida, pois sua genitália não teria mais similaridade alguma 

com a genitália feminina, isso porque o prepúcio é visto como algo próximo a genitália 

feminina. 



Tendo esse estudo sobre a circuncisão entre os Kikuyus como um exemplo, podemos 

pensar a prática da circuncisão como sendo parte das visões construídas do indivíduo 

sobre si mesmo juntamente com suas experiências obtidas a partir do externo, do 

coletivo, e que de certa forma, é uma percepção do indivíduo na busca de sua essência e 

no modo como esse indivíduo se relaciona e interage com o mundo, não deixando de ser 

racional, pois é através dessa razão que o ser busca se orientar no mundo - orientação 

essa que se dá através da cultura, da religião, do coletivo do qual o indivíduo faz parte - 

. A teia de significados que passa a ser construída em cima das motivações culturais e 

religiosas está totalmente relacionada com os modos de interpretar e dar sentido ao 

mundo. São as visões construídas juntamente com as experiências obtidas a partir do 

externo que moldam a percepção do indivíduo na busca de sua essência e no modo 

como o mesmo se relaciona e interage com o mundo. As crenças, dessa forma, 

impactam na maneira como as sociedades são e estão estruturadas. 

Segundo Fadwa El Guindi em ‘’Female circumcision: multicultural perspectives. 

Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2006. Chapter 2 "Had This Been Your 

Face, Would You Leave It As Is?" Female Circumcision Among The Nubians of 

Egypt’’, para os Núbios a circuncisão masculina e feminina são uma prática 

culturalmente equivalente, tendo um papel socialmente estrutural por representar um 

rito de passagem. 

Guindi traz quatro dimensões sobre a circuncisão feminina: Beautification for Sexual 

Pleasure, The Women’s World, Demasculinization e The Islamic Rationale. 

Beautification for Sexual Pleasure, existe uma relação entre prazer, casamento e os 

significados sexuais da circuncisão feminina entre os Núbios. Segundo Guindi, há a 

necessidade de alguns homens Núbios precisarem passar longos períodos fora da sua 

comunidade a fim de trabalho. Geralmente alguns desses homens vão para o Cairo onde 

há mulheres não circuncidadas, sendo vistas como ‘’largas’’ pelas mulheres Núbias. 

Entre as mulheres Núbias, a circuncisão está ligada a necessidade de proporcionar 

prazer sexual de acordo com o que se entenderia por uma prática sexual mais prazerosa, 

para isso, o canal vaginal deve ser mais ‘’apertado’’. Essa ideia de prazer está ligada 

com o prazer do homem, ao proporcionar prazer ao homem proporciona prazer a 

mulher. 



Apesar disso, entre os Núbios a relação sexual é integrativa e mútua e são estimuladas 

através de movimentos corporais eróticos, não se tratando de uma busca individualizada 

do prazer. Para Guindi, a circuncisão feminina entre os Núbios pode ser comparada ao 

aumento dos seios na América no que diz respeito à importância cultural atribuída a 

uma parte do corpo feminino tendo a finalidade de aperfeiçoamento dessa mesma parte. 

Guindi traz como dimensão central da cultura Árabe e Africana a relação do sexo e da 

sensualidade em detrimento de uma aceitação social em grupos de mulheres onde se 

discutem como ser esse ‘’objeto de desejo’’ ideal. 

 

The Women 's World, ‘’[...] the sexualizing ritual of female circumcision is neither 

initiated by nor intended to appeal to men; it is the women's concern’’ (P.35). A prática 

da CF entre mulheres árabes é estimulada pelas mulheres, sendo que na maioria dos 

casos os homens desconhecem a prática. Entre as mulheres Núbias a circuncisão 

feminina está associada com o aprimoramento da beleza feminina. 

 

Demasculinization, segundo Abusharaf, na África há uma visão predominante de que o 

processo de circuncisão feminina desmasculiniza a mulher e a circuncisão masculina 

desfeminiza o homem. A circuncisão feminina, além de ser vista como um aspecto de 

beleza e feminização, também é destinada a controlar a energia sexual das jovens até o 

casamento. Não se considera que o objetivo seja reduzir permanentemente a sexualidade 

das mulheres. Pelo contrário, a circuncisão é vista como um meio para regular a energia 

sexual durante o período antes do casamento, com a intenção de promover o prazer 

sexual dentro do casamento. 

 

No entanto, há preocupações de que o procedimento possa ter consequências não 

intencionais, como diminuir permanentemente a sexualidade feminina, algo que 

preocupa algumas mulheres árabes. Algumas meninas encontram na experiência uma 

relação traumática e podem lembrar-se disso ao longo da vida. Em certos casos, 

meninas que resistem fisicamente à cirurgia podem acabar sofrendo cortes mais 

extensivos do que aquelas que aceitam o procedimento silenciosamente. 

 

Na cultura egípcia, tanto árabe quanto dos Núbios, há três rituais distintos que marcam 

o ciclo de vida masculino e feminino: a diferenciação dos sexos ritualizada no sétimo 

dia após o nascimento, a sexualização através dos rituais de circuncisão, e a maturidade 

alcançada pelos rituais de casamento. A sexualidade forte, ativa e diferenciada dentro do 



casamento é valorizada e culturalmente promovida entre as mulheres, que aprendem 

sobre diálogos eróticos elaborados, comportamentos sexuais e alimentos que podem 

melhorar a experiência sexual. A distinção sutil entre diminuir a sexualidade feminina e 

temporariamente regular a energia sexual de uma virgem é crucial, especialmente dentro 

de uma cultura que valoriza o prazer sexual e reconhece seu papel natural na vida 

humana. 

 

The Islamic Rationale, segundo a autora, a realização sexual para o Islã é um direito da 

mulher podendo resultar em divórcio caso haja problemas consideráveis em relação a 

esse cumprimento. O Islã não condena a prática sexual dentro do casamento como algo 

impuro, o desejo sexual tanto da mulher como do homem é reconhecido pelo Islã. 

De acordo com Guindi, no Sudão, assim como entre os Núbios no Egito, a forma menos 

invasiva da circuncisão feminina, categorizada medicamente como excisão, é referida 

como "sunna". O termo "sunna" possui múltiplos significados. Tecnicamente, significa 

"o caminho do Profeta": os ditos e práticas de Muhammad que servem como padrão 

ideal e modelo para o comportamento muçulmano. Estes são registrados nos 

compêndios de hadith, narrativas islâmicas compiladas pelos seguidores do Profeta, que 

são considerados uma autoridade crucial para o ensino islâmico, embora não sejam 

revelações divinas como o Alcorão. Os hadiths, sendo textos históricos, são sujeitos a 

interpretação e refletem diferentes pontos de vista. 

No contexto sudanês, o termo "sunna" é usado para descrever uma forma de circuncisão 

menos severa do que a infibulação, sugerindo assim uma aceitação islâmica dessa 

prática. Embora não seja considerado obrigatório, o uso do termo valida a prática para a 

maioria dos muçulmanos no Sudão. Sem entrar na etimologia dos termos usados para 

descrever a prática, o próprio termo "sunna" implica uma base islâmica, cuja 

legitimidade raramente é questionada. 

Os Núbios possuem dois tipos de procedimentos de circuncisão feminina. O método 

mais antigo, conhecido na terminologia médica ocidental como infibulação, envolve a 

remoção extensiva de toda a genitália externa e a sutura da abertura vaginal, deixando 

apenas pequenas aberturas para urinação e menstruação. Entre os Núbios, isso é 

chamado de "circuncisão faraônica". Segundo Guindi, uma forma menos severa foi 

introduzida no final dos anos 1950 ou início dos anos 1960. Eles a denominam 



"circuncisão de nylon". Essa forma de excisão é mais invasiva do que a versão mais 

comum no Baixo Egito, que consiste em cortar apenas a ponta da pele ou do capuz 

sobre o clitóris, similar à circuncisão do prepúcio masculino, a prática é um 

procedimento de modificação ou reconstituição dos tecidos genitais utilizando fios de 

nylon. 

A adoção da circuncisão de nylon em substituição à prática faraônica ocorreu 

naturalmente, como parte das mudanças costumeiras, e foi influenciada por vários 

fatores. Esta transformação significativa não foi planejada; não houve movimento 

organizado ou consciente, e nenhum grupo ou indivíduo estrangeiro interveio para 

promovê-la. As mulheres Núbios lideraram essa mudança por iniciativa própria, 

provavelmente devido à influência cultural de seus migrantes. Essa mudança ocorreu 

em detrimento de problemas que começaram a surgir com a prática da infibulação. 

Algumas mulheres Núbios começaram a apresentar complicações no parto e nas 

relações sexuais, dessa forma, foi preciso pensar em adotar uma nova prática de 

circuncisão menos danosa, no caso, a ‘’circuncisão de nylon’’ que com o tempo se 

tornou a única forma de circuncisão realizada. 

As razões para a prática da circuncisão feminina são variadas. Muitas vezes, ela é vista 

como parte de uma crença sociocultural que busca controlar a sexualidade feminina ou 

garantir a "pureza" das mulheres. Em algumas culturas, também há justificativas 

estéticas ou até religiosas. Porém, vale ressaltar que nenhuma religião endossa 

explicitamente a circuncisão feminina. Mulheres e meninas que passaram por essa 

experiência frequentemente compartilham histórias de sofrimento e trauma, levantando 

movimentos de conscientização e se tornando defensoras da abolição da prática, em 

contrapartida, há mulheres, como vimos no caso dos Núbios, que exaltam a prática 

como essencial para sua autoestima e autorrealização seja ela social ou sexual. 

Sob essa perspectiva, nota-se que o indivíduo nunca está totalmente livre do social, suas 

ações, suas escolhas se dão através de um leque de possibilidades que dependem do seu 

gênero, da sua raça e da sua classe, esse leque é limitado no que tange essas 

características das relações sociais existentes. 



6. Circuncisão em nome da Medicina 

 

A ideia de que a circuncisão tem benefícios médicos é amplamente debatida e 

contestada (Capítulos 3, 4, 8, 10, 12). Alguns capítulos da obra Understanding 

Circumcision - A Multi-Disciplinary Approach to a Multi-Dimensional Problem 

mencionam que a prática foi promovida por discursos médicos baseados em 

desinformação ou valores ultrapassados. 

Historicamente, a circuncisão masculina tem sido justificada por uma série de 

argumentos médicos, sociais e culturais, que mudaram ao longo do tempo. Inicialmente, 

a prática era defendida como uma forma de prevenir o onanismo, a enurese e a 

impotência, ideias que foram posteriormente rejeitadas. No entanto, a necessidade de 

uma justificativa contínua levou à adoção de novas razões, como a prevenção de 

doenças sexualmente transmissíveis, como o HIV e outras ISTs, apesar da falta de 

evidências conclusivas. 

Um dos argumentos frequentemente utilizados em favor da circuncisão masculina é a 

ideia de que ela pode ser utilizada para a prevenção do HIV. Existem estudos que 

sugerem uma redução nas infecções entre homens circuncidados em algumas regiões da 

África. Essa associação, no entanto, é questionada quando aplicada a países 

desenvolvidos, onde os métodos de prevenção, como preservativos, são mais acessíveis 

e eficazes. Estudos semelhantes foram realizados na Coreia do Sul, mas contestados 

quando comparados aos realizados no Japão. Alegava-se que a baixa incidência de HIV 

na Coreia do Sul se devia à circuncisão masculina, enquanto, no Japão, a maioria da 

população masculina não é circuncidada, mas a taxa de HIV permanece igualmente 

baixa. Além disso, essa justificativa ignora os riscos e complicações do procedimento, 

bem como os dilemas éticos relacionados à circuncisão infantil para prevenir uma 

doença na vida adulta. 

A Coreia do Sul oferece um exemplo interessante sobre a influência equivocada de 

estudos estrangeiros sobre a prática da circuncisão masculina. Médicos sul-coreanos 

adotam a circuncisão com base em pesquisas realizadas em outros países, mas esses 

estudos carecem de uma boa interpretação e distorcem as recomendações feitas pelos 

Estados Unidos, especialmente no que diz respeito ao uso de anestesia local para a 

circuncisão neonatal. A popularização da circuncisão na Coreia do Sul está relacionada 



ao desenvolvimento industrial e à modernização do país. A utilização de estudos 

africanos sobre a relação entre circuncisão e redução do HIV também contribuiu para 

justificar a circuncisão universal, sem considerar que países como o Japão, que não 

adotam essa prática em larga escala, mantêm uma baixa taxa de infecção. 

Na Coreia do Sul, a prática da circuncisão masculina é uma particularidade, com uma 

taxa de realização superior a 100%, devido às influências médicas e sociais. Ao 

contrário de outros países, onde a circuncisão neonatal é o padrão, na Coreia do Sul, ela 

é geralmente realizada entre os 9 e 14 anos, com maior incidência aos 12 anos. Essa 

prática não tem raízes religiosas, mas sim médicas e culturais. As consequências 

psicológicas e sociais dessa abordagem são apontadas no capítulo Male Circumcision in 

South Korea: History, Statistics, and the Role of Doctors in Creating a Circumcision 

Rate of Over 100%, da obra Understanding Circumcision - A Multi-Disciplinary 

Approach to a Multi-Dimensional Problem ressaltando que a circuncisão tardia, 

realizada durante a pré-adolescência, gera uma pressão social significativa sobre os 

meninos. Aqueles que já passaram pelo procedimento frequentemente encorajam ou 

pressionam seus colegas a se submeterem à circuncisão, criando um ciclo de coerção 

social. Essa pressão também se prolonga na vida adulta, com homens circuncidados 

influenciando aqueles que ainda possuem o prepúcio, reforçando um ideal de 

conformidade dentro da sociedade sul-coreana. 

Além do impacto social, há efeitos psicológicos individuais significativos. A 

circuncisão tardia pode ser traumática, principalmente por ocorrer em um período de 

grande vulnerabilidade emocional. Estudos apontam que homens circuncidados relatam 

mudanças na sensibilidade sexual, maior necessidade de lubrificação e insatisfação com 

o orgasmo. Ademais, há evidências de que a remoção do prepúcio afeta a inervação do 

pênis, comprometendo a experiência sensorial. No entanto, muitos homens não 

conseguem identificar esses efeitos devido à falta de conhecimento sobre a anatomia 

peniana intacta. 

No capítulo Doctors Be Warned - Circumcise Today, and You Could Be Sued Tomorrow 

(Capítulo 16), da obra Understanding Circumcision - A Multi-Disciplinary Approach to 

a Multi-Dimensional Problem, é levantada a crítica sobre médicos que realizam a 

circuncisão masculina sem uma justificativa legal. Como a circuncisão pode ser 

considerada uma intervenção não terapêutica e potencialmente prejudicial, ela pode 



resultar em processos judiciais por violar os direitos das crianças, além de gerar 

diversos malefícios comprovados à saúde do indivíduo circuncidado, como danos 

psicológicos ao longo da vida, estresse pós-traumático e alterações na sensibilidade do 

pênis, afetando a excitação e a masturbação. 

O debate médico e legal em torno da circuncisão também envolve a liberdade religiosa, 

com argumentos defendendo que essa liberdade não deve sobrepor o direito da criança 

ao seu próprio corpo. ‘’The United Nations Convention on the Rights of the Child 

recognizes the child's right to autonomy and bodily integrity - rights violated by forced 

genital cutting’’ (2001, P. 7). 

O impacto psicológico da circuncisão masculina também se reflete na maneira como os 

homens percebem sua identidade e sexualidade. O relato de um estudante de doutorado 

de 27 anos, capítulo 15, revela que a circuncisão tardia pode ser sentida como uma 

agressão e mutilação, deixando marcas emocionais duradouras. Isso evidencia que a 

circuncisão, quando realizada sem o pleno consentimento e compreensão do sujeito, 

pode se tornar um fator de trauma psicológico. 

Como foi possível notar ao longo da obra Understanding Circumcision - A 

Multi-Disciplinary Approach to a Multi-Dimensional Problem apesar de alguns médicos 

defenderem a prática com base em argumentos questionáveis e contestados, existe um 

movimento que enfatiza a importância do consentimento informado, bem como a 

consideração dos impactos sexuais e psicológicos a longo prazo. O estudo da anatomia 

peniana e das funções do prepúcio reforça a necessidade de uma abordagem mais 

criteriosa sobre a circuncisão, garantindo que os indivíduos possam decidir 

conscientemente sobre seu próprio corpo. 

Um dos argumentos mais comuns a favor da circuncisão masculina é a prevenção do 

câncer peniano, mas a incidência dessa doença é extremamente baixa, mesmo em países 

com taxas de circuncisão reduzidas, como a Finlândia. A relação entre circuncisão 

masculina e redução do câncer cervical em parceiras também é fraca e não sustentada 

por evidências significativas. Quanto às infecções do trato urinário, há estudos que 

sugerem um risco ligeiramente maior em meninos não circuncidados, mas o custo do 

procedimento supera em muito o custo do tratamento dessas infecções. 



Na Nova Zelândia, a circuncisão masculina foi implementada no período pós-guerra, 

sob alegação de melhorar a higiene e prevenir doenças sexualmente transmissíveis. 

Contudo, a prática não durou muito, pois estudos realizados entre as décadas de 1950 e 

1960 demonstraram que a remoção do prepúcio não oferecia benefícios médicos 

significativos. Ainda assim, a circuncisão é realizada em algumas comunidades 

imigrantes, especialmente entre os polinésios, que consideram a prática um rito de 

passagem. 

Em países como a Austrália, a circuncisão foi promovida por décadas como uma 

medida extrema para evitar a masturbação e problemas de higiene. No entanto, algumas 

tentativas de equiparar a prática com a circuncisão feminina foram rejeitadas, 

argumentando que a circuncisão feminina causa danos irreversíveis à função sexual e à 

saúde da mulher, enquanto a circuncisão masculina é frequentemente considerada 

menos invasiva. Contudo, críticos apontam que ambas as práticas envolvem a remoção 

de tecido genital sem o consentimento do indivíduo, configurando uma violação dos 

direitos humanos. 

Quando se trata da circuncisão masculina, a medicina geralmente a enxerga sob uma 

ótica de saúde pública e prevenção de doenças, como a prevenção de infecções urinárias 

ou doenças sexualmente transmissíveis. Esse enfoque é mais frequentemente aceito nas 

sociedades ocidentais, que possibilita à circuncisão masculina a realização da prática 

através de um procedimento médico, mesmo que envolva uma modificação no corpo 

humano. 

No entanto, a circuncisão feminina é raramente associada ao campo da medicina. A 

medicina ocidental não reconhece a circuncisão feminina como um procedimento 

aceitável, e as complicações associadas à prática, como visto ao longo desse trabalho, 

são usadas como argumentos para sua erradicação. A proposta de considerar a 

circuncisão feminina como uma prática médica de modificação genital tem sido 

descartada, dado que, na maioria dos casos, ela é vista como mutiladora e prejudicial à 

saúde da mulher. 

 

O argumento utilizado pela ONU contra a medicalização da circuncisão feminina é que 

ela não torna a prática segura e pode até mesmo legitimá-la, violando os direitos das 

mulheres e o código de conduta dos profissionais de saúde, em contrapartida, a ONU 

ressalta que a circuncisão masculina é um recurso importante na prevenção do HIV. 



Mas, como apontado na obra Understanding Circumcision - A Multi-Disciplinary 

Approach to a Multi-Dimensional Problem : ‘’The United Nations Convention on the 

Rights of the Child recognizes the child's right to autonomy and bodily integrity - rights 

violated by forced genital cutting’’ (2001, P. 7), através dessa lógica podemos pensar a 

prática da circuncisão masculina como uma violação dos direitos humanos, tanto quanto 

a circuncisão feminina. No entanto, ao mesmo tempo em que a prática da circuncisão 

masculina é defendida em prol da saúde sob o argumento da prevenção do HIV, a 

circuncisão feminina ocorre de forma clandestina, por não ser uma prática legalizada e 

devidamente medicalizada, expondo mulheres e meninas a uma maior probabilidade de 

contrair HIV, isso devido às condições em que a prática ocorre, muitas vezes com 

ferramentas não esterilizadas. Segundo o Fundo de População das Nações Unidas, 

embora não haja uma associação clara entre circuncisão feminina e HIV, certos fatores, 

como o uso de instrumentos compartilhados, podem aumentar o risco de infecção. 

 

 

 

4. Conclusão 

O objetivo desse trabalho foi traçar um panorama do que foi pesquisado ao longo de 

dois semestres sobre a circuncisão. Inicialmente, a pesquisa focava na circuncisão 

feminina e suas implicações culturais e religiosas, tendo o intuito de entender até que 

ponto a circuncisão feminina poderia ser vista como uma violência de gênero. Ao longo 

da pesquisa, revelaram-se fatores importantes no que tange aos aspectos da prática e o 

modo como ela é vivenciada e percebida pelos indivíduos. O estudo conduziu, aos 

poucos, o olhar sobre a circuncisão masculina, nos mostrando como ela exerce um papel 

fundamental para entender, de maneira mais ampla, os impactos de práticas corporais 

como a circuncisão nos âmbitos religioso, cultural, médico e jurídico. 

Os contrastes que surgiram entre a circuncisão feminina e a circuncisão masculina 

redirecionaram a perspectiva inicial da pesquisa, levantando questões como: a maneira 

pela qual a circuncisão feminina é tratada em relação à masculina não estaria, de certa 

forma, evidenciando uma possível desigualdade de gênero? 

O pressuposto inicial ao pesquisar sobre circuncisão era de que a prática em si seria uma 

possível violência de gênero; no entanto, foi possível observar que o ritual da 

circuncisão tanto feminina quanto masculina, exerce um papel identitário fundamental 

na constituição do indivíduo, muitas vezes tendo a mesma equivalência em grau de 



importância, sem uma distinção de gênero demarcada. A pergunta, então, se refaz ao 

observar que há distinção de gênero sobre o olhar ocidental que recai sobre a prática. 

A circuncisão masculina é debatida e analisada sob diversas perspectivas, levantando 

uma discussão constante sobre sua relevância. Ela deve ou não ser aceita? Ela deve ser 

criminalizada? Ela deve ser medicalizada? 

Todo esse debate, ao final, nos conduz para o entendimento que a circuncisão masculina 

é, de certa forma, aceita, legalizada e medicalizada, permitindo que a prática ocorra com 

maior segurança e controle. Ela é controlada a partir da sua legalização, diferentemente 

da circuncisão feminina, que tenta ser controlada a partir de sua criminalização. Diante 

disso, não haveria uma violência em detrimento de uma desigualdade de gênero contida 

neste ato? 

O debate que gira em torno da circuncisão feminina é incisivo contra a prática, não 

abrindo tanto espaço para discussão, como ocorre com a circuncisão masculina. Por fim, 

a partir do que foi feito aqui, pretende-se responder a essa pergunta central, dando 

continuidade à pesquisa no mestrado. 

 

 

5. Referências Bibliográficas 

 

ABUSHARAF, Rogaia Mustafa (org.). Female circumcision: multicultural 

perspectives. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2006. 

Askew I, Chaiban T, Kalasa B, et al. A repeat call for complete abandonment of 

FGM. Journal of Medical Ethics, 2016;42:619-620. 

Committee on Economic, Social and Cultural Rights. General Comment No. 14. The 

right to the highest attainable standard of health. UN Doc. E/C. 12/2000/4. 

Committee on the Elimination of All Forms of Discrimination against Women. 

General Recommendation No. 14, Female circumcision. General Recommendation No. 

19, Violence against women. General Recommendation No. 24, Women and health. 

Demographic Perspectives on Female Genital Mutilation. New York, UNFPA, 2015. 

DENNISTON, G, HODGES, F, MILOS, M. Understanding Circumcision: A 

multi-Diciplinary Approach to a Multi-Dimensional Problem. New York: Kluwer 

Academic/Plenum Publishers, 2001. 

ECOSOC document E/CN.4/Sub.2/1999/14: "Third report on the situation regarding 

the elimination of traditional practices affecting the health of women and the girl child", 

by Ms. Halima Embarek Warzazi, pursuant to sub-commission resolution 1998/16. 

Eliminating Female Genital Mutilation: An interagency statement. WHO, 2008. 

E. Leye, K. Roelens, M. Temmerman. Medical aspects of female genital mutilation. 



International Center for Reproductive Health, University of Gent, 1998. 

Female Genital Mutilation: A Joint WHO/UNICEF/UNFPA Statement. WHO, 

1997. 

Female Genital Mutilation: The Practice WHO Information Package. WHO, 1994. 

Female Genital Mutilation/Cutting: A Statistical Overview and Exploration of the 

Dynamics of Change. New York, UNICEF, 2013. 

General Assembly document A/C.3/54/C.13. Traditional or customary practices 

affecting the health of women and girls. 

Global Strategy to Stop Health-Care Providers from Performing FGM. WHO, 

2010. 

Human Rights Committee. General Comment No. 20. Prohibition of torture and cruel 

treatment or punishment. General Comment No. 28. Equality of rights between men and 

women. CCPR/C/21/rev.1/Add.10. 

Implementation of the International and Regional Human Rights Framework for 

the Elimination of Female Genital Mutilation. New York, UNFPA, 2014. 

Jacqueline Smith. Visions and Discussions on Genital Mutilation of Girls, An 

International Survey. 1995. 

Knauth DR, Machado PS. "Corrigir, prevenir, fazer corpo”: a circuncisão masculina 

como estratégia de prevenção do HIV/AIDS e as intervenções cirúrgicas em crianças 

intersex. Sex, Salud Soc (Rio J) [Internet]. 2013Aug;(14):229–41. Available from: 

https://doi.org/10.1590/S1984-64872013000200010. 

Korkes, F., Silva II, J. L., & Pompeo, A. C. L.. (2012). Circuncisão por motivos 

médicos no sistema público de saúde do Brasil: epidemiologia e tendências. Einstein 

(São Paulo), 10(3), 342–346. https://doi.org/10.1590/S1679-45082012000300015. 

Lenine, E., Djú, I., & Gonçalves, E. de A.. (2023). Mutilação genital feminina: 

feminismos ocidentais, africanos e multiculturais. Revista Direito E Práxis, 14(4), 

2262–2292. https://doi.org/10.1590/2179-8966/2022/63345. 

M. de Bruyn. Socio-cultural aspects of female genital cutting. KIT, 1998. 

M. Hekmati. Towards the Eradication of Female Genital Mutilation in Egypt. 1999. 

Nahid Toubia. Caring for women with circumcision. A technical manual for healthcare 

providers. Rainbo, 1999. 

Palhares, D., & Squinca, F.. (2013). Os desafios éticos da mutilação genital feminina e 

da circuncisão masculina. Revista Bioética, 21(3), 432–437. 

Prof. H. Rushwan. FGC management during pregnancy, childbirth and post-partum 

period. Background paper for WHO Consultation, Geneva, 1997. 

S. Izett, N. Toubia. Learning about social change. A research and evaluation guidebook 

using female circumcision as a case study. Rainbo, 1999. 



SILVERMAN, Eric K. Anthropology and circumcision. Annual Review of 

Anthropology, v.22, p.419-445, 2004. 

Uma questão controversa: a circuncisão feminina no Quênia/ Alessandra Gando 

Guerra. – Guarulhos, 2016. 


