
   

 

   

 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS – ICH 

DEPARTAMENTO DE SERVIÇO SOCIAL – SER 

 

 

 

ISADORA DE ARAÚJO NASCIMENTO 

 

 

 

 

EMBRANQUECIMENTO E ACESSO À UNIVERSIDADE: COTAS RACIAIS E 

HETEROIDENTIFICAÇÃO NA UNB 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2025 



   

 

1 
 

ISADORA DE ARAÚJO NASCIMENTO 

 

 

 

 

Embranquecimento e acesso à universidade: cotas raciais e heteroidentificação na 

UnB 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 

apresentado como requisito para obtenção 

do grau de bacharelado em Serviço Social na 

Universidade de Brasília, sob a orientação da 

Prof.ª Dr.ª Marlene de Jesus Silva Santos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 

 



   

 

2 
 

AGRADECIMENTOS 

A conclusão dessa pesquisa e, consequentemente, a conclusão da minha graduação 

não são conquistas individuais. Isso resume e traduz o esforço e o afeto de dezenas de 

pessoas que me cercam e cuidam de mim de diversas formas. 

Começando pela minha família de sangue, aqueles que primeiro me apresentaram 

o mundo e o amor. Agradeço primeiramente a minha vó, Maria de Lourdes, a pessoa mais 

forte que já conheci. Teve que aprender a carregar o mundo nas costas com tão pouca 

idade. Chegando em Brasília, aos 16 anos, a senhora não fazia ideia como seria a vida 

nesse novo lugar e só pelas histórias que a senhora me conta enquanto tomamos café, na 

pausa do seu crochê, sei que não foi nada fácil. Mas a senhora conseguiu, com suas mãos 

gentis, porém fortes, criou seus filhos, netos e bisnetos sendo exemplo de força, coragem 

e resiliência. Nunca esqueço das suas palavras motivadoras, da sua paixão pelo 

conhecimento, e do seu entusiasmo com tudo que diz respeito aos estudos. A senhora 

sempre acreditou no meu potencial, desde a escola me incentivava e se orgulhava de mim 

ao ver boas notas nos meus boletins. A senhora criou a mim e a Bela junto com minha 

mãe, dividindo o pouco que tinha com a gente e sempre acreditando que dias melhores 

viriam. E se hoje eu sou a primeira neta a se formar em uma universidade federal, é porque 

a senhora me ajudou até aqui. 

A minha mãe, Marisa, eu agradeço por tudo, por ter me dado a vida, por ter 

sustentado tudo até nos piores momentos. Sempre acreditou que merecíamos o melhor. 

Em lugares que você mesma não teve oportunidade de acessar, lutou para que eu e minha 

irmã pudéssemos. Você abdicou de tantas coisas da sua vida para nos criar e nos educar 

da melhor maneira que conseguia, e é lindo ver como você continua com essa missão. 

Sendo a melhor educadora que conheço, você muda a vida de tantas crianças que têm a 

sorte de tê-la como professora. Você me apresentou a paixão pelo ensinar com amor. E 

hoje, todos os dias que trabalho, tem muito da Tia Marisa na Miss Isa. 

Ao meu pai, Fábio, eu agradeço por todos os esforços que fez por mim, agradeço 

pela sua presença na minha vida e pelo acolhimento nos períodos turbulentos que passei 

recentemente. Obrigada por acreditar no meu futuro, no meu sucesso e celebrar minhas 

conquistas. 

Agradeço a minha irmã, Isabela, que divide a vida comigo, desde antes mesmo de 

eu chegar ao mundo. Se almas gêmeas existem, você é a minha. Não há ninguém no 

mundo que me conheça e me entenda melhor que você. Somos opostos complementares, 

duas possibilidades diferentes do mesmo conjunto de fatores. Crescemos tão unidas, 

enfrentando os mesmos problemas, tendo uma à outra como porto seguro, que sinto que 



   

 

3 
 

com você eu posso enfrentar o mundo. A sua confiança no meu potencial e onde eu posso 

chegar me dão forças para acreditar em mim mesma. A Bela e a Nuny ficariam orgulhosas 

de quem nós nos tornamos e, óbvio, sempre juntas. 

Agradeço às minhas primas, Letícia e Marcela, que cresceram comigo cuidando 

de mim como irmã caçula. Aos meus padrinhos, que me encheram de amor como meus 

segundos pais. Aos demais familiares, Priscila, Vitor Toledo, José Victor, tia Mércia, tio 

Vaval, tio Juarez, tia Neide, tia Marcela, tio Cleiton, Rafa, Simone e Gil, eu carrego um 

pouco de cada um de vocês comigo, em qualquer lugar que eu estiver. 

Passando para a segunda parte da minha família, chego na família que eu pude 

escolher e não poderia começar falando de outra pessoa que não seja Isabela Joanol. 

Minha namorada, meu bem, meu amor amado e adorado. Quem me apresentou o amor 

mais calmo e puro que já experienciei. Eu te agradeço enormemente pela nossa parceria, 

a melhor que eu poderia ter pra dividir os dias, pelo relacionamento lindo que temos 

construído nesses últimos anos, não há quem nos conheça e não enxergue isso. O seu 

cuidado e amor me curam e me fortalecem todos os dias, nunca vou esquecer como esteve 

ao meu lado em todo o processo de escrita deste trabalho. Você me encorajou nos 

momentos difíceis, acreditou no meu potencial quando eu mesma duvidei dele. Você 

sempre sabe o que eu preciso, e demonstra seu cuidado comigo de tantas formas, seja em 

forma de risoto de abóbora, de um café fresquinho com tapioca pela manhã, ou sendo o 

colo que me acalma e me acolhe quantas vezes eu precisar (e como precisei nos últimos 

tempos). Eu poderia escrever páginas e páginas sobre o nosso amor, até porque eu só 

preciso de uma desculpa para ser tão romântica que beira à breguice, mas acho que vou 

parar por aqui e o resto eu te falo olhando nos seus olhos quando você chegar do trabalho. 

Aos meus amores, Nicole, Alice, Eduardo e Davi, eu os agradeço imensamente 

pela amizade, pelo amor, pelas conversas, por tantos momentos que vivemos juntos que 

parecem até uma vida inteira. O amor de vocês fez eu me amar mais. Fez eu descobrir 

que mereço o melhor das pessoas, porque é isso que eu ofereço sempre, o melhor de mim. 

A amizade de vocês me apresentou o mundo de uma outra perspectiva. E hoje eu me 

coloco nos lugares muito mais segura e orgulhosa de mim mesma, pois vocês me 

ajudaram a encontrar isso dentro de mim. 

Agradeço a minha amiga de longa data, Aryel, desde 2016 você ocupa um espaço 

gigante no meu coração. Obrigada por tudo desde lá, todas as conversas e vivências e por 

estar comigo em tantas descobertas, histórias e mudanças nesses quase 10 anos. Aos meus 

amigos, Gustavo e Giovanna, a amizade de vocês foi um presente lindo e inesperado que 

a UnB me trouxe, vocês estão no meu coração, obrigada por tudo. Às minhas amigas 



   

 

4 
 

Natália Mesquita e Nathalia Torres, agradeço por todas as conversas, das mais bobas às 

mais profundas, compartilhando histórias e vivências de forma tão acolhedora. Aos meus 

amigos do trabalho, Laís, Helena, Vicente, Leona, Junior, Talita, Catarina e Felipe, os 

agradeço por tornarem a rotina mais leve com a amizade e o bom humor de vocês, 

agradeço pelas trocas e pelo espaço seguro para compartilhar experiências ou só para 

conversar e desabafar depois de um dia difícil. 

Aos demais amigos, Thayna Hass, Gab Dias, Clara Franco, Maria Habibe, Sophia 

Barbosa, Patrick, Cristian, Anna Giulia, Ana Clara, Pedro Guimarães, Evelin Carvalho, 

Nayra Soares, saibam que todos vocês me marcaram e fazem parte da minha história, 

cada um do seu jeitinho. 

Às demais pessoas que me ajudaram nesse processo, inicio meus mais sinceros 

agradecimentos à professora Marlene de Jesus Silva Santos que me orientou tão bem 

durante todo esse trabalho. Nossas orientações foram como combustível para mim, pois 

sempre saía delas acreditando mais na importância do meu trabalho, na relevância do 

tema que escolhi pesquisar e me sentindo mais capaz. Obrigada pela sua paciência, 

acolhimento, flexibilidade e compreensão da minha realidade, das minhas 

particularidades e dos obstáculos que tive para finalmente chegar nesse momento de 

finalizar minha graduação. Te admiro e me inspiro em você como professora, como 

assistente social e como mulher. 

Agradeço aos integrantes da banca examinadora, pela sua disponibilidade mesmo 

em meio à um semestre tão turbulento quanto o que tivemos em 2025.1. 

Para finalizar, agradeço a mim mesma por não ter desistido, por ter conseguido 

levantar depois de muitos tropeços, pela determinação e pela coragem de mudar a própria 

realidade. Sem cair na falácia da meritocracia, mas batalhando dia após dia para melhorar 

a minha própria vida e a vida dos meus. Desde o tempo em que sonhávamos em ingressar 

na UnB, quando isso ainda era só um sonho que parecia tão distante de ser alcançado. 

Nós conseguimos, todas as minhas versões que formam quem eu sou hoje. Obrigada, 

Isadora! 

 



   

 

5 
 

RESUMO 

O presente trabalho analisa a política de cotas raciais na Universidade de Brasília (UnB), 

considerando seu contexto histórico, o seu caráter de política reparatória frente à exclusão 

estrutural dos negros no Brasil, tendo as bancas de heteroidentificação como a 

materialização do processo de embranquecimento da população brasileira pela via da 

miscigenação forçada. A pesquisa parte da experiência prática da autora em comissões de 

bancas de heteroidentificação, espaço no qual se tornou evidente a complexidade da 

formação racial e da definição fenotípica da identidade racial no país. A partir disso, 

surgiu a necessidade de compreender os processos históricos que moldaram a exclusão 

racial no Brasil, como o escravismo, o projeto estatal de embranquecimento populacional, 

o mito da democracia racial e a dupla exploração da mulher negra. A pesquisa busca 

compreender, ainda, o papel que o assistente social pode exercer nas comissões de 

heteroidentificação para o ingresso no ensino superior público. O estudo utiliza 

abordagem qualitativa, com metodologia baseada na revisão bibliográfica e organiza-se 

em três eixos principais: a formação sócio-histórica da exclusão racial no Brasil; a escolha 

estatal pelo embranquecimento da população por meio da miscigenação; e o surgimento 

das cotas raciais e sua implementação na UnB. Conclui-se que a política de cotas 

representa um avanço fundamental na luta contra o racismo, sendo essencial a atuação 

qualificada de assistentes sociais nas bancas, a fim de garantir a efetividade do processo 

de heteroidentificação. 

Palavras-chave: Cotas raciais; Embranquecimento; Miscigenação; Bancas de 

heteroidentificação. 

  



   

 

6 
 

ABSTRACT 

This paper analyzes the racial quota policy at the University of Brasília (UnB), 

considering its historical context and its nature as a reparatory policy in response to the 

structural exclusion of Black people in Brazil, with heteroidentification panels serving as 

the materialization of the process of whitening the Brazilian population through forced 

miscegenation. The research is based on the author's practical experience in hetero-

identification committees, a space in which the complexity of racial formation and the 

phenotypic definition of racial identity in the country became evident. From this, arose 

the need to understand the historical processes that shaped racial exclusion in Brazil, such 

as slavery, the state project of population whitening, the myth of racial democracy, and 

the double exploitation of black women. The research also seeks to understand the role 

that social workers can play in hetero-identification committees for admission to public 

higher education. The study uses a qualitative approach, with a methodology based on a 

literature review, and is organized into three main areas: the socio-historical formation of 

racial exclusion in Brazil; the state's choice to whiten the population through 

miscegenation; and the emergence of racial quotas and their implementation at UnB. It 

concludes that the quota policy represents a fundamental advance in the fight against 

racism, and that the qualified work of social workers on the panels is essential to ensure 

the effectiveness of the hetero-identification process. 

Keywords: Racial quotas; Whitening; Miscegenation; Hetero-identification panels. 

  



   

 

7 
 

 

INTRODUÇÃO .............................................................................................................. 8 

CAPÍTULO 1: CONTANDO TODA A HISTÓRIA: O PROCESSO DE 

FORMAÇÃO SÓCIO-HISTÓRICA DO BRASIL .................................................... 11 

1.1 Capitalismo mercantil, invasão colonial e o escravismo no Brasil .................................... 11 

1.2 Processo de abolição do escravismo no Brasil: resistência negra, capitalismo industrial e a 

marginalização do sujeito negro............................................................................................... 19 

CAPÍTULO 2: A COR DA NAÇÃO: RACISMO, EMBRANQUECIMENTO E 

MISCIGENAÇÃO NO BRASIL ................................................................................. 24 

2.1 Racismo estrutural e o projeto de embranquecimento da população negra ....................... 24 

2.2 A miscigenação, o mito da democracia racial e a exploração da mulher negra ................. 27 

CAPÍTULO 3: TRABALHO E UNIVERSIDADE: COTAS RACIAIS NA UNB E A 

CONTRIBUIÇÃO DO ASSISTENTE SOCIAL NAS BANCAS DE 

HETEROIDENTIFICAÇÃO ...................................................................................... 34 

3.1 Formação do mercado de trabalho assalariado no Brasil ................................................... 34 

3.2 O surgimento do sistema de cotas e a sua implementação na Universidade de Brasília ... 39 

3.3 Bancas de heteroidentificação e a participação do assistente social .................................. 46 

CONCLUSÃO ............................................................................................................... 52 

REFERÊNCIA BIBLIOGRÁFICA ............................................................................ 55 

 

  



   

 

8 
 

INTRODUÇÃO 

O presente trabalho investiga a política de cotas raciais na Universidade de 

Brasília (UnB), com ênfase no papel das bancas de heteroidentificação e na contribuição 

do assistente social nesses processos. A temática surge da vivência prática da autora em 

bancas avaliadoras, tanto no Vestibular UnB quanto no Programa de Avaliação Seriada 

(PAS), bem como da participação no II Curso de Formação de Avaliadores(as) para 

Comissões de Heteroidentificação, realizado em maio de 2023 pelo Núcleo de Estudos 

Afro-brasileiros da Universidade de Brasília (NEAB/CEAM) e ministrado pela 

professora Dra. Renísia C. Garcia Filice, pelo professor Dr. Joaze Bernardino Costa e 

pelo professor Dr. Nelson Fernando Inocêncio. 

A relevância do estudo se justifica pela centralidade que as políticas afirmativas 

assumem no combate às desigualdades raciais historicamente estruturadas no Brasil. 

Embora as cotas raciais representem um avanço significativo para a população negra, sua 

implementação enfrenta desafios práticos e éticos, especialmente no que se refere à 

identificação fenotípica dos candidatos. 

A experiência em bancas de heteroidentificação revelam não apenas casos de 

tentativas de fraude, mas também situações de difícil classificação racial, demandando 

dos heteroavaliadores um elevado nível de letramento racial e compreensão da formação 

sócio-histórica da população brasileira. 

Nesse contexto, a questão que orienta a pesquisa é: como as bancas de 

heteroidentificação da UnB, inseridas em um contexto histórico marcado pelo projeto de 

embranquecimento e pela miscigenação como estratégias de exclusão racial, operam na 

validação das cotas raciais, e de que forma a atuação de assistentes sociais pode contribuir 

para garantir a efetividade desse direito? 

O estudo torna-se relevante por poder auxiliar para o aprimoramento das práticas 

de heteroidentificação, alertando sobre os riscos de reprodução de lógicas racistas e 

assegurando que o direito às cotas raciais seja efetivamente destinado aos sujeitos negros. 

No campo acadêmico e profissional, a pesquisa contribui no debate sobre o papel do 

Serviço Social na defesa de políticas afirmativas, reforçando a importância do 

compromisso ético-político da profissão com a equidade racial. 

A partir disso, compreende-se que o objetivo geral desta pesquisa é analisar a 

política de cotas raciais na Universidade de Brasília (UnB), compreendendo seu contexto 

histórico, seu caráter reparatório e a potencial contribuição do assistente social nas 

comissões de bancas de heteroidentificação, à luz da formação sócio-histórica de exclusão 

racial no Brasil. 



   

 

9 
 

Para alcançar esse objetivo, serão explorados os seguintes objetivos específicos: 

• Investigar a formação sócio-histórica, econômica e racial do Brasil; 

• Discutir o projeto de embranquecimento da população negra brasileira pela 

via da miscigenação; 

• Compreender a exclusão histórica dos sujeitos negros no processo de 

formação do mercado de trabalho assalariado no Brasil; 

• Examinar o surgimento e a implementação do sistema de cotas raciais na 

Universidade de Brasília; 

• Analisar a função das bancas de heteroidentificação e a contribuição do 

assistente social em sua composição. 

A metodologia adotada neste trabalho baseou-se na revisão bibliográfica de 

abordagem qualitativa. Essa escolha estratégica permitiu uma análise aprofundada de 

diversas fontes teóricas, incluindo livros, artigos científicos e outros documentos 

pertinentes às temáticas abordadas na pesquisa. O caráter qualitativo possibilitou não 

apenas a coleta de informações, mas também uma compreensão mais ampla para trabalhar 

a complexidade dos fenômenos estudados, tais como o racismo estrutural, a política de 

cotas raciais e as bancas de heteroidentificação.  

Além disso, outra estratégia metodológica relevante para a construção desta 

pesquisa foi a participação em comissões de bancas de heteroidentificação, abrangendo 

diferentes modalidades de ingresso e distintos níveis de formação acadêmica. As 

referências utilizadas basearam-se tanto em autores clássicos do Serviço Social quanto 

em pesquisadores contemporâneos que abordam as temáticas de raça, racismo, exclusão 

social, mercado de trabalho, política de cotas raciais e bancas de heteroidentificação. 

A estrutura do trabalho está organizada em três capítulos, distribuídos da seguinte 

forma: o Capítulo 1, intitulado "Contando toda a história: o processo de formação sócio-

histórica do Brasil", inicia-se com uma contextualização do sistema econômico mundial 

anterior às Grandes Navegações. Essa abordagem visa compreender a expansão do 

capitalismo comercial. Em seguida, o capítulo analisa as interações entre colonizadores e 

povos originários, o papel da Igreja Católica no processo de dominação e os motivos que 

levaram à substituição da mão de obra indígena escravizada pela dos africanos 

escravizados, tomando como referência a obra de Bruna Marina Portela. 

Posteriormente, com base nos estudos de Clóvis Moura, desenvolvo a análise 

sobre o processo de coisificação dos povos negros, os ciclos econômicos da Colônia, as 

estimativas sobre o tráfico de pessoas negras para o Brasil e as formas de resistência da 

população negra escravizada, com destaque para os quilombos. Por fim, discuto os 



   

 

10 
 

diferentes fatores que culminaram na abolição do escravismo em 1888, assim como a 

atuação do Estado brasileiro no que diz respeito à marginalização da população negra no 

pós-abolição. 

No Capítulo 2, denominado "A cor da nação: racismo, embranquecimento e 

miscigenação no Brasil", são conceituadas as categorias racismo e racismo estrutural, 

fundamentadas nos estudos de Silvio Almeida. O texto avança, então, para a análise da 

política de imigração europeia como estratégia estatal de embranquecimento da 

população negra brasileira, conforme discutido por Abdias Nascimento. Na sequência, 

discorro sobre a instrumentalização da miscigenação como ferramenta para a 

materialização do embranquecimento e a dupla exploração da mulher negra brasileira, à 

luz das reflexões de Lélia Gonzalez. 

O Capítulo 3, intitulado "Trabalho e universidade: cotas raciais na UnB e a 

contribuição do assistente social nas bancas de heteroidentificação", analisa a 

consolidação do trabalho assalariado no Brasil e como esse processo foi excludente em 

relação à população negra, com base na obra de Mário Theodoro. Após essa análise, o 

capítulo resgata historicamente a origem e os desdobramentos da política de cotas, 

destacando o protagonismo dos movimentos negros e utilizando como referência a 

pesquisa de Sales Augusto dos Santos. Por fim, discute-se o funcionamento das comissões 

de bancas de heteroidentificação, sua importância no contexto do ingresso no ensino 

superior público e a relevância da atuação de assistentes sociais, utilizando a pesquisa da 

assistente social Thais Felipe Silva dos Santos como referência bibliográfica. 

  



   

 

11 
 

CAPÍTULO 1: CONTANDO TODA A HISTÓRIA: O PROCESSO DE 

FORMAÇÃO SÓCIO-HISTÓRICA DO BRASIL 

1.1 Capitalismo mercantil, invasão colonial e o escravismo no Brasil 

O presente trabalho tem como foco o debate acerca da política afirmativa de cotas 

raciais e das dificuldades e contradições enfrentadas para a efetivação e materialização 

desse direito historicamente conquistado pela população negra. No entanto, torna-se 

imprescindível realizar um resgate histórico que permita compreender a formação sócio-

histórica do Brasil, caracterizada por um processo de colonização perverso. A apropriação 

crítica desse passado pouco distante, oferecerá subsídios e fundamentação para a análise 

da realidade brasileira, com todas as suas especificidades, principalmente no que tange a 

formação populacional brasileira, bem como os seus aspectos culturais e raciais.  

Para chegarmos à discussão sobre a colonização do Brasil, é necessário 

compreender qual era o contexto mundial nesse período da história. Sabe-se que o modo 

de produção feudal perdurou por aproximadamente cinco a sete séculos, iniciando-se no 

século V, com a queda do Império Romano do Ocidente, e estendendo-se até o século XV, 

com a gradual transição para outro modo de produção: o capitalismo, mais 

especificamente em sua fase inicial, o capitalismo comercial.  

Assim, as grandes potências econômicas da época - Portugal, Espanha, Inglaterra, 

França e Holanda - buscavam expandir suas influências. Essa expansão não se restringia 

ao aspecto econômico, mas abrangia também fatores políticos, culturais e religiosos. 

Além das novas rotas comerciais, esses países também desejavam acumular mais 

riquezas, explorar matérias-primas (como ouro, prata, especiarias e madeira) e ampliar o 

seu poder político por meio da conquista de novos territórios. A difusão do cristianismo 

também foi um dos fatores que motivou essas nações a se lançarem ao mar, dando início 

à era das Grandes Navegações no século XV. 

Portugal destacou-se nesse processo, sendo o pioneiro na expansão marítima 

europeia, estabeleceu rotas marítimas pelos oceanos Atlântico e Índico, tendo como foco 

o lucro mercantilista. Essas expedições não levavam em consideração os povos que já 

habitavam os territórios “descobertos” pelos colonizadores, evidenciando a ausência de 

qualquer preocupação humanitária nesse processo. Muito pelo contrário, os indivíduos 

originários desses locais colonizados eram vistos como produtos, objetos que os europeus 

também podiam explorar, eram um tipo de mercadoria que gerava ainda mais riqueza por 

meio de sua força de trabalho. 

No caso do Brasil, quando os primeiros portugueses chegaram e invadiram essas 

terras, em 1500, este chão já era densamente povoado por diversos povos indígenas.  



   

 

12 
 

Nas primeiras interações entre os colonizadores e os povos originários, a prática do 

escambo foi amplamente utilizada como forma de viabilizar o extrativismo. Ou seja, os 

colonizadores europeus, agindo de má-fé e aproveitando-se do desconhecimento, por 

parte dos indígenas, sobre o real valor de determinados objetos, realizavam “trocas” 

desiguais. Assim, os portugueses apropriaram-se de bens naturais de alto valor comercial 

na Europa, como o pau-brasil, em troca de itens simples e de baixo valor, como miçangas, 

espelhos, pentes e outros utensílios triviais. 

 

Os primeiros colonizadores portugueses, ao entrarem em contato com os 
indígenas, iniciaram o sistema de escambo, dando as populações nativas o seu 
trabalho na derrubada e condução do pau-brasil — as primeiras atividades 
lusas no Brasil foram meramente extrativas — seus produtos naturais etc-, em 
troca de miçangas, espelhos, pentes, fazendas, animais nativos, utensílios, 
demarcando a fase que Calógeras com propriedade chamou de "ciclo do 
intercâmbio". Esse sistema exigia do índio o seu trabalho e nada lhe dava em 
troca. Degradava-o social e culturalmente. (MOURA, 1981, p. 24) 

 

Esse processo acabava por degradar as sociedades indígenas, econômica, social e 

culturalmente. Tal degradação só se intensificou ainda mais com o processo de 

catequização a que os povos originários foram submetidos pelos jesuítas. A Igreja 

Católica realizou um forte trabalho de doutrinação dos povos indígenas, que já possuíam 

suas próprias religiões, crenças e cultos, sob o argumento de “libertação” e “civilização” 

desses povos. Porém, essa justificativa dada pelos colonizadores e pelos jesuítas já 

evidencia uma postura de grande desrespeito, intolerância religiosa e ideias de 

superioridade, uma vez que parte do pressuposto etnocêntrico de que a religião cristã 

católica seria a correta, detentora da verdade, e que, portanto, a conversão seria a única 

via possível para a salvação espiritual.  

 

Desde o primeiro contato de Cristóvão Colombo com o que ele chamou de 
índios no ano de 1492, a Europa começou a discutir sobre a maneira de tratar 
os nativos do Novo Mundo. Declaradamente a religião foi a principal 
justificativa e objetivo dos reinos europeus: levar a verdadeira fé a esses povos 
antes desconhecidos era um dos pilares da colonização. (PORTELA, 2014, p. 
42) 

 

Essa lógica de imposição cultural e religiosa desconsidera e desrespeita 

completamente as crenças, os rituais e a cosmovisão indígenas, que já existiam antes e 

independente da interferência europeia. Essa repressão religiosa promovida pelos 

colonizadores tornava-se ainda mais evidente quando os indígenas resistiam às 

imposições do catolicismo, recusando-se a abandonar suas próprias práticas espirituais. 



   

 

13 
 

Nessas situações, a opressão se intensificava, revelando o caráter violento, autoritário e 

punitivo do processo de colonização promovido por Portugal e pela Igreja Católica. 

 

Vários artigos do Regimento (ao primeiro governador do Brasil) remetem à 
questão indígena, sempre priorizando uma relação pacífica com os índios, a 
fim de manter comércio e também de convertê-los para o cristianismo. No 
entanto, a violência era justificada com aqueles grupos que se rebelassem e se 
negassem à submissão, atacando e destruindo povoações. Para esses, o 
cativeiro e a morte eram justificáveis. Eram, afinal, inimigos, principalmente 
da fé. (PORTELA, 2014, p. 44) 

 

Essa dinâmica cruel resultou na desestruturação da organização social dos povos 

originários, invalidando seus valores, seus costumes e formas de ver o mundo. Ainda hoje, 

persiste o discurso equivocado de que os indígenas que habitavam o território brasileiro 

eram preguiçosos e inaptos ao trabalho. Tal narrativa improcedente, além de 

preconceituosa, serviu como justificativa histórica para a troca da mão de obra indígena 

pela mão de obra africana escravizada, “os próprios colonos faziam comparações entre 

os grupos humanos, classificando os africanos como mais aptos ao trabalho, ao contrário 

dos índios” (PORTELA, 2014, p. 142). 

Contudo, essa narrativa, além de discriminatória, é fundamentalmente falsa. O 

fato de os portugueses julgarem os indígenas como “maus trabalhadores” só revela a 

incapacidade dos colonizadores de reconhecer e respeitar formas distintas de organização 

do trabalho. A lógica de produção imposta pelos invasores europeus era incompatível com 

a concepção de mundo das comunidades indígenas, cuja relação com o trabalho, a 

natureza e a coletividade eram profundamente diferentes daquela fundamentada na 

exploração, no acúmulo e na propriedade privada. Além disso, os europeus tinham uma 

visão bastante romantizada dos indígenas brasileiros, tendo-os como inocentes, até 

mesmo infantilizados, enquanto com os negros africanos isso não acontecia: 

 

Havia, portanto, uma distinção entre os nativos americanos e os nativos 
africanos que estava arraigada nesta sociedade europeia. Os primeiros eram 
vistos como puros e inocentes habitantes de uma terra prometida, sem males e 
sem pecado, ainda desconhecidos dos europeus. Já os segundos eram 
fortemente identificados com os mouros e também com o Velho Mundo 
descrito na Bíblia, no qual os africanos eram associados à praga de Noé sobre 
Canaã. À vista disso, no pensamento europeu do Antigo Regime havia 
justificativa para escravizar os africanos, mas não havia para escravizar os 
índios. (PORTELA, 2014, p. 143) 

 



   

 

14 
 

Para além da resistência que os indígenas demonstraram frente às tentativas de 

dominação e escravização, sua cosmovisão não se alinhava aos modelos coloniais de 

produção, baseados na exploração exacerbada da natureza e na organização latifundiária, 

ou seja, na organização de uma sociedade capitalista. Diante dessa incompatibilidade e 

da resistência indígena, os colonizadores europeus passaram a recorrer a uma outra 

resposta para a implantação do sistema colonial e para a construção do que viria a ser o 

Brasil: a escravização de africanos e a expropriação da sua força de trabalho. Esse 

processo ocorreu de maneira paralela ao surgimento dos primeiros núcleos de plantação 

de cana-de-açúcar no Brasil e o português vê no tráfico humano a solução para a sua 

produção e a reprodução, ou seja, para o trabalho nas lavouras e o trabalho doméstico 

(MOURA, 1981, p. 27). 

A partir desse momento, a escravidão e o sistema colonial instaurados no Brasil 

assumem um novo caráter. Com o aumento progressivo e acelerado do tráfico de pessoas 

negras oriundas de África, a atividade de traficar pessoas através do Atlântico torna-se 

cada vez mais lucrativa. Os sujeitos negros escravizados foram reduzidos à condição de 

instrumentos de produção, enquanto eram eles “as mãos e pés” da classe dominante, 

enquanto as nações africanas, especialmente Angola, figuravam, segundo Clóvis Moura 

(1981, p. 31), como o “nervo das fábricas do Brasil”. 

O modelo escravista implementado pela Coroa Portuguesa nas Américas, a partir 

do século XVI, apresentou particularidades jamais antes vistas, pois estava fundamentado 

no modo de produção capitalista, e não mais no sistema feudal. Enquanto, na Europa 

Medieval, os feudos sustentavam a produção agrícola e a economia local, o novo cenário 

passou a basear-se em uma economia de escala global, voltada à produção agrícola para 

exportação e ao acúmulo de capital. 

Para a maior obtenção de lucro, esse modo de produção não se ancorou no trabalho 

livre. A crueldade e a estrutura do sistema escravista mercantil, conforme o sociólogo e 

jornalista Clóvis Moura categoriza, possuem especificidades que moldaram 

profundamente a conformação da sociedade brasileira e continuam a influenciar 

fortemente suas dinâmicas sociais até os dias atuais. Segundo Moura, o principal 

elemento que distingue a escravidão estabelecida no Brasil é o aspecto mercantil que ela 

incorporou: um sistema no qual a pessoa escravizada é destituída de sua humanidade e é 

transformada em mercadoria, em um simples produto. 

Assim, todo o trabalho realizado por esse “produto” passa a pertencer única e 

exclusivamente ao seu “dono”, seu “proprietário”, que expropria e se apropria não apenas 



   

 

15 
 

da força física, mas também de toda a riqueza - material e imaterial - produzida por aquele 

que foi reduzido à condição de coisa. 

 

Mas, somada a essa necessidade, para se compreender a substituição do 
indígena pelo negro na escravidão brasileira, não podemos deixar de analisar 
um dos aspectos mais importantes, senão o fundamental: a transformação do 
tráfico de simples atividade de pirataria em atividade mercantil, com o 
emprego de grandes somas de dinheiro na aquisição de veleiros, equipagens, 
portos e contratação de material humano para o comércio de carne humana. Tal 
transformação exigiu e determinou que o predador de índios fosse esmagado 
pelo traficante que vinha com todo um equipamento de domínio econômico 
pacientemente estruturado e penetrava nas cartilagens da economia da época 
com uma série de atividades correlatas altamente compensadoras. (MOURA, 
1981, p. 27) 

 

Dessa forma, é possível afirmar que a argumentação em torno da suposta 

“ineficiência” do trabalho indígena, somada à visão romantizada dos portugueses sobre 

os nativos como seres puros e inocentes, serviu de justificativa para a substituição da mão 

de obra escravizada indígena pela mão de obra escravizada dos negros africanos, que era 

extremamente rentável para os traficantes europeus.  

Com isso, a associação entre a escravidão e o modo de produção capitalista, além 

da transformação de seres humanos em mercadorias, teve como régua de humanidade o 

marcador da raça. Nesse contexto, o homem branco europeu era tido como modelo ideal 

de ser humano “normal” e “universal”, enquanto as pessoas negras eram vistas como seres 

humanos inferiores ou, em muitos casos, nem sequer reconhecidas como plenamente 

humanas. Na dicotomia metrópole-colônia, o parâmetro a ser seguido era única e 

exclusivamente a existência europeia. 

Sendo assim, o padrão a ser reproduzido no Brasil era o padrão do homem branco, 

que era quem formava as classes hegemônicas e dominantes. Enquanto os indivíduos 

trazidos à força do continente africano, por não se encaixarem nesse modelo cultural, 

tinham sua humanidade cruelmente negada e, paradoxalmente, essa desumanização era 

posteriormente utilizada como justificativa para as violências a que eram 

sistematicamente submetidos. 

À vista desse contexto, a Igreja Católica fazia parte de todo o processo colonial, 

desempenhando um papel central na dominação e escravização de povos africanos. 

Diversos representantes religiosos da época defendiam a ideia ilógica de que os negros 

africanos não possuíam alma. Tal concepção funcionava como um discurso legitimador, 

uma espécie de justificativa moral para a escravidão e para as atrocidades cometidas 

contra essas populações. Compreender essa narrativa absurda, defendida pela Igreja, nos 



   

 

16 
 

ajuda a entender o processo de coisificação dos sujeitos negros, ou seja, sua redução à 

condição de objeto. Essa lógica contribuiu para a legitimação e naturalização da 

exploração dos indivíduos negros e desempenhou um papel essencial na construção 

ideológica do racismo tal como o conhecemos na contemporaneidade. 

Com a intensificação da travessia forçada pelo Oceano Atlântico, o regime de 

trabalho no Brasil foi profundamente alterado, consolidando uma divisão social marcada 

por desigualdades extremas. A formação populacional brasileira dividiu-se em duas 

classes extremamente opostas e conflitantes. De um lado, estavam os homens e mulheres 

negras escravizados, dos quais era privado qualquer direito à propriedade ou bens 

materiais, ainda que esses fossem os reais produtores de riqueza da Colônia. E do outro 

lado, uma classe constituída pelos escravocratas, os chamados “senhores de escravos”, os 

quais não apenas se consideravam proprietários dessas pessoas, mas também se 

apropriaram integralmente dos bens, riquezas e saberes por elas produzidas. 

 

A imediata exploração da nova terra se iniciou com o simultâneo aparecimento 
da raça negra, fertilizando o solo brasileiro com suas lágrimas, seu sangue, seu 
suor e seu martírio na escravidão. Por volta de 1530, os africanos, trazidos sob 
correntes, já aparecem exercendo seu papel de “força de trabalho”; em 1535 o 
comércio escravo para o Brasil estava regularmente constituído e organizado, 
e rapidamente aumentaria em proporções enormes. Como primeira atividade 
significativa da colônia portuguesa, as plantações de cana-de-açúcar se 
espalhavam pelas costas do nordeste, especialmente nos estados da Bahia e 
Pernambuco. Só a Bahia, lá por 1587, tinha cerca de 47 engenhos de cana-de-
açúcar, fato que bem ilustra a velocidade expansionista da indústria açucareira 
desenvolvida com o uso da força muscular africana. (NASCIMENTO, 2016, 
p. 57) 

 

O primeiro ciclo econômico que concentrou um grande contingente de pessoas 

escravizadas no Brasil foi o ciclo da cana-de-açúcar, com uma maior incidência na região 

Nordeste. Posteriormente, no século XVIII, a descoberta da existência de ouro e diamante 

levaram a uma nova concentração de africanos escravizados na região Sudeste, mais 

especificamente no atual estado de Minas Gerais. Já no século XIX, teve início mais um 

ciclo econômico também na região Sudeste, desta vez nos estados de São Paulo e Rio de 

Janeiro, com a migração de escravizados para o trabalho forçado nas plantações de café 

(NASCIMENTO, 2016, p. 58). 

Determinar com precisão o número de pessoas negras sequestradas do continente 

africano para serem escravizadas no Brasil é uma tarefa extremamente complexa. Apesar 

da escassez de registros oficiais, existem algumas estimativas sobre o número de pessoas 

africanas traficadas para o Brasil durante esse período histórico. Abdias Nascimento, em 



   

 

17 
 

sua obra Genocídio do Negro Brasileiro: processo de um racismo mascarado, apresenta 

alguns desses dados, ainda que ressalte que se trata de estimativas e que os números reais 

provavelmente sejam significativamente superiores.  

Segundo essas projeções, aproximadamente quatro milhões de indivíduos foram 

traficados do continente africano para o Brasil. A distribuição dessa população pelo 

território brasileiro se deu da seguinte maneira: 

 

38% para o porto do Rio de Janeiro, de onde eles foram redistribuídos para os 
estados do Rio de Janeiro, Minas Gerais e Goiás; 25% para o estado da Bahia; 
13% para o estado de Pernambuco; 12% para o estado de São Paulo; 7% para 
o estado do Maranhão e 5% para o estado do Pará. (AZEVEDO, 1976, apud 
NASCIMENTO, 2016, p. 59) 

 

O jornalista e historiador Rocha Pombo, por sua vez, estimou em 

aproximadamente 15 milhões o número de africanos que ingressaram no Brasil por meio 

dos portos durante o período escravocrata. Independente de qual estimativa esteja mais 

próxima de realidade, o fato é que assim se deu a formação sócio-histórica e econômica 

do país, marcada pelo parasitismo imperialista que exauriu a vitalidade, a força de 

trabalho e as vidas daqueles que foram violentamente arrancados de suas comunidades, 

de suas realidades socioculturais, tradições e formas de existência. Essas populações 

foram forçadas a construir uma riqueza incalculável, que foi acumulada pelas elites 

brancas, compostas por latifundiários, comerciantes e representantes da Igreja Católica. 

Talvez os colonizadores portugueses não tenham considerado as implicações 

populacionais do tráfico transatlântico por não reconhecerem os povos africanos como 

plenamente humanos. No entanto, a entrada massiva de pessoas negras escravizadas 

modificou não somente a estrutura econômica do país em formação, mas também 

transformou enormemente a composição populacional brasileira. 

Algumas estatísticas demográficas demonstram essas mudanças. Na década de 

1600, a população brasileira era formada por 35.000 indígenas, 10.000 brancos e 20.000 

africanos e descendentes desses. Já na década de 1790, estimava-se a existência de 

250.000 “índios civilizados”, 1.010.000 brancos e 1.988.000 africanos e seus 

descendentes, dos quais 1.582.000 eram escravizados e apenas 406.000 considerados 

livres. Em 1822, os dados indicavam uma população composta por 1.043.000 brancos, 

1.930.000 negros e 526.000 “mulatos”. Por fim, no ano de 1950, o Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE) registrou 32.027.661 pessoas brancas, 5.692.657 negras e 

13.786.742 classificadas como “pardas”. Isso significa que nesse ano os brancos 



   

 

18 
 

representavam 61,66% da população brasileira, enquanto os negros eram 10,96% e os 

pardos 26,54% (NASCIMENTO, 2016, p. 90). 

Por diversas vezes, a escravidão no Brasil é tratada de forma superficial, levando-

nos a crer que esse processo foi pacífico e sem qualquer tipo de resistência por parte das 

pessoas negras escravizadas, o que é uma inverdade que não corresponde à realidade 

histórica. Houve múltiplas formas de luta e resistência protagonizadas por africanos 

escravizados e seus descendentes, que se manifestaram tanto em nível individual quanto 

coletivo. 

Entre as estratégias individuais de resistência, destacam-se os suicídios - muitas 

vezes cometidos ainda nos navios de tráfico negreiro -, o assassinato de filhos para evitar 

que também fossem submetidos ao cativeiro, e as fugas solitárias. No âmbito coletivo, 

ocorreram revoltas organizadas, guerrilhas, insurreições armadas e fugas em grupo, que 

deram origem a importantes formas de organização social autônomas conhecidas como 

quilombos. 

Os quilombos representam um dos maiores símbolos da resistência dos povos 

africanos e afrodescendentes no Brasil. Essas comunidades foram formadas por pessoas 

escravizadas que conseguiam escapar das fazendas, lavouras e centros urbanos, locais 

onde eram submetidos ao trabalho forçado, além de sofrerem diversas torturas físicas e 

psicológicas. Nesses territórios livres, os quilombolas organizavam-se coletivamente, 

trazendo elementos dos modos de vida, valores e estruturas sociais inspiradas nas 

tradições que vivenciavam em África. Assim, os quilombos não representavam apenas 

uma forma de fuga, mas sim a construção ativa de um novo modelo de existência, 

liberdade e esperança. 

 

Em Minas Gerais, Mato Grosso, Goiás, Pernambuco, Alagoas, Sergipe, 
Maranhão, onde quer que o trabalho escravo se estratificava, ali estava o 
quilombo, o mocambo de negros fugidos, oferecendo resistência. Lutando. 
Desgastando as forças produtivas, quer pela ação militar, quer pelo rapto de 
escravos, fato que constituía, do ponto de vista econômico, uma subtração ao 
conjunto das forças produtivas dos senhores de engenho. Sua organização 
interna tinha como elemento importante as instituições tribais que os negros 
traziam da África e que aqui deixavam de ser meros elementos supérstites à 
medida que o escravo se rebelava, tornando-se elementos de negação do 
sistema escravista. A hierarquia que se estabelecia nos quilombos exprimia um 
novo sistema de valores criado pelos rebeldes, isto é, significava que a 
dicotomia senhor-escravo deixava de existir para se estabelecer outra que 
funcionava dentro dos padrões de controle dos próprios elementos do 
quilombo. (MOURA, 1981, p. 87) 

 



   

 

19 
 

Para além de constituírem uma forma de organização social fora da lógica 

escravista, os quilombos também se consolidaram como espaços estratégicos de 

articulação política e resistência ativa. Nessas comunidades, desenvolveram-se formas de 

estruturação coletiva voltadas não apenas para à sobrevivência, mas também à luta. Os 

quilombos tornaram-se locais de preparação para ações de guerrilha, ataques a fazendas 

e investidas contra os senhores de escravos, configurando respostas legítimas dos sujeitos 

escravizados ao sistema escravocrata como um todo, bem como aos donos de engenho, 

agentes diretos desse sistema. 

 

Os quilombos proliferaram inicialmente como forma fundamental de 
resistência. Em todas as partes da Colônia ele surgia logo surgisse o sistema 
escravista e o seu modo de estratificação. Enchiam as matas e punham em 
polvorosa os senhores de terras e vidas humanas. Por isto mesmo, no decorrer 
da escravidão, vemos tumultos constantes e lutas de quilombolas se 
sucederem, conformo já acentuamos: ataques às fazendas, mortes de feitores e 
capitães-do-mato, lutas de guerrilhas. (MOURA, 1981, p. 89) 

 

Na história do Brasil colonial, as formas de resistência das pessoas escravizadas 

são frequentemente silenciadas ou apagadas. Essa narrativa despreza a importância dessas 

lutas na contribuição para o declínio e a posterior extinção do sistema escravista (do ponto 

de vista legal e jurídico). A formação dos quilombos, além de representar o maior exemplo 

da organização e resistência negra, evidencia o grau de crueldade praticado pelo sistema 

escravista contra as pessoas negras. Esse regime criou uma subcategoria de pessoas, cujos 

integrantes viram-se forçados a se organizar de maneira paralela à estrutura de 

organização social dominante. Tal fato, por si só, já seria suficiente para justificar a 

necessidade da implementação de políticas públicas de reparação histórica no pós-

abolição - algo que o Estado brasileiro se recusou a realizar, como será exposto no subitem 

seguinte. 

 

1.2 Processo de abolição do escravismo no Brasil: resistência negra, capitalismo 

industrial e a marginalização do sujeito negro 

Predominantemente, os relatos históricos privilegiam a perspectiva da ação 

inglesa no contexto do processo de abolição do escravismo no Brasil. Ou seja, a história 

que é contada é a narrativa imperialista, hegemônica e eurocêntrica, pela perspectiva dos 

homens brancos. De fato, a partir da segunda metade do século XIX, a Inglaterra passou 

a defender o fim da escravidão, mas esse posicionamento foi motivado por interesses 



   

 

20 
 

econômicos dessa potência imperialista e não pelo reconhecimento das injustiças, 

crueldades e inúmeras violências a que a população negra era submetida.  

Os ingleses perceberam que a vigência do sistema escravista se colocava como 

um entrave à expansão do sistema capitalista industrial. Isso porque, no modo de 

produção escravista, não há a venda da força de trabalho, tampouco os grandes 

latifundiários se preocupavam em automatizar suas produções, que eram inteiramente 

dependentes das mãos dos negros e negras escravizados, o que prejudicava a expansão 

do capitalismo industrial. 

Nesse cenário, a Inglaterra iniciou ações mais incisivas para coibir o tráfico 

transatlântico de africanos escravizados. Um exemplo disso foi a promulgação da 

chamada Lei Aberdeen que, em 1845, além de proibir o tráfico transatlântico, tornando-

o ilegal, também autorizava navios britânicos a interceptar embarcações envolvidas no 

tráfico humano, mesmo que essas estivessem em águas internacionais. Tal medida, 

proposta por Lord Aberdeen, o então ministro britânico dos Negócios Estrangeiros, 

representou uma forte interferência nos interesses da monarquia portuguesa e, 

consequentemente, do Brasil imperial, provocando tensões diplomáticas entre esses 

territórios. 

Obviamente que o fim da escravidão - mesmo que naquele momento se limitasse 

ao aspecto jurídico e não a emancipação total da população negra - enfrentou intensa 

resistência por parte das elites econômicas do Brasil imperial, especialmente os 

latifundiários, donos de grandes propriedades agrícolas que dependiam totalmente do 

trabalho não assalariado das pessoas escravizadas. Esse grupo de aristocratas sustentavam 

a argumentação que a substituição da mão de obra escravizada pela mão de obra de 

trabalhadores assalariados seria financeiramente impossível, pois implicaria custos 

elevados que, segundo eles, ameaçavam a estabilidade econômica do país. 

As pressões internacionais, aliadas a mudanças econômicas internas e à crescente 

mobilização e resistência contra o sistema escravista, por parte da população negra, 

culminaram na promulgação da Lei Eusébio de Queirós, em 1850. Nomeada em 

referência ao então ministro da Justiça do Império, a legislação tornou ilegal o tráfico 

transatlântico de africanos para o Brasil. No entanto, tal medida não extinguiu a 

escravidão, visto que se continuou a exploração do trabalho, vitalidade e vida de um 

enorme contingente de pessoas que já estavam sendo escravizadas no país. 

A abolição formal da escravidão no Brasil só foi se concretizar no ano de 1888, 

com a promulgação da Lei Áurea. Contudo, é fundamental reafirmar que essa medida foi 

resultado de um longo processo de resistência ativa do povo negro, que articulava desde 



   

 

21 
 

fugas até movimentos organizados de guerrilha, levantes e organizações abolicionistas 

lideradas por intelectuais negros e negras. Apesar disso, a narrativa predominante sobre a 

abolição ainda exalta a figura da princesa Isabel, apresentada como símbolo de bondade 

e benevolência, distorções históricas que o Brasil ainda precisa superar. 

Essa leitura excessivamente romantizada, eurocêntrica e mentirosa da história 

brasileira invisibiliza a agência e o protagonismo de pessoas negras em todo o longo 

processo de abolição. Evidencia-se, portanto, como as narrativas ainda dominantes, 

veiculadas em livros didáticos, no ensino escolar e no imaginário social em geral, 

continuam sendo construídas a partir do olhar branco e colonizador. Essa perspectiva 

omite a violência e crueldade sistemáticas do regime escravocrata e reduz a abolição a 

um gesto de generosidade da aristocracia branca, como se o fim da escravidão tivesse 

sido uma concessão moral e não o resultado de séculos de luta, dor e resistência dos 

próprios escravizados. 

Assumir essa narrativa enviesada sobre como de fato se deu o processo de abolição 

no Brasil também traz como prejuízo a naturalização do processo escravista no Brasil, 

bem como a desresponsabilização do Estado. Mesmo em interpretações mais politizadas 

sobre o fim da escravidão no país, ainda se recorre à ideia de “abandono estatal”, o que 

contribui para uma percepção de passividade, como se o Estado brasileiro tivesse apenas 

se omitido diante da responsabilidade para com a população negra. Contudo, o que de 

fato ocorreu no Brasil, no contexto pós-abolição, foi uma escolha deliberada do Estado 

por políticas públicas que projetavam o extermínio sistemático da população negra. 

 

Atirando os africanos e seus descendentes para fora da sociedade, a abolição 
exonerou de responsabilidades os senhores, o Estado, e a igreja. Tudo cessou, 
extinguiu-se todo o humanismo, qualquer gesto de solidariedade ou de justiça 
social: o africano e seus descendentes que sobrevivessem como pudessem. 
(NASCIMENTO, 2016, p. 79) 

 

Todo aquele enorme contingente de homens, mulheres, idosos e crianças, 

forçadamente trazidos para o Brasil pelo Atlântico - por meio de navios negreiros com 

precárias condições de sobrevivência durante a longa travessia - juntamente com aqueles 

já nascidos nas senzalas, não recebeu qualquer tipo de amparo, apoio ou iniciativa estatal 

que auxiliasse a eles e seus descendentes na construção de condições dignas de vida em 

território brasileiro. Muito pelo contrário, o Estado brasileiro não apenas se omitiu diante 

dessa dívida histórica, como também adotou medidas ativas voltadas à exclusão e ao 

apagamento da presença negra no país. Diversas ações foram empreendidas com o 



   

 

22 
 

objetivo de aniquilar os africanos e seus descendentes, intensificou-se um verdadeiro 

projeto de genocídio da população negra. 

 

Que esta ideia da eliminação da raça negra não constituía apenas uma teoria 
abstrata, mas, calculada estratégia de destruição, está claro nos argumentos do 
mesmo teórico [João Batista de Lacerda], na explícita sugestão de se deixar os 
afro-brasileiros propositalmente indefesos: ‘expostos a toda espécie de agentes 
de destruição e sem recursos suficientes para se manter.’ (NASCIMENTO, 
2016, p. 88) 

 

A vontade de apagar os negros do território nacional era tão grande que é possível 

encontrar inúmeras tentativas de ocultação de registros, documentos e evidências 

relacionadas ao período escravocrata no país. Um dos episódios mais emblemáticos que 

evidencia essa tentativa de apagamento histórico foi a emissão da Circular nº 29, datada 

de 13 de maio de 1891 - apenas três anos após a abolição da escravidão. 

Esse documento, assinado por Rui Barbosa, então ministro da Fazenda do governo 

provisório de Deodoro da Fonseca, determinou a destruição de arquivos e registros 

referentes ao comércio de pessoas escravizadas (NASCIMENTO, 2016, p. 58). A queima 

dessas fontes documentais, pouco após a abolição, evidencia como o escravismo no Brasil 

representou não somente a exploração da força de trabalho de pessoas, mas todo um 

sistema econômico. Tratou-se também de uma decisão política e estatal quanto à 

estruturação da sociedade brasileira de maneira legal e institucionalizada. Por isso, ao 

tratar sobre o enfrentamento do racismo contemporâneo, exige-se igual ou maior resposta 

institucional, de forma sólida e comprometida. 

Marginalizados, os sujeitos negros eram escanteados para locais onde as 

condições de existência eram quase nulas, em áreas periféricas aos centros urbanos. 

Nesses espaços sem infraestrutura básica, encontravam-se sem trabalho, sem acesso à 

educação ou à saúde, tendo que se reinventar para garantir sua sobrevivência, de suas 

famílias e comunidades. Os afro-brasileiros tiveram que enfrentar uma realidade de 

exclusão estrutural e institucionalizada. 

Ao invés de implementar políticas reparatórias que possibilitassem uma vida 

digna aos ex-escravizados, o Estado optou por trilhar a direção oposta, relegando essas 

pessoas às margens da sociedade. Mesmo antes do ano de 1888, ou seja, anterior à 

abolição da escravidão do ponto de vista formal, o projeto estatal já se manifestava na 

adoção de políticas públicas voltadas à promoção da imigração europeia. 

Diversos esforços foram realizados para atrair brancos europeus com o objetivo 

de substituir a mão de obra recém-liberta no mercado de trabalho. Contrariando qualquer 



   

 

23 
 

expectativa lógica de inserção das pessoas negras libertas no novo modelo assalariado, o 

Estado preferiu investir na vinda de europeus, mesmo eles sendo pouco qualificados para 

os postos de trabalho aqui existentes. Ignorava-se toda a experiência e o conhecimento 

técnico dos negros e negras que, durante séculos, já haviam desenvolvido e sustentado a 

economia do Brasil. Os imigrantes recebiam incentivos para sua vinda ao Brasil, como 

concessões de terras, garantia de trabalho, entre outros benefícios financiados pelo 

Estado. 

Na região Sul do Brasil, o estado do Rio Grande do Sul recebeu expressivos 

contingentes de alemães, italianos, poloneses e ucranianos, que fundaram colônias 

agrícolas como Caxias do Sul, Bento Gonçalves e Nova Petrópolis. No Paraná, a forte 

imigração polonesa e ucraniana, mas também com a presença alemã e italiana, deu origem 

a cidades como Prudentópolis e Curitiba. Em Santa Catarina, destacam-se núcleos como 

Blumenau e Joinville, formados a partir da chegada de imigrantes alemães e italianos.  

Na região Sudeste, o estado de São Paulo tornou-se destino de imigrantes 

italianos, portugueses e espanhóis, que se aglutinaram nas zonas urbanas e rurais. No 

Espírito Santo, comunidades italianas e alemãs fundaram colônias como Santa Teresa. 

Por fim, os estados de Minas Gerais e Rio de Janeiro também receberam imigrantes 

europeus, principalmente portugueses, espanhóis e italianos, mas em menor proporção 

quando comparados aos demais estados citados. Esse grande fluxo migratório 

transformou a formação populacional brasileira, além de influenciar fortemente nas novas 

relações de trabalho que se estabeleciam com o fim da escravidão.  

Todo o processo de formação do Brasil apresentado até aqui - desde a invasão 

colonial até a promulgação da Lei Áurea -, considerando-se a perspectiva assumida pelo 

Estado brasileiro diante das questões enfrentadas pela população negra, conduz-nos a uma 

conclusão objetiva: a socialização do sujeito negro no Brasil difere significativamente da 

de outros grupos, tendo a raça como fator determinante. Essa temática será desenvolvida 

no capítulo seguinte. 

 

 

  



   

 

24 
 

CAPÍTULO 2: A COR DA NAÇÃO: RACISMO, EMBRANQUECIMENTO E 

MISCIGENAÇÃO NO BRASIL 

2.1 Racismo estrutural e o projeto de embranquecimento da população negra 

No capítulo anterior, analisamos como todo o processo colonial contribuiu para a 

construção de uma ideologia na qual os sujeitos negros passaram a ser considerados seres 

humanos inferiores - ou sequer humanos, visto que o capitalismo mercantil, aliado ao 

sistema escravista, resultou na coisificação dos indivíduos negros. Examinamos, ainda, o 

papel fundamental da Igreja Católica na consolidação dessa ideologia, ao difundir a 

crença de que os negros africanos eram seres sem alma, legitimando o escravismo sob a 

justificativa de que o próprio deus cristão teria criado esses povos para serem dominados. 

Essas concepções forjadas e creditadas no período colonial constituem ideologias 

que produzem efeitos até os dias atuais, manifestando-se nas diversas expressões 

contemporâneas do racismo. Nesse sentido, Silvio Almeida (2021, p. 32) conceitua o 

racismo como: “uma forma sistemática de discriminação que tem a raça como 

fundamento, e que se manifesta por meio de práticas conscientes ou inconscientes que 

culminam em desvantagens ou privilégios para indivíduos, a depender do grupo racial ao 

qual pertençam”. 

A partir dessa definição, é possível compreender que o racismo não se limita a 

experiências individuais e isoladas, uma vez que a própria estrutura social foi - e continua 

sendo - construída sobre fundamentos racistas. Por esse motivo, Almeida (2021) propõe 

o conceito de “racismo estrutural”, referindo-se ao racismo que está engendrado em todas 

as camadas da sociedade, ultrapassando as manifestações explícitas de discriminação, 

como xingamentos ou ofensas relacionadas à raça. 

 

[...] o racismo é uma decorrência da própria estrutura social, ou seja, do modo 
“normal” com que se constituem as relações políticas, econômicas, jurídicas e 
até familiares, não sendo uma patologia social e nem um desarranjo 
institucional. O racismo é estrutural. Comportamentos individuais e processos 
institucionais são derivados de uma sociedade cujo racismo é regra e não 
exceção. O racismo é parte de um processo social que ocorre “pelas costas dos 
indivíduos e lhes parece legado pela tradição”. Nesse caso, além de medidas 
que coíbam o racismo individual e institucionalmente, torna-se imperativo 
refletir sobre mudanças profundas nas relações sociais, políticas e econômicas. 
(ALMEIDA, 2021, p. 50) 

 

Um fato histórico que evidencia como o Estado brasileiro foi fundado sobre 

concepções essencialmente racistas, foi a própria política de imigração europeia, citada 

no Capítulo 1. As políticas migratórias pós-abolição não representavam, como defendiam 

as elites brancas da época, um projeto de desenvolvimento econômico e industrial 



   

 

25 
 

racional. Afinal, se o argumento econômico tivesse sido de fato considerado, faria muito 

mais sentido que o novo mercado de trabalho assimilasse aqueles indivíduos que 

anteriormente eram escravizados, e que já dominavam as técnicas agrícolas fundamentais 

para a produção no Brasil, para que eles fossem os novos trabalhadores livres 

assalariados. Mas ao invés disso, o Estado brasileiro preferiu arcar com altos custos da 

migração de trabalhadores europeus, muito mais caros e desqualificados.  

Os imigrantes brancos eram beneficiados com uma série de incentivos 

promovidos pelo Estado brasileiro, pois, além de sua força de trabalho, esses imigrantes 

traziam consigo algo que o Estado considerava ser de valor incalculável, o “sangue 

branco”. Esse elemento era compreendido como essencial para a execução, ou melhor, 

para a continuidade de um projeto de embranquecimento da população brasileira - uma 

das formas de genocídio da população negra, segundo a análise crítica de Abdias 

Nascimento (2016). 

 

E para acrescentar o insulto à injúria, os brancos das classes dominantes ainda 
têm o despudor de acusar o negro, trazido da África sob grilhões, de ser o 
causador do “problema” racial brasileiro! Pois outra não fôra a acusação feita 
por Monteiro Lobato, o popular escritor de livros infantis destilando racismo, 
em carta dirigida a um seu amigo em 1908: “Que problemas terríveis o pobre 
negro da África nos criou aqui, na sua inconsciente vingança! Talvez a 
salvação venha de São Paulo e outras zonas que intensamente se injetam de 
sangue europeu.” (NASCIMENTO, 2016, p. 81) 

 

“Desde o século XIX, o objetivo estabelecido pela política migratória foi o 

desaparecimento do negro através da ‘salvação’ do sangue europeu, e este alvo 

permaneceu como ponto central da política nacional durante o século XX” 

(NASCIMENTO, 2016, p. 85). Já a presença da população negra e do “sangue africano” 

eram considerados entraves para a construção de uma identidade nacional que 

reproduzisse os padrões europeus. Os sujeitos negros, que agora integravam de forma 

indissociável a formação populacional brasileira, eram vistos como um problema a ser 

resolvido, uma “mancha” a ser apagada. Para a classe dominante, a população negra 

comprometia o ideal de nação moderna e civilizada que pretendia-se projetar. 

 

A mancha negra tende a desaparecer num tempo relativamente curto em 
virtude do influxo da imigração branca em que a herança de Cam se dissolve. 
Roosevelt tinha observado com exatidão que o futuro nos reserva uma grande 
alegria: a feliz solução de um problema inçado de tremendos, mortais, 
problemas - os problemas de um possível conflito entre as duas raças. 
(CALÓGERAS, 1930, apud NASCIMENTO, 2016, p. 86) 

 



   

 

26 
 

Esse ideal racista foi o que impulsionou e justificou a intensificação da política 

estatal que investiu enormes quantidades de dinheiro na migração europeia. Tal escolha 

evidencia que essas políticas públicas estavam alinhadas a um projeto eugenista e racista, 

cujo objetivo era o aumento do número de pessoas brancas no país. A intenção era que 

esses imigrantes se relacionassem com os negros e negras - descendentes dos africanos 

escravizados - gerando filhos “mulatos”. A expectativa era que, a cada geração, esses 

indivíduos se aproximassem mais e mais dos padrões culturais e fenotípicos europeus, ou 

seja, que os negros brasileiros ficassem “menos negros” com o passar do tempo. 

 

Por volta de 1930, o escritor Paulo Prado afirmava que “na cruza contínua de 
nossa vida, desde a época colonial, o negro desaparece aos poucos, 
dissolvendo-se até a falsa aparência de ariano puro.” Antes disso, no começo 
do século, Sílvio Romero havia expressado a feliz opinião de que o Brasil não 
estava condenado a constituir-se “numa nação de mulatos; pois que a forma 
branca vai prevalecendo e prevalecerá.” (NASCIMENTO, 2016, p. 87) 

 

 Cabe lembrar que, no ano da abolição da escravidão, o Brasil tinha apenas 66 

anos enquanto uma nação independente. Era, portanto, um Estado ainda em processo de 

compreensão, criação e consolidação de imagens representativas da identidade brasileira, 

principalmente para o cenário internacional. Grandes indagações sobre a identidade 

nacional, as características culturais e estéticas do povo brasileiro inquietavam os 

políticos e intelectuais da época. Embora esses questionamentos não tivessem respostas 

totalmente consensuais, um ponto era evidente entre as elites dirigentes: o Brasil deveria 

afastar-se o máximo possível da imagem negra e africana e aproximar-se dos moldes 

brancos e europeus. É importante ressaltar que a preocupação não era quanto a distanciar-

se do passado atroz que foi o sistema escravista mercantil, e sim desvincular o país e sua 

população do sujeito negro e de sua cultura. 

Fica perceptível que o maior objetivo estatal era o extermínio da população negra, 

materializado pela exclusão social dos afro-brasileiros somada a política de 

embranquecimento, intensificada com a migração europeia para alcançar o apagamento 

da negritude.  

A orientação predominantemente racista da política imigratória foi outro 
instrumento básico nesse processo de embranquecer o país. A assunção 
prevalecente, inspirando nossas leis de imigração, considerava a população 
brasileira como feia e geneticamente inferior por causa da presença de sangue 
africano. Necessitava, conforme a receita de Arthur de Gobineau (1816-1882), 
influente diplomata e escritor francês, “fortalecer-se com a ajuda dos valores 
mais altos das raças europeias”. Gobineau previa que dentro de dois séculos a 
raça negra desapareceria por inteiro. Até mesmo Joaquim Nabuco, o enérgico 
defensor do escravo, estava comprometido na política do embranquecimento, 
expressando suas esperanças de que “Esse admirável movimento imigratório 



   

 

27 
 

não concorre apenas para aumentar rapidamente, em nosso país, o coeficiente 
da massa ariana pura: mas também, cruzando-se e recruzando-se com a 
população mestiça, contribui para elevar, com igual rapidez, o teor ariano do 
nosso sangue.” (NASCIMENTO, 2016, p. 85) 

 

Abdias Nascimento traz a categoria ‘embranquecimento’ para explicar esse 

processo que foi (e que é até hoje) uma das formas de genocídio do negro brasileiro. O 

embranquecimento é um projeto de Estado que tem rebatimentos biológicos, que 

podemos observar nos dados demográficos da formação populacional brasileira, desde os 

primeiros censos realizados até os mais recentes.  

O último censo realizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

(IBGE), demonstra, no bloco “Cor ou Raça”, que a população brasileira atual é composta 

da seguinte maneira: 88.252.121 brancos, 92.083.286 pardos, 20.656.458 pretos, 

1.227.642 indígenas e 850.130 amarelos. Esses dados demonstram uma característica 

idêntica aos dados demográficos trazidos no Capítulo 1, quanto a formação populacional 

desde 1822: a diminuição gradual da população preta e o aumento da população parda.  

Porém, o plano de embranquecimento não se limita ao aspecto biológico e 

demográfico, ele também diz respeito aos aspectos cultural e ideológico, sobretudo. O 

projeto político do Estado brasileiro é o apagamento do sujeito negro em sua totalidade, 

abrangendo sua cultura, seus costumes, hábitos, características físicas e simbólicas e a 

proporcional aproximação do ideal branco europeu. 

Dessa forma, desde que o Brasil iniciou seu processo de consolidação enquanto 

nação até os dias de hoje, o que se observa no processo de formação nacional é a 

combinação da supressão do acesso da população negra à cidadania plena - por meio da 

privação sistemática de direitos fundamentais como moradia, alimentação, saúde, 

educação e, em última instância, o próprio direito à vida - e da mestiçagem operando 

como ferramenta para o apagamento da presença e da cultura negra. Tudo isso para 

promover uma identidade nacional moldada por ideais eurocêntricos. 

Desde o período escravista, a classe dominante e hegemônica optou 

deliberadamente por adotar um projeto de embranquecimento da população, buscando, 

dentre outras estratégias, materializá-lo por meio da miscigenação, categoria que será 

analisada no subitem a seguir.  

 

2.2 A miscigenação, o mito da democracia racial e a exploração da mulher negra 

A miscigenação pode ser compreendida, em termos gerais, como o cruzamento 

biológico entre indivíduos pertencentes a diferentes grupos étnico-raciais, resultando em 



   

 

28 
 

descendentes comumente denominados “mestiços”. No entanto, esse processo não se 

limita ao aspecto biológico, uma vez que o fator sociocultural também desempenha um 

papel relevante na conformação dessa “mistura”.  

É fundamental, contudo, evitar uma leitura romantizada desse fenômeno. A 

miscigenação no Brasil não ocorreu de maneira natural ou pacífica, tampouco foi fruto 

de relacionamentos inter-raciais baseados no afeto ou na livre escolha entre os sujeitos 

envolvidos. Ao contrário, esse processo esteve profundamente vinculado à estrutura de 

dominação colonial e manifestou-se, de forma especialmente violenta, por meio da dupla 

exploração a que foram submetidas as mulheres negras escravizadas.  

Por um lado, eram exploradas através do trabalho braçal forçado, realizado tanto 

nas lavouras (produção), quanto no serviço doméstico (reprodução) na casa-grande; por 

outro, eram exploradas sexualmente de maneira sistemática, uma vez que seus corpos 

eram vistos como um tipo de força de trabalho que gera mais força de trabalho. Assim, a 

miscigenação foi instrumentalizada como um dos meios para se alcançar o 

embranquecimento populacional, com impactos profundos e duradouros nas estruturas 

sociais brasileiras. 

 

Para a solução deste grande problema - a ameaça da “mancha negra” - já vimos 
que um dos recursos utilizados foi o estupro da mulher negra pelos brancos da 
sociedade dominante, originando os produtos de sangue misto: o mulato, o 
pardo, o moreno, o pardo-vasco, o homem-de-cor, o fusco, e assim por diante, 
mencionados anteriormente. O crime de violação e de subjugação sexual 
cometido contra a mulher negra pelo homem branco continuou como prática 
normal ao longo das gerações. (NASCIMENTO, 2016, p. 83) 

 

Para além de clarear a “mancha negra”, no período escravista, a miscigenação 

funcionou também como artifício utilizado para categorizar e dividir os negros 

escravizados, dentro de uma organização societária desumana.  

Em razão disso, aos negros mestiços foram atribuídas funções diferenciadas 

daquelas desempenhadas pelos negros retintos, estes últimos sendo vistos como “ameaça 

racial”. Entre as atribuições exclusivas dos negros miscigenados destacava-se a posição 

de capitão-do-mato, cargo de confiança dos senhores, responsável por acompanhar e 

vigiar o trabalho nas lavouras, garantindo a execução do sobretrabalho e a contenção das 

fugas dos demais escravizados, bem como a repressão destas quando ocorriam.  

Observa-se que a categorização e a classificação dos sujeitos negros dentro do 

próprio grupo racial era uma estratégia antiga da classe dominante, utilizada para dividir 

a população negra conforme a gradação da cor da pele. Essa estratégia perversa da elite 



   

 

29 
 

branca colocava outro indivíduo negro como executor das punições - ainda que a mando 

do sujeito branco -, o que resultava na transferência da imagem do inimigo para um 

semelhante. 

 Porém, engana-se quem acredita que ser “mulato” confere qualquer tipo de 

privilégio dentro dessa sociedade racista. Abdias Nascimento explica: 

 

Porém, a despeito de qualquer vantagem de status social como ponte étnica 
destinada à salvação da raça ariana, a posição do mulato essencialmente 
equivale àquela do negro: ambos vítimas de igual desprezo, idêntico 
preconceito e discriminação, cercados pelo mesmo desdém da sociedade 
brasileira institucionalmente branca. (NASCIMENTO, 2016, p. 83) 

 

Dentro do discurso do embranquecimento da raça negra no Brasil, outro artifício 

que também foi incansavelmente utilizado foi o mito da “democracia racial”. Esse mito, 

amplamente defendido por intelectuais da época e formulado por Gilberto Freyre - e 

difundido a partir de sua obra Casa-Grande e Senzala de 1933 -, tem fortes rebatimentos 

na vivência de pessoas negras até hoje. Esse mito se baseia na ideia de que o território 

brasileiro é um “paraíso racial”, onde suas três raças formadoras - brancos, negros e 

indígenas - conviviam em paz e harmonia, sem nenhum tipo de discriminação racial.  

 

Devemos compreender “democracia racial” como significando a metáfora 
perfeita para designar o racismo estilo brasileiro: não tão óbvio como o racismo 
dos Estados Unidos e nem tão legalizado qual o apartheid da África do Sul, 
mas institucionalizado de forma eficaz nos níveis oficiais de governo, assim 
como difuso e profundamente penetrante no tecido social, psicológico, 
econômico, político e cultural da sociedade do país. [...] Monstruosa máquina 
ironicamente designada “democracia racial” que só concede aos negros um 
único “privilégio”: aquele de se tornarem brancos, por dentro e por fora. A 
palavra-senha desse imperialismo da brancura, e do capitalismo que lhe é 
inerente, responde a apelidos bastardos como assimilação, aculturação, 
miscigenação; mas sabemos que embaixo da superfície teórica permanece 
intocada a crença na inferioridade do africano e seus descendentes. 
(NASCIMENTO, 2016, p. 111) 

 

Essa perspectiva conciliadora utiliza-se da imagem do mestiço como grande 

símbolo dessa farsa. Ou melhor, a imagem "dA Mulata". A representação da mulher 

brasileira, negra miscigenada, ganha holofotes no imaginário popular e na construção de 

uma identidade brasileira para o contexto internacional: 

 

O mito que se trata de reencenar aqui, é o da democracia racial. E é justamente 
no momento do rito carnavalesco que o mito é atualizado com toda a sua força 
simbólica. E é nesse instante que a mulher negra transforma-se única e 



   

 

30 
 

exclusivamente na rainha, na “mulata deusa do meu samba”, “que passa com 
graça/fazendo pirraça/fingindo inocente/tirando o sossego da gente”. É nos 
desfiles das escolas de primeiro grupo que a vemos em sua máxima exaltação. 
Ali, ela perde seu anonimato e se transfigura na Cinderela do asfalto, adorada, 
desejada, devorada pelo olhar dos príncipes altos e loiros, vindos de terras 
distantes só para vê-la. Estes, por sua vez, tentam fixar sua imagem, 
estranhamente sedutora, em todos os seus detalhes anatômicos; e os “flashes” 
se sucedem, como fogos de artifício eletrônicos. E ela dá o que tem, pois sabe 
que amanhã estará nas páginas das revistas nacionais e internacionais, vista e 
admirada pelo mundo inteiro. Isto, sem contar o cinema e a televisão. E lá vai 
ela feericamente luminosa e iluminada, no feérico espetáculo. (GONZALES, 
1984, p. 228) 

 

Lélia Gonzales discute o embranquecimento, a miscigenação e o mito da 

democracia racial partindo de uma perspectiva da mulher negra neste cenário. A mulher 

afro-brasileira nesse cenário é destituída de qualquer característica subjetiva, ela é 

resumida unicamente ao seu corpo, que se torna objeto de desejo sexual, principalmente 

dos homens brancos: 

 

Como todo mito, o da democracia racial oculta algo para além daquilo que 
mostra. Numa primeira aproximação, constatamos que exerce sua violência 
simbólica de maneira especial sobre a mulher negra. Pois o outro lado do 
endeusamento carnavalesco ocorre no cotidiano dessa mulher, no momento em 
que ela se transfigura na empregada doméstica. É por aí que a culpabilidade 
engendrada pelo seu endeusamento se exerce com fortes cargas de 
agressividade. É por aí, também, que se constata que os termos mulata e 
doméstica são atribuições de um mesmo sujeito. A nomeação vai depender da 
situação em que somos vistas. (GONZALES, 1984, p. 228) 

 

Esse “endeusamento” da imagem da mulata nada mais é do que a 

hipersexualização da mulher negra, uma das consequências ainda vigentes do período 

escravista e do processo de coisificação do sujeito negro. No entanto, esse foco negativo 

dirigido aos sujeitos negros, em especial às mulheres negras, é muitas vezes confundido 

e afirmado como algo positivo pelas camadas hegemônicas da sociedade. 

 

Quando se diz que o português inventou a mulata, isso nos remete exatamente 
ao fato de ele ter instituído a raça negra como objeto a; e mulata é crioula, ou 
seja, negra nascida no Brasil, não importando as construções baseadas nos 
diferentes tons de pele. Isso aí tem mais a ver com as explicações do saber 
constituído do que com o conhecimento. (GONZALES, 1984, p. 239) 

 

Também é relevante analisar como diversos elementos que são símbolos da 

cultura negra no Brasil - como o samba, o carnaval, a capoeira, o funk, a feijoada, o 

acarajé - são apropriados e considerados como parte da cultura nacional de forma 

generalizada. Mas, para que essa assimilação ocorra, tais expressões culturais, que são 



   

 

31 
 

indissociáveis da negritude, são esvaziadas de seus significados originais e de sua 

ancestralidade, transformando em meras representações estereotipadas de um país que 

carece de letramento racial. 

 

Por aí se vê que o barato é domesticar mesmo. E se a gente detém o olhar em 
determinados aspectos da chamada cultura brasileira a gente saca que em suas 
manifestações mais ou menos conscientes ela oculta, revelando, as marcas da 
africanidade que a constituem. (Como é que pode?) Seguindo por aí, a gente 
também pode apontar pro lugar da mulher negra nesse processo de formação 
cultural, assim como os diferentes modos de rejeição/integração de seu papel. 
(GONZALES, 1984, p. 226) 

 

Nesse contexto de suposta democracia racial, o debate sobre questões étnico-

raciais no Brasil torna-se praticamente proibido. Ora, se neste território não existe 

racismo, se aqui todas as raças convivem harmoniosamente, por que discutir questões 

raciais? Dessa forma, quando uma pessoa negra se posiciona sobre raça ou expressa as 

dificuldades de viver em um país profundamente racista, onde a discriminação racial a 

acompanha em todas as esferas da vida - seja nos aspectos sociais, nas relações 

interpessoais ou mesmo na constituição de sua subjetividade e identidade -, esse discurso 

é frequentemente deslegitimado, sendo considerado exagero ou vitimismo. Em outras 

situações, há uma completa inversão do discurso, resultando na falácia do “racismo 

reverso”, como se fosse possível que uma pessoa negra oprimisse um indivíduo branco, 

ignorando o fato de que esse último tem todo um sistema estrutural operando a seu favor. 

 

Só que na hora de mostrar o que eles chamam de “coisas nossas”, é um tal de 
falar de samba, tutu, maracatu, frevo, candomblé, umbanda, escola de samba e 
por aí afora. Quando querem falar do charme, da beleza da mulher brasileira, 
pinta logo a imagem de gente queimada da praia, de andar rebolativo, de 
meneios no olhar, de requebros e faceirices. E culminando, pinta este orgulho 
besta de dizer que a gente é uma democracia racial. Só que quando a negrada 
diz que não é, caem de pau em cima da gente, xingando a gente de racista. 
Contraditório, né? Na verdade, para além de outras razões, reagem dessa forma 
justamente porque a gente pôs o dedo na ferida deles, a gente diz que o rei tá 
pelado. E o corpo do rei é preto e o rei é Escravo. (GONZALES, 1984, p. 238) 

 

A negação do debate racial foi também uma escolha estatal, institucionalizada por 

meio de políticas públicas. Um exemplo disso foi a retirada do quesito “raça” dos censos 

a partir do ano de 1950, sob o argumento de que o processo de miscigenação tornava os 

dados de classificação pouco confiáveis. Essa decisão também se apoiava na justificativa 

baseada na ideia de “justiça social”, que, respaldada pelo discurso ingênuo da democracia 

racial, considerava desnecessária a coleta de informações étnico-raciais, com o pretexto 



   

 

32 
 

de que “somos todos brasileiros”. Somente em 1976 o IBGE voltou a coletar tais dados, 

de forma experimental, e apenas em 1980 o quesito “raça” foi reinserido definitivamente 

nos censos demográficos (NASCIMENTO, 2016, p. 93).  

É importante frisar que essa retomada só foi possível graças à atuação dos 

movimentos negros brasileiros, que pressionou as instituições públicas por compreender 

a importância dos dados estatísticos para diagnosticar desigualdades existentes e 

fortalecer a luta por direitos. 

 

Nesta teia, o afro-brasileiro se vê tolhido de todos os lados, prisioneiro de um 
círculo vicioso de discriminação - no emprego, na escola - e trancadas as 
oportunidades que lhe permitiriam melhorar suas condições de vida, sua 
moradia, inclusive. Alegações de que esta estratificação é “não racial” ou 
“puramente social e econômico” são chavões que se repetem e racionalizações 
basicamente racistas: pois o fator racial determina a posição social e econômica 
na sociedade brasileira. (NASCIMENTO, 2016, p. 101) 

 

Neste ponto, já foram estabelecidos alguns conceitos fundamentais que nos 

permitem dar continuidade e aprofundar a discussão proposta. Compreendemos, até aqui, 

como se deu o processo de colonização no Brasil, bem como as interações entre os povos 

originários e os colonizadores portugueses. Analisamos também os motivos que levaram 

à substituição da mão de obra indígena pela africana, além de refletirmos sobre o cruel 

processo de coisificação dos sujeitos negros e sua importância para a consolidação do 

processo de dominação colonial, somado ao papel exercido pela Igreja Católica nesse 

processo.  

Exploramos, ainda, a luta e a resistência dos povos escravizados e de seus 

descendentes no Brasil, tendo como principal símbolo os quilombos. Examinados o 

processo de abolição da escravidão e os impactos do escravismo na formação 

populacional brasileira, assim como as estratégias estatais utilizadas para o 

embranquecimento da população - cultural e fenotipicamente - por meio da miscigenação 

forçada e da imigração europeia, com o objetivo de apagar a presença afro-brasileira. 

Discutimos criticamente o mito da democracia racial e as consequências negativas que 

esse discurso falacioso traz para a vida das pessoas negras, especialmente das mulheres 

negras. 

 Em suma, compreendemos que, sim, existe racismo no Brasil. Ele é uma 

realidade que acompanha os indivíduos negros em todas as fases da vida e nos mais 

diversos contextos sociais. Manifesta-se por meio de discriminações raciais diretas e 

indiretas, estando engendrado em todas as camadas sociais, nas políticas públicas, nas 



   

 

33 
 

legislações, no poder judiciário, nas instituições públicas e privadas, o que o configura 

como um elemento estrutural e estruturante da sociedade brasileira, desde o período 

colonial até a contemporaneidade. 

E, considerando que vivemos em uma sociedade capitalista, o trabalho - entendido 

como venda da força de trabalho - também constitui um espaço onde o racismo se 

imprime. A inserção de pessoas negras no mercado de trabalho ocorre de forma desigual 

em relação à população branca, tendo em vista que a raça atua como um marcador social 

e econômico determinante. Esse tema será analisado com maior profundidade no Capítulo 

a seguir. 

  



   

 

34 
 

CAPÍTULO 3: TRABALHO E UNIVERSIDADE: COTAS RACIAIS NA UNB E A 

CONTRIBUIÇÃO DO ASSISTENTE SOCIAL NAS BANCAS DE 

HETEROIDENTIFICAÇÃO 

3.1 Formação do mercado de trabalho assalariado no Brasil  

A constituição do mercado de trabalho no Brasil foi marcada por um processo 

profundamente desigual. Desde o início, esse processo esteve fundamentado em ideais 

eugenistas de embranquecimento da população negra brasileira, conforme discutido no 

capítulo anterior. A transição do sistema escravista para o modo de produção capitalista - 

baseado na compra e venda da força de trabalho, ou seja, no trabalho assalariado - ocorreu 

com forte ênfase na contratação de imigrantes europeus, em detrimento dos negros 

libertos. 

A mão de obra europeia, cujo fluxo migratório se iniciou ainda antes da abolição, 

passou a ocupar cada vez mais os postos de trabalho nas produções agrícolas, enquanto 

os afro-brasileiros, agora legalmente livres, tiveram que recorrer majoritariamente à 

economia de subsistência e a pequenos serviços urbanos (THEODORO, 2005, p. 94).  

 

O nascimento do mercado de trabalho ou, em outros termos, a ascensão do 
trabalho livre como base da economia, foi acompanhado pela entrada crescente 
de uma população trabalhadora no setor de subsistência e em atividades mal 
remuneradas. Este processo vai dar origem ao que, algumas décadas mais 
tarde, será denominado o “setor informal” no Brasil. (THEODORO, 2005, p. 
95) 

 

O desenvolvimento do trabalho livre no Brasil deu-se, portanto, de forma 

extremamente excludente. Além das disparidades regionais, com a maior parte dos 

empregos concentrados na região Centro-Sul (São Paulo, Minas Gerais e Rio de Janeiro), 

esses postos de trabalho eram preenchidos por brancos europeus, beneficiados pelas 

políticas de incentivo à imigração financiadas pelo Estado brasileiro.  

Nesse cenário, os ex-escravizados e os trabalhadores brasileiros livres 

compuseram um contingente social marginalizado, sem acesso às oportunidades do novo 

mercado de trabalho. Em consequência, foram forçados a buscar alternativas em regiões 

periféricas - afastados dos centros econômicos - ou por meio de ocupações precárias, 

serviços temporários ou voltadas à subsistência. 

Logicamente, nas cidades que, durante o período escravista, concentravam o 

maior número de pessoas escravizadas, como Rio de Janeiro, Salvador e Recife, havia 

agora um elevado número de “trabalhadores livres” sem empregos formais, os quais 

passaram a realizar grande parte dos serviços nos centros urbanos: 



   

 

35 
 

 

Os escravos faziam-se presentes em todos os ofícios urbanos (...) como 
carpinteiros, pedreiros, calceteiros, impressores, pintores de tabuletas e 
ornamentação, construtores de móveis e de carruagens, fabricantes de 
ornamentos militares, de lampiões, artífices de objetos de prata, joalheiros e 
litógrafos (...) alfaiate, sapateiro, barbeiro, cabeleireiro, curtidor, ferreiro, 
ferrador e outras. (GORENDER, 1978, apud THEODORO, 2005, p. 100) 

 

Outro fator que contribuiu para a intensificação do processo de marginalização e 

da concentração da pobreza foi a urbanização acelerada e mal planejada nas regiões onde 

as dinâmicas econômicas aconteciam em maior escala. É nesse contexto que surgem as 

favelas, também chamadas de guetos ou mocambos, espaços periféricos aos grandes 

centros urbanos, nos quais se concentrava a população pobre.  

 

Em termos étnicos, a exclusão no Brasil tocava particularmente os negros e 
mulatos, o que, aliás, não é menos verdadeiro para os dias atuais. As raízes 
desta situação residem, seguramente, na condição de escravo à qual estavam 
submetidos os negros há três séculos. De todo modo, a questão da condição do 
negro no Brasil, seja no que concerne à sua posição no mercado de trabalho, 
seja dentro de uma perspectiva mais geral, continua, até hoje, pouco estudada. 
(THEODORO, 2005, p. 104) 

 

É importante ressaltar que, desde as origens da sociedade brasileira, a questão de 

classe é primordialmente uma questão de raça, ou seja, no Brasil, a raça sempre foi um 

determinante econômico e social. A formação das periferias, habitadas majoritariamente 

por pessoas em situação de pobreza, foi consequência direta da exclusão dessas 

populações do mercado de trabalho assalariado, exclusão essa que afetou os indivíduos 

racializados, em especial a população negra, composta por pretos e pardos. 

 

Dessa maneira, o mercado de trabalho no Brasil, no sentido clássico do termo, 
que pressupõe a existência do trabalho livre, foi “criado” por intermédio da 
ação estatal pela abolição da escravidão, e foi moldado por uma política de 
imigração, favorecida por taxações e subvenções, em detrimento da mão-de-
obra nacional. Este mercado de trabalho nasceu, assim, dentro de um ambiente 
de exclusão para com uma parte significativa da força de trabalho. Criando 
assim o trabalho livre, o Estado criou também as condições para que se 
consolidasse a existência de um excedente estrutural de trabalhadores, aqueles 
que serão o germe do que se chama hoje “setor informal”. (THEODORO, 
2005, p. 105) 

 

Segundo o economista Mário Theodoro (2005), a década de 1930 marca o início 

de importantes transformações nacionais, impulsionadas pelos processos de urbanização 

e industrialização. As iniciativas estatais voltadas à construção de rotas de transporte, que 



   

 

36 
 

possibilitaram a integração entre as diversas regiões do Brasil, contribuíram enormemente 

para o crescimento das migrações internas, concentrando a maior parte da população 

nacional nos centros urbanos mais desenvolvidos e ampliando, ainda que com certas 

limitações, a inserção de parte dessa população no mercado de trabalho (THEODORO, 

2005, p. 106).  

Esse êxodo rural teve como destino principais metrópoles industriais, como São 

Paulo, além de outras cidades que exerciam papel estratégico como centros econômicos 

regionais, como é o caso da cidade de Recife. Nesses locais, trabalhadores livres 

desempregados depositavam a esperança de serem absorvidos pelo mercado de trabalho 

formal.  

Esse fenômeno social, no entanto, não ocorreu de forma isolada no Brasil. Trata-

se de um processo que se manifestou também no âmbito global, acompanhando as 

dinâmicas econômicas e sociais do modo de produção capitalista industrial em diversos 

países: 

 

Em nível global, o fenômeno da urbanização teve como resultado uma 
proliferação de cidades, assim como o crescimento da população 
metropolitana. De 1940 a 1980, o número de cidades de mais de 500 mil 
habitantes passou de três para catorze. Ao mesmo tempo, as cidades de mais 
de 500 mil habitantes em 1940 reuniam um pouco mais de 10% da população 
total do país, enquanto que em 1980 abarcavam 62% da população urbana, o 
que representava quase um terço da população total do país. (Martine et alii, 
1990, apud THEODORO, 2005, p. 109) 

 

Foi também na década de 1930 que surgiram as primeiras legislações trabalhistas 

e a Justiça do Trabalho no Brasil, por meio da regulamentação das relações de trabalho e 

da criação de tribunais específicos para tratar de causas trabalhistas. Nesse período da 

história brasileira, ainda que tenha havido avanços nos direitos trabalhistas e uma 

ampliação da inserção da população no mercado formal, o assalariamento apresenta 

limites dentro da lógica de uma sociedade capitalista, uma vez que ele jamais conseguirá 

abarcar toda a força de trabalho disponível. 

Isso ocorre porque o modo de produção capitalista necessita da existência de um 

contingente excedente de trabalhadores desempregados, que Karl Marx categorizou como 

“exército industrial de reserva". Essa categoria foi desenvolvida na obra O capital: crítica 

da economia política (2013) para demonstrar que, nas sociedades capitalistas, sempre 

haverá uma parcela da população excluída do mercado de trabalho.  

Segundo Marx, essa massa de trabalhadores sobrantes exerce uma função 

estratégica, pois ao permanecer desempregada, pressiona aqueles trabalhadores que estão 



   

 

37 
 

empregados, e assim as classes dominantes conseguem manter os salários mais baixos 

com condições precárias, porque o medo de ser substituído por alguém em situação ainda 

mais vulnerável, ou seja, sem emprego, funciona como um mecanismo de controle e 

disciplina da força de trabalho, favorecendo a manutenção dos lucros da burguesia. 

Nesse sentido, ainda que o Estado brasileiro tenha assumido um caráter mais 

intervencionista nesse período histórico, suas ações continuavam orientadas para a 

manutenção dos interesses das classes hegemônicas. As políticas públicas desenvolvidas 

concentravam-se nas relações formais de trabalho, e aqueles que não conseguiam ser 

absorvidos pelo mercado - em sua maioria, a população negra brasileira - permaneciam à 

margem, sem proteção social ou amparo estatal. 

 

Com efeito, pode-se dizer que o assalariamento, neste país, cumprirá somente 
a metade de seu papel histórico. Ele responderá pela constituição de uma força 
de trabalho estável e disponível para o capital, possibilitando, dessa maneira, 
o desenvolvimento de uma indústria relativamente pujante. Entretanto, o 
assalariamento não se generaliza, fica circunscrito a frações, ainda que 
importantes, da força de trabalho. Nesse sentido, a intervenção do Estado 
respondeu menos a uma preocupação com o mercado de trabalho – referindo-
se, por exemplo, ao nível de emprego, ao desemprego etc. – que às relações de 
trabalho da parcela assalariada da mão-de-obra. Na verdade, enquanto as 
medidas no campo da política de emprego restringiram-se à ação de 
qualificação profissional, estavam ausentes quaisquer medidas de proteção 
contra a situação de desemprego. (THEODORO, 2005, p. 110) 

 

Essa população, historicamente excluída, habitava as áreas mais precárias nos 

entornos das grandes metrópoles e a concentração de pobreza e da vulnerabilidade social 

foi acentuada pelo processo de urbanização acelerada que ocorreu entre as décadas de 

1930 e 1980. Como forma de garantir a própria subsistência, os indivíduos 

marginalizados buscavam alternativas no trabalho informal, como “o comércio 

ambulante, os serviços pessoais, o trabalho doméstico, os serviços de reparação e de 

renovação de imóveis etc” (THEODORO, 2005, p.112). 

Na década de 1980, o Brasil enfrentou um período marcado por profunda recessão 

econômica, caracterizado por forte desaceleração da taxa de crescimento do país, aumento 

expressivo da inflação, elevação da dívida externa e crescimento das taxas de juros. Esse 

cenário de crise econômica intensificou o desemprego e, consequentemente, ampliou o 

número de trabalhadores na informalidade, aprofundando as desigualdades entre os que 

estavam protegidos pela legislação trabalhista - os trabalhadores formais - e aqueles que 

permaneciam desprotegidos no mercado informal. 



   

 

38 
 

Para Mário Theodoro (2005), três fatores principais explicam a existência e a 

consolidação das atividades informais no Brasil. São eles: 

 

a existência de uma extrema desigualdade social, expressa não apenas pelas 
disparidades de renda e de padrões educacionais, mas também na seletividade 
e nos reduzidos níveis de oportunidade de emprego formal vis-à-vis as 
dimensões da força de trabalho; 
a ausência de um marco regulatório global e institucional que cerceie e 
sancione práticas abusivas e estabeleça alguns limites e parâmetros para o 
funcionamento desse mercado de trabalho; e 
a capacidade dessas atividades em se articularem e se ajustarem ao sistema de 
emprego, estabelecendo um conjunto de estratégias de alianças e de 
organização que lhes possibilite a consecução ou preservação de um espaço de 

existência. (THEODORO, 2005, p. 116) 

 

Desse modo, o grande contingente de trabalhadores desprotegidos - sem vínculo 

formal de trabalho e, portanto, sem acesso às garantias previstas na legislação trabalhista 

- é resultado direto de um problema estrutural. A informalidade constitui umas das 

expressões mais visíveis da constituição desigual do mercado de trabalho no Brasil pós-

abolição, marcado por profundas desigualdades sociais, com elevada concentração de 

riqueza nas mãos de uma minoria e, de forma proporcional, uma grande concentração de 

pobreza entre a maioria da população. 

A análise da formação do mercado de trabalho assalariado no Brasil visa 

fundamentar o debate sobre o acesso ao ensino superior, que será desenvolvido a seguir. 

Parte-se do entendimento de que, em uma sociedade capitalista, cuja organização social 

se estrutura em torno do trabalho, o acesso à educação está diretamente vinculado à 

possibilidade de inserção em melhores postos de trabalho - especialmente aqueles com 

vínculo formal e proteção das relações laborais. 

Contudo, o Estado brasileiro continuou a operar de acordo com a lógica de 

extermínio da população negra. A exclusão desses indivíduos do mercado de trabalho 

formal, empurrando-os para postos de trabalho informais, constitui uma das expressões 

da decisão estatal pelo genocídio dos negros brasileiros, ideal pautado no racismo e no 

eugenismo. Mesmo com o processo de industrialização e a consequente criação de novos 

postos de trabalho no Brasil, sobretudo após a década de 1930, a população negra 

brasileira não foi absorvida nem empregada de forma equitativa, pois a inclusão social e 

econômica dessa parcela da sociedade nunca foi o real objetivo do Estado. 

Ao resgatar esse percurso histórico, evidencia-se o papel central do Estado nas 

decisões políticas que moldaram o cenário socioeconômico nacional. O Estado brasileiro 



   

 

39 
 

assume, portanto, responsabilidade significativa pelas profundas desigualdades sociais e 

raciais que ainda hoje se perpetuam. Diante disso, percebe-se que é de responsabilidade 

do Estado implementar políticas de reparação eficazes, capazes de enfrentar as 

consequências duradouras da exclusão histórica vivida pela população afro-brasileira. 

Essa perspectiva constitui uma das bases argumentativas que sustentaram a defesa para a 

implementação das políticas de cotas raciais para o ingresso de pessoas negras nas 

universidades públicas brasileiras, visando garantir que, com o acesso à educação 

superior, essa população possa conquistar mais e melhores oportunidades no mercado de 

trabalho. 

 

3.2 O surgimento do sistema de cotas e a sua implementação na Universidade de 

Brasília 

O primeiro aspecto importante de destacar quando se fala do surgimento das cotas 

raciais no Brasil é demarcar que a aprovação dessas políticas não decorreu de uma suposta 

benevolência por parte de governantes, reitores ou outros tomadores de decisão. O 

movimento negro já tensionava esse debate há décadas, muito antes de ele ser 

institucionalizado nas universidades públicas brasileiras. 

 

As parcas políticas de ações afirmativas que foram e/ou estão sendo 
implementadas no Brasil nos últimos quinze anos não são obra da boa vontade 
dos governos ou do Estado brasileiro, cuja trajetória vertical vem de cima (do 
Estado/governo/elites dirigentes) para baixo (população negra discriminada), 
como alguns intelectuais conservadores brasileiros costumeiramente afirmam. 
Essas políticas estão em acordo com o princípio esboçado pelo pesquisador 
Pedro Demo (2003), para quem é fundamental que as chamadas políticas 
focalizadas sejam demandadas pelos seus beneficiários, a fim de que sejam 
efetivadas adequadamente e alcancem êxito. (SANTOS, S., 2015, p. 26) 

 

A organizações formadas por intelectuais negros e negras já debatiam os efeitos 

do racismo estrutural no Brasil desde as primeiras décadas do século XX. Destacam-se, 

nesse sentido, a Frente Negra Brasileira (1931-1937), o Congresso Afro-Brasileiro (1934-

1937) e o Teatro Experimental no Negro (1944-1961).  

A Frente Negra Brasileira (FNB), fundada e liderada por Arlindo Veiga dos Santos 

- professor, jornalista e ativista negro - foi a primeira organização política de massa 

formada por afro-brasileiros. Em um contexto de extrema exclusão social e de profundas 

desigualdades raciais, a FBN tinha como objetivo organizar politicamente a população 

negra para combater o racismo, enfrentar a evidente discriminação racial existente no país 

e promover a valorização cultural e econômica desse grupo social. Entre suas ações, 

destacam-se a criação de escolas próprias, que ofereciam alfabetização e cursos 



   

 

40 
 

profissionalizantes, atendendo tanto adultos quanto crianças, tentando responder a 

dificuldade e restrição ao acesso à educação pública. A FNB também fundou o jornal A 

Voz da Raça, voltado à denúncia de casos de racismo e a divulgação das ideais e propostas 

do movimento. Em 1936, tornou-se um partido político oficialmente, mas foi dissolvido 

no ano seguinte por decorrência da proibição de partidos políticos imposta pelo Estado 

Novo de Getúlio Vargas. Essa organização política ainda contou com a participação de 

intelectuais como Ruth de Souza, José Correia Leite, Francisco Lucrécio, entre outros. 

O Congresso Afro-Brasileiro, por sua vez, foi um evento organizado com foco na 

valorização da cultura negra e nas heranças africanas na formação cultural brasileira, sua 

primeira edição ocorreu em 1934, no Recife. Apesar de representar um marco para a 

visibilidade das culturas de matriz africana, o congresso recebeu críticas de intelectuais 

negros por apresentar a temática de forma folclorizada, além de abordar a miscigenação 

sob um viés romantizado e alinhado ao mito da democracia racial – perspectiva 

influenciada pela atuação de Gilberto Freyre, um dos organizadores do evento. Ainda que 

com essas limitações, esse encontro contribuiu para a institucionalização dos estudos 

afro-brasileiros no país. A segunda edição do Congresso Afro-Brasileiro, realizada em 

1937, em Salvador, apresentou um caráter mais politizado em comparação à primeira, 

com organização de Edison Carneiro e Aydano do Couto Ferraz. Nessa ocasião, 

discutiram-se temas como intolerância religiosa e violência policial contra a população 

negra. 

Um pouco mais adiante, no ano de 1944, Abdias Nascimento funda o 

revolucionário Teatro Experimental do Negro (TEN), que tinha por objetivos estratégicos, 

segundo o próprio fundador: 

 

a. resgatar os valores da cultura africana, marginalizados por preconceito à 
mera condição folclórica, pitoresca ou insignificante; b. através de uma 
pedagogia estruturada no trabalho de arte e cultura, tentar educar a classe 
dominante "branca", recuperando-a da perversão etnocentrista de se 
autoconsiderar superiormente europeia, cristã, branca, latina e ocidental; c. 
erradicar dos palcos brasileiros o ator branco maquilado de preto, norma 
tradicional quando a personagem negra exigia qualidade dramática do 
intérprete; d. tornar impossível o costume de usar o ator negro em papéis 
grotescos ou estereotipados: como moleques levando cascudos, ou carregando 
bandejas, negras lavando roupa ou esfregando o chão, mulatinhas se 
requebrando, domesticados Pais Joões e lacrimogêneas Mães Pretas; e. 
desmascarar como inautêntica e absolutamente inútil a pseudocientífica 
literatura que a pretexto de estudo sério focalizava o negro, salvo raríssimas 
exceções, como um exercício esteticista ou diversionista: eram ensaios apenas 
acadêmicos, puramente descritivos, tratando de história, etnografia, 
antropologia, sociologia, psiquiatria, e assim por diante, cujos interesses 
estavam muito distantes dos problemas dinâmicos que emergiam do contexto 
racista da nossa sociedade. (NASCIMENTO, 2016, p. 161) 

 



   

 

41 
 

O TEN trouxe para os palcos dos teatros brasileiros representações humanizadas 

de personagens negras, em que atores e atrizes negros podiam apresentar suas vivências 

e cultura com protagonismo, de maneira legítima e rompendo a lógica estereotipada que 

predominava até então. Além disso, os artistas não precisavam separar a "atuação no palco 

dos acontecimentos político-sociais de interesse para os descendentes africanos" 

(NASCIMENTO, 2016, p. 162).  

Abdias Nascimento também presidiu o Diretório Nacional responsável por 

elaborar e assinar o manifesto resultante da Convenção Nacional do Negro Brasileiro, 

realizada em São Paulo e no Rio de Janeiro, nos anos de 1945 e 1946. Esse encontro, que 

se propôs a discutir "o problema do negro brasileiro", reuniu diversos intelectuais – 

muitos deles ex-integrantes da FNB - e ativistas negros, como Aguinaldo de Oliveira 

Camargo, Francisco das Chagas Printes, Nestor Borges, Sofia de Campos Teixeira, 

Sebastião Alves, Sinval Silva, entre outros. 

Com o fim do Estado Novo (1937-1945) - regime ditatorial liderado por Getúlio 

Vargas - e a aproximação de uma nova Assembleia Constituinte, em um contexto histórico 

de pós-guerra e de ampliação dos debates sobre raça impulsionados pelos movimentos 

negros, criou-se um ambiente propício à efervescência política e à mobilização social. 

Diversas organizações e movimentos sociais disputavam espaço para que suas pautas e 

reinvindicações fossem acatadas e incorporadas ao texto da nova Constituição Federal. O 

manifesto oriundo da Convenção Nacional do Negro Brasileiro buscava inserir as 

demandas da população negra na Carta Magna. Dentre as principais propostas estavam:  

 

1- Que se torne explícita na Constituição de nosso país a referência à origem 
étnica do povo brasileiro, constituído das três raças fundamentais: a indígena, a 
negra e a branca; 
2- Que torne matéria de lei, na forma de crime de lesa-pátria, o preconceito de 
cor e de raça; 
3- Que se torne matéria de lei penal o crime praticado nas bases do preceito 
acima, tanto nas empresas de caráter particular como nas sociedades civis e nas 
instituições de ordem pública e particular; 
4- Enquanto não for tornado gratuito o ensino em todos os graus, sejam 
admitidos brasileiros negros, como pensionistas do Estado, em todos os 
estabelecimentos particulares e oficiais de ensino secundário e superior do país, 
inclusive nos estabelecimentos militares. (NASCIMENTO et al., 1945, p. 1). 

 

Esse manifesto – que pode ser considerado como a gênese da ideia de cotas raciais 

no Brasil - chegou, de fato, a tramitar no Congresso Nacional, mas não avançou devido à 

atuação de duas forças contrárias. A primeira delas foi o fortalecimento do mito da 

democracia racial, sustentado por Gilberto Freyre, então deputado federal pelo Partido 

Socialista Brasileiro (PSB), que, como já exposto anteriormente, foi o responsável por 



   

 

42 
 

cunhar e desenvolver esse conceito. A segunda resistência enfrentada pelo “Manifesto à 

Nação” foi apresentada de forma contundente pelo Partido Comunista Brasileiro (PCB), 

que defendia a tese de que a desigualdade no Brasil era uma questão exclusivamente de 

classe social, negligenciando, assim, a dimensão racial. Tal postura reducionista relegou 

o debate racial a segundo plano - ou sequer o considerou - durante o processo de 

redemocratização e de elaboração da nova Constituição. 

Esse episódio evidencia como o Estado brasileiro, mais uma vez, não respondeu 

à questão racial e ao racismo brasileiro. Mesmo em um momento de formulação 

constitucional no qual outros movimentos sociais, alguns deles politicamente menos 

organizados que o movimento negro, conseguiram incluir suas demandas na Constituição 

Federal, enquanto a população negra permaneceu fora da agenda política, fruto de uma 

escolha deliberada das instâncias estatais. 

Somente em 1951 foi sancionada a primeira lei brasileira que tratava diretamente 

da discriminação racial. A chamada Lei Afonso Arinos (Lei nº 1.390/1951) apresentava 

inúmeras limitações, entre elas a ausência de sanções penais mais rigorosas, como a pena 

de prisão. Apesar disso, representou um marco jurídico e simbólico importante, pois foi 

a primeira vez que o Estado brasileiro reconheceu oficialmente a existência do racismo 

no país, contrariando a ideia de “paraíso racial” amplamente difundida nacional e 

internacionalmente. A referida legislação previa advertências e/ou multas para “a prática 

de atos resultantes de preconceitos de raça ou de cor” (BRASIL, 1951). Esses atos 

incluíam, por exemplo, a recusa de hospedagem em hotéis e pensões, a recusa de venda 

de bens ou serviços, a negativa de acesso a estabelecimentos públicos e a proibição da 

matrícula de estudantes negros em instituições de ensino. 

A forma de racismo caracterizada por essa legislação correspondia a expressões 

explícitas de um racismo institucional direto. Foi apenas com a promulgação da 

Constituição Federal de 1988 que o racismo passou a ser considerado crime inafiançável 

e imprescritível, conforme o inciso XLII do artigo 5º, que também dispõe sobre os direitos 

à vida, à liberdade, à igualdade, sem distinções de qualquer natureza. 

Ainda que não tenha resultado diretamente em legislação, um marco significativo 

no adensamento do debate sobre questão racial e no enfrentamento ao racismo foi a 

participação brasileira na III Conferência Mundial contra o Racismo, Discriminação 

Racial, Xenofobia e Intolerância Correlata, conhecida como Conferência de Durban, 

realizada na cidade sul-africana em 2001. Esse evento, organizado pela Organização das 

Nações Unidas (ONU), reuniu representantes de mais de 160 países para discutir a luta 

global contra o racismo. Entre os objetivos dessa conferência, destacou-se o 



   

 

43 
 

reconhecimento do escravismo e do tráfico transatlântico de africanos escravizados como 

crimes contra a humanidade. Além disso, a conferência abordou o racismo estrutural e 

institucional e seus impactos sobre as populações negras e outros grupos étnicos - como 

os povos indígenas -, bem como a defesa da igualdade de oportunidades e a formulação 

de políticas públicas voltadas ao combate à exclusão social. 

A partir desse evento, os debates sobre ações afirmativas e políticas 

compensatórias para a população negra ganharam maior visibilidade. Inaugurou-se, 

assim, no Brasil, a inserção do debate de questão racial na agenda pública, ainda que de 

forma marginal, sem consolidar como uma política central de Estado. 

 

No final da administração FHC, entre 2001 e 2002, havia debates febris no que 
diz respeito à discussão sobre a inclusão da população negra no ensino superior 
público brasileiro. Em realidade, esses debates foram recorrentes ao longo dessa 
década. As reinvindicações dos movimentos negros visando a aumentar a 
presença de afro-brasileiros no ensino público obtiveram algumas respostas 
positivas nesse período. (SANTOS, S., 2015, p. 50) 

 

A Universidade de Brasília (UnB) foi a primeira universidade federal a adotar o 

sistema de cotas raciais para o ingresso de estudantes negros e indígenas, em 2003, com 

implementação efetiva no ano seguinte. Antes disso, algumas universidades estaduais já 

vinham adotando medidas semelhantes, como a Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

(UERJ), Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro (UENF), ambas em 

2001, e a Universidade Estadual da Bahia (UNEB), em 2002. 

 

[...] A UnB foi, também, a primeira universidade federal brasileira que começou 
a discutir a necessidade de ações afirmativas como políticas de combate ao 
racismo, quando hospedou a seminário internacional Multiculturalismo e 
Racismo [...]. Como a UNEB, a decisão da UnB de implementar uma política 
de ação afirmativa para estudantes pertencentes a grupos raciais e étnicos 
descriminados decorreu da sua autonomia universitária. Ou seja, a política de 
ação afirmativa da UnB foi aprovada pelos professores-membros do seu 
Conselho de Ensino, Pesquisa e Extensão (CEPE). Não havia, nesta época, 
nenhuma norma legal que obrigava as universidades públicas federais a 
implementarem políticas de ações afirmativas para estudantes negros [...]. 
(SANTOS, S., 2015, p. 50) 

 

O sociólogo Sales Augusto dos Santos (2015) desenvolve uma análise crítica 

sobre a forma como a UnB implantou o sistema de cotas para ingresso de estudantes 

negros, destacando a ausência de estudos que realizassem o levantamento de dados sobre 

esses alunos. Para o autor, a universidade falhou ao não apresentar resultados concretos 

após a implementação da política, demonstrando falta de responsabilidade institucional:  

 



   

 

44 
 

[...] A UnB não apresentou dados amplos, consistentes e precisos sobre quem 
eram os alunos que haviam ingressado na universidade pelo sistema de cotas. 
Ou seja, apesar de implementar uma política pública diferenciada, a UnB não 
a executava com a devida responsabilidade e eficiência, visto que não tinha um 
banco de dados construído de forma confiável e/ou com o devido rigor 
estatístico sobre quem são os estudantes que ingressam e se graduaram pelo 
sistema de cotas. Infelizmente essa universidade não conseguiu coligir 
informações tanto da origem/trajetória escolar, quanto da origem 
socioeconômica e/ou educacional-cultural dos seus alunos cotistas, assim que 
eles ingressaram nessa universidade. (SANTOS, S., 2015, p. 143) 

 

Segundo Sales (2015), essa falha não ocorreu exclusivamente na UnB, mas 

também em diversas outras instituições de ensino superior que implementaram sistemas 

de cotas antes da promulgação da Lei de Cotas. Entre os motivos apontados para a 

ausência de coleta de dados, Santos destaca a intensa pressão midiática. À época, as cotas 

raciais enfrentaram grande resistência, e tanto a mídia quanto a opinião pública 

acompanhavam com atenção qualquer aspecto negativo relacionado à implementação 

dessa ação afirmativa. O temor de que dados estatísticos pudessem revelar dados mal 

interpretados pode ter levado à decisão de não realizar o monitoramento desses 

estudantes.  

Além disso, o autor aponta a falta de tradição das universidades brasileiras em 

realizar pesquisas voltadas às relações raciais como outro fator que contribuiu para a 

omissão de informações relevantes sobre os cotistas da UnB. A ausência desses dados 

compromete a produção de estudos mais aprofundados sobre a eficiência e a eficácia da 

política pública de cotas. Essa lacuna dificulta a análise da permanência desses alunos 

nos cursos, das áreas de pesquisa por eles escolhidas, do número de concluintes, entre 

outras questões fundamentais para a avaliação dos impactos dessa política reparatória. 

Mesmo com tais críticas e as limitações existentes na implementação do sistema 

de cotas raciais na UnB, o fato é que "a Universidade de Brasília serviu como modelo 

inspirador e incentivador para a aprovação das políticas afirmativas em outras instituições 

públicas de ensino superior no Brasil" (SANTOS, S., 2015, p. 51), mesmo antes da 

obrigatoriedade advinda da Lei nº 12.711/2012. 

A Lei de Cotas (Lei nº 12.711/2012), embora relevante, foi sancionada de forma 

tardia, considerando o intervalo de mais de dez anos entre a implementação do primeiro 

sistema de cotas raciais no ensino superior público e a sua regulamentação legal. Essa 

legislação dispõe sobre o ingresso de estudantes que se autodeclaram pretos, pardos, 

indígenas, quilombolas e/ou pessoas com deficiência, no âmbito das instituições federais 

de ensino técnico e superior. 



   

 

45 
 

Trata-se, de fato, de um avanço significativo, pois constitui a primeira política 

pública com um viés de reparação histórica direcionada à população negra brasileira. A 

sociedade brasileira foi historicamente estruturada sobre a marginalização dos sujeitos 

negros, negando-lhes o acesso a empregos que não estivessem ligados a subserviência, 

negando acesso à moradia digna e a condições mínimas de cidadania. Os descendentes 

daqueles que foram trazidos à força para o território brasileiro foram, ao longo dos 

séculos, submetidos a contextos de extrema vulnerabilidade econômica e social.  

Em uma sociedade como a brasileira, na qual o trabalho ocupa posição central - 

ainda mais em um contexto de capitalismo dependente -, o acesso a melhores 

oportunidades no mercado de trabalho está diretamente relacionado à formação 

educacional, especialmente ao ensino superior. Nesse sentido, cursar uma graduação em 

uma universidade pública representa não apenas a qualificação da força de trabalho, mas 

também a participação ativa na construção do pensamento intelectual do país.  

A implementação das cotas raciais, portanto, inaugura um processo de 

transformação das dinâmicas sociais, ao permitir que pessoas negras deixem de ocupar o 

lugar de objeto de estudo para se tornarem, elas próprias, produtoras de conhecimento. 

Esse deslocamento é fundamental para o enfrentamento das desigualdades estruturais e 

para a democratização do acesso aos espaços de poder e saber. 

Entretanto, a política de cotas raciais deveria ser compreendida apenas como uma 

das estratégias articuladas pelo Estado brasileiro para o combate ao racismo e à 

desigualdade racial. Quando os movimentos negros tensionaram o país para inserir o 

debate racial na agenda pública, suas reinvindicações eram muito mais amplas do que a 

simples implementação de um sistema de cotas raciais nas universidades públicas. A 

adoção das cotas, embora significativa, acabou por reduzir a complexidade do debate que 

vinha sendo construído, configurando-se como uma forma de silenciamento em relação à 

discussão sobre políticas públicas estruturais capazes de enfrentar, de maneira efetiva, o 

racismo presente na sociedade brasileira. 

Outro ponto relevante a ser destacado é que as cotas raciais não constituem um 

exemplo de política pública autorrealizável. Trata-se, portanto, de um tipo de política que 

demanda a instituição de normas e/ou regulamentações posteriores à sua promulgação 

para que possa ser efetivamente aplicada. No caso das cotas raciais, essas normas 

posteriores correspondem ao procedimento de autodeclaração do candidato e/ou às 

bancas de heteroidentificação, conceitos que serão trabalhados a seguir. 

 



   

 

46 
 

3.3 Bancas de heteroidentificação e a participação do assistente social 

Nesse subitem, o foco da discussão se dá sobre o acesso ao sistema de cotas raciais 

na Universidade de Brasília. Como observado no tópico anterior, as cotas raciais não se 

caracterizam como uma política autorrealizável, de modo que os procedimentos e as 

formas de acesso a essa política são fundamentais para a efetivação do direito às cotas 

por parte de seu público beneficiário. Por se tratar de uma política de ação afirmativa, seu 

objetivo é corrigir as injustiças históricas impostas a determinados grupos étnico-raciais. 

Assim, para ser beneficiário das cotas raciais, o candidato deve pertencer a um grupo 

étnico socialmente oprimido. 

A operacionalização dessa política pode ocorrer de duas formas. A primeira delas 

é a autodeclaração, procedimento pelo qual o próprio candidato, sob sua responsabilidade, 

afirma pertencer a um grupo étnico-racial específico e, portanto, pode concorrer às vagas 

destinadas ao sistema de cotas raciais. Nessa modalidade, o candidato apenas preenche 

um formulário disponibilizado pela universidade, no qual se autodeclara preto, pardo ou 

indígena, sob o princípio de que a identidade racial deve ser declarada pelo próprio 

indivíduo, sem exigência de comprovação documental. Entretanto, a limitação desse 

formato de acesso é que a autodeclaração, isoladamente, não impede a ocorrência de 

fraudes nesse processo. Há inúmeros casos identificados de pessoas brancas que se 

autodeclararam negras, agindo de má-fé para se beneficiar de uma política que não se 

destina a elas. 

Justamente por conta dessa limitação, foi instituído outro procedimento para 

operacionalizar o acesso às vagas reservadas pelo sistema de cotas raciais, trata-se das 

bancas de heteroidentificação. Essas bancas funcionam como um mecanismo de 

prevenção a fraudes nos sistemas de cotas raciais cometidas por indivíduos não 

racializados, que tentam acessar indevidamente essas políticas compensatórias. 

 

Ainda atualmente, mesmo com a implantação das comissões de 
heteroidentificação, as artimanhas para conseguir um enquadramento na 
reserva de vagas – quer para universidades, quer para concursos públicos – não 
cessaram. Agora, por meio de mecanismos mais sofisticados ou 
constrangedores, os/as fraudadores/as se apresentam para a comissão de 
heteroidentificação com o uso de maquiagem, a fim de escurecer a pele do 
rosto acompanhado do uso de roupas que encobrem braços e pernas, 
independentemente do clima do dia; com registros gerais atualizados às 
vésperas da etapa de heteroidentificação, com fotografias escurecidas; assim 
como raspam os cabelos ou surgem com rastafáris ou dreadlocks para ocultar 
o cabelo natural e, assim, tentam denotar uma pseudocaracterização atribuída 
à negritude; passam por sessões de bronzeamento artificial ou mesmo por uma 
exposição demasiada ao sol, no intuito de denotar negritude, além de outras 
iniquidades feitas com o fito de burlar a lei. (SANTOS, T., 2022, p. 21) 

 



   

 

47 
 

Essas comissões, entretanto, enfrentaram grande resistência em sua 

implementação. Os opositores ao processo de avaliação fenotípica, como representantes 

do Partido Democratas (DEM), alegavam que tais bancas funcionam como “tribunais 

raciais”, chegando a compará-las com práticas nazistas. Diante dessas e outras alegações 

absurdas feitas pelo ministro Gilmar Mendes, o intelectual Sales Augusto dos Santos 

argumenta contestou dizendo: 

 

Ora, acusar a banca de entrevista de ser um “tribunal racial” de cunho nazista, 
“Hitleriano”, implica assumir que esse suposto tribunal cometeu ou cometeria 
atrocidades inimagináveis, da tortura ao assassinato em massa de candidatos 
ao sistema de cotas da UnB. Ou seja, implica assumir que os membros dessa 
banca de entrevista tivessem poder de vida e morte sobre os alunos que se 
candidataram a fazer o vestibular pelo sistema de cotas. Em que pese algumas 
falhas que foram corrigidas na época e, por isso, a implementação da banca de 
entrevista (para corrigir falhas também), não se tem notícia de que ela cometeu 
o crime de tortura contra qualquer candidato, menos ainda que ela condenou à 
morte e executou centenas de estudantes. Aliás, desde a implementação do 
sistema de cotas na UnB, no segundo semestre de 2004, até julho de 2012, 
havia somente 03 (três) ações na justiça contra esse sistema. Portanto o sistema 
de cotas e toda sua operacionalização eram considerados legítimos pela 
sociedade brasiliense e brasileira, ante o baixíssimo índice de questionamento 
formal dessa política pública junto ao Poder Judiciário. (SANTOS, S., 2015, 
p. 128) 

 

Apesar das resistências iniciais, as bancas foram reconhecidas pelo Supremo 

Tribunal Federal (STF), em 2017, como um instrumento legítimo que complementa a 

etapa de autodeclaração racial. As comissões utilizam como referência os critérios 

estabelecidos pelo IBGE e pelos próprios movimentos negros, os quais compreendem que 

o termo “negro” é um conjunto que abrange tanto pessoas pretas quanto pardas.  

As bancas de heteroidentificação têm se mostrado mais eficazes do que a análise 

de fotografias dos candidatos, método anteriormente utilizado na UnB para o acesso ao 

sistema de cotas, até 2007. 

 

Como se constata, o uso de fotografias ocorreu até o vestibular do segundo 
semestre de 2007, quando houve o famoso caso dos irmãos gêmeos, "filhos de 
pai negro e mãe branca". Após a verificação das fotos desses candidatos um 
deles foi aceito para fazer a prova pelo sistema de cotas para negros e ao outro 
foi negado esse direito. A comissão examinadora supracitada fez a revisão do 
caso, após recurso do candidato recusado, e o aprovou também para fazer o 
vestibular pelo sistema de cotas para estudantes negros. 
Portanto, a partir do primeiro semestre de 2008 não se usou mais a verificação 
do fenótipo dos candidatos ao vestibular pelo sistema de cotas através de 
fotografia. Criou-se uma "Banca de Entrevista do Sistema de Cotas Raciais". 
Ou seja, a partir de 2008 e antes da Lei 12.711/2012, os sujeitos de direito do 
sistema de cotas na UnB passaram a ser entrevistados pessoalmente por uma 
banca de professores e/ou alguns militantes dos movimentos negros, após a 
realização do vestibular. A banca verifica se o candidato ao sistema de cotas é 
negro (preto ou pardo) ou não. (SANTOS, S., 2015, p. 239) 

 



   

 

48 
 

Atualmente, as bancas de heteroidentificação da UnB são compostas por três a 

cinco membros, que devem ser diversos em termos de gênero, raça e regionalidade, com 

o objetivo de verificar se os indivíduos que se autodeclaram negros realmente se 

enquadram nos critérios fenotípicos estabelecidos. A realização das bancas pode ocorrer 

de forma presencial ou virtual, por meio de videoconferência. 

Nas sessões presenciais, ao entrar na sala, o candidato é convidado a sentar-se em 

uma cadeira posicionada de frente para os integrantes da banca. É solicitado que ele 

apresente documento original com foto, para comprovação de sua identidade. Em 

seguida, pergunta-se ao candidato se ele confirma a sua autodeclaração como pessoa 

negra. Após a confirmação, o presidente da banca questiona os demais membros se 

desejam fazer perguntas ou acrescentar algo. Caso algum integrante tenha dúvida quanto 

à identificação do candidato como pessoa negra, podem ser realizadas perguntas 

adicionais para melhor compreender sua trajetória, permitindo que a avaliação seja 

realizada com maior cuidado. Ao término da entrevista, o candidato é solicitado a deixar 

a sala, sem que a comissão revele o resultado da avaliação. Os membros da banca, então, 

discutem entre si e decidem pelo deferimento ou indeferimento do candidato. 

As bancas de heteroidentificação configuram-se, portanto, como ferramenta 

essencial para garantir que os reais beneficiários das ações afirmativas - os sujeitos negros 

- sejam, de fato, os estudantes que ingressam nas universidades públicas por meio do 

sistema de cotas. Trata-se de uma medida adotada para combater, ainda que com 

limitações, o racismo estrutural que historicamente impede o acesso equitativo de pessoas 

negras ao ensino superior. 

 

Faz-se fundamental elucidar aqui que as ações afirmativas são voltadas a quem 
tem a aparência física (fenótipo) racializada como pessoa negra; diz respeito a 
um conjunto de traços objetivamente identificáveis, e que, portanto, não se 
limitam ao tom da pele da pessoa, apesar de contê-lo. (SANTOS, T., 2022, p. 
19) 

 

Ao analisar um candidato, a banca não considera apenas o tom de pele, mas 

também outros traços fenotípicos como a textura do cabelo, características faciais como 

boca, nariz e testa, fatores que influenciam na forma como esse indivíduo é socialmente 

percebido enquanto pessoa negra. 

Nesse ponto, faz-se necessário distinguir duas categorias distintas, embora 

correlatas: fenótipo e genótipo. De acordo com a assistente social Thais Felipe Silva dos 

Santos (2022): 

 



   

 

49 
 

[...]o fenótipo é caracterizado por um conjunto de dados que informam e 
alimentam a assimetria nas relações sociais assentadas em preconcepções que 
fazem com que a cor da pele seja mais preponderante do que a própria voz dos 
sujeitos que possuem aquele conjunto de traços distintivos. (p. 20) 

 

Ou seja, os fenótipos referem-se às características visíveis de um indivíduo e, no 

caso de pessoas negras, atributos como o cabelo crespo, os lábios grossos, nariz largo, 

entre outros traços físicos, determinam como esse sujeito será socialmente lido e tratado 

em diferentes ambientes e circunstâncias. Já o genótipo diz respeito às características 

herdadas geneticamente, ou seja, mesmo que alguém não apresente traços físicos de 

ancestralidade africana, pode ter ascendência negra, algo que se expressa apenas no nível 

consanguíneo. 

A definição da raça com base no genótipo é mais recorrente em países como os 

Estados Unidos, que enfrentaram longos períodos de segregação racial e adotaram a 

política de “uma gota de sangue” (“one-drop rule”), doutrina segundo a qual uma única 

gota de sangue negro bastaria para classificar uma pessoa como negra, mesmo que ela 

não apresente características fenotípicas evidentes. 

Já no Brasil, as particularidades da formação social levaram o processo de 

racialização a se basear fundamentalmente nos fenótipos. Isso se deve, em grande parte, 

à política de embranquecimento implementada no Brasil, como já visto anteriormente. O 

projeto de miscigenação visava, ao longo das gerações, suprimir gradativamente os traços 

negros nos descendentes de africanos, favorecendo a prevalência de características 

brancas. Assim, se um brasileiro, mesmo que filho ou neto de negros, nasce com a pele 

clara e outros traços faciais associados à branquitude, essa pessoa tende a ser socializada 

enquanto branca. 

 

Verifica-se que se tratam de características que, ao olhar do outro, retiram a 
humanidade daqueles e daquelas que, na sociedade brasileira, são racializados 
como negros e negras, fenótipo sobre o qual incide inúmeras violências 
cotidianas, visíveis e veladas, perpetradas de forma contínua em desfavor da 
negritude, e que, no limite, manifestam-se sob a forma de violência fatal. 
(SANTOS, T., 2022, p. 20) 

 

Portanto, as bancas de heteroidentificação devem analisar não apenas a cor da pele 

dos candidatos, mas o conjunto de fenótipos que definem como uma pessoa é percebida 

racialmente na sociedade. O principal propósito das bancas é mitigar as fraudes cometidas 

por brancos que tentam burlar os requisitos exigidos para o ingresso via cotas raciais. 

Porém, ao compor uma banca de entrevista, os heteroavaliadores se deparam com uma 

realidade muito mais complexa. As múltiplas estratégias adotadas ao longo da história do 



   

 

50 
 

Brasil com o intuito de embranquecer a população surtiram efeitos significativos, 

tornando a definição de quem é negro no Brasil uma tarefa desafiadora. As bancas de 

heteroidentificação acabam materializando os efeitos da miscigenação no país. 

Embora o projeto de embranquecimento implementado no país não tenha 

alcançado o seu principal objetivo, exterminar a raça negra do território nacional, é 

inegável que o Brasil se tornou um país extremamente miscigenado, onde a identificação 

de uma origem única é, na maioria dos casos, inviável. 

Sílvio Romero, ao afirmar que os fenótipos brancos prevaleceriam sobre os 

fenótipos negros e que, por isso, o país iria se embranquecer a ponto de não se apresentar 

mais enquanto uma “nação de mulatos”, equivocou-se completamente. A população negra 

não apenas resistiu ao projeto de extermínio, como se faz presente no solo brasileiro de 

forma diversa, manifestando-se de inúmeras formas, com diferentes cabelos, diferentes 

tons de pele, diferentes traços e diferentes origens. 

Justamente por conta dessa diversidade entre os indivíduos negros, que se faz 

fundamental que as comissões das bancas de heteroidentificação sejam compostas por 

pessoas altamente capacitadas, com curso específico para exercer tal função. A oferta de 

cursos de formação para heteroavaliadores é indispensável, de modo que essas comissões 

cumpram seu papel com responsabilidade e legitimidade necessárias para materializar o 

direito de acesso à educação superior, conquista alcançada pelos movimentos negros 

brasileiros após muita luta e resistência histórica. 

No artigo Serviço Social e comissão de heteroidentificação: a concepção 

materialista de história, a assistente social Thais Felipe Silva dos Santos defende a 

necessidade da participação de assistentes sociais como membros das comissões de 

heteroidentificação, uma vez que essa categoria profissional possui uma formação crítica 

e aprofundada sobre os fundamentos e as particularidades da formação sócio-histórica do 

Brasil. 

 

Consideramos que estão dados, na formação profissional dos/as assistentes 
sociais, os elementos que conferem competência para que estes/as sejam 
integrantes das comissões de heteroidentificação em certames e em processos 
seletivos que adotem política de ação afirmativa, quer seja para acesso a 
concursos públicos ou às universidades, quer seja para os demais espaços que 
se engajem na luta antirracista. Evidentemente, a apreensão da lógica dos 
fundamentos extrapola o universo da política de ação afirmativa, avançando 
para o conjunto das requisições que chegam aos profissionais de Serviço Social 
ao conferir patamar qualitativamente superior para as respostas às 
determinações que conformam a racialização das pessoas, em geral, e dos/as 
negros, em particular. Ao participarem das comissões de heteroidentificação, 
os/as assistentes sociais mobilizam as dimensões teórico-metodológica e ética-
política alicerçadas em sua formação para que haja a promoção de direitos 



   

 

51 
 

sociais a um segmento da população histórica e comumente tratado com 
desigualdade. (SANTOS, T., 2022, p. 29) 

 

A categoria profissional das/dos assistentes sociais possui compromisso declarado 

com a transformação do status quo, a busca pela emancipação humana e o enfrentamento 

de todas as formas de opressão, dominação e exploração. Além disso, o estudo da 

formação social brasileira oferece suporte teórico e político para compreender o processo 

de marginalização da população negra e a complexidade da questão social brasileira. 

Por fim, é importante sinalizar que a Lei de Cotas realmente representa uma 

grande conquista para a população negra brasileira, que deve ser constantemente 

protegida e fortalecida, diante da possibilidade de retrocessos. No entanto, essa ação 

afirmativa, por si só, é insuficiente para enfrentar o racismo no Brasil. As cotas não 

conseguem nem mesmo atender às demandas de todos os estudantes negros que desejam 

cursar nível superior, pois o número de vagas é insuficiente, gerando uma competição 

entre os próprios candidatos negros para ocupar as poucas vagas reservadas para as cotas 

raciais. Muito menos é capaz de reparar os séculos de escravização extremamente 

violentos e cruéis, somada ao processo de exclusão social estrutural e as políticas 

sistemáticas de extermínio da população negra, em especial da juventude negra. O Brasil 

ainda precisa avançar substancialmente na elaboração e na implementação de políticas 

públicas reparatórias que tenham como horizonte a real superação do racismo e de todas 

as suas manifestações. 

 

 

 

  



   

 

52 
 

CONCLUSÃO 

A presente pesquisa, fundamentada a partir de uma experiência concreta de 

participação nas comissões das bancas de heteroidentificação da Universidade de Brasília 

(UnB), foi motivada pela necessidade de compreender os complexos desafios e as 

promissoras possibilidades do reconhecimento racial. Tal reconhecimento é crucial para 

que estudantes negros acessem o ensino superior público por meio das cotas raciais, em 

um país historicamente estruturado pelo racismo, pelo projeto de embranquecimento da 

população negra, pela miscigenação forçada e pela exclusão sistemática de sujeitos 

negros. 

Torna-se evidente que a marginalização da população negra não constituiu um 

processo natural. Ao contrário, configurou-se como um projeto deliberado, 

sistematicamente desenvolvido desde o período colonial, perpetuando-se pela abolição 

do escravismo e culminando no estabelecimento de um mercado de trabalho assalariado 

profundamente desigual no Brasil. Nesse processo, o Estado brasileiro desempenhou um 

papel decisório, ao optar por políticas públicas que visavam à exclusão da população 

negra, como a notória promoção da política de migração europeia, entre outras medidas 

que se baseavam em ideais eugenistas e racistas. 

Essa escolha deliberada por um projeto de extermínio da população negra 

brasileira, que teve o embranquecimento como uma de suas principais estratégias, 

buscando pelo desaparecimento dos negros, optou pela miscigenação como resposta. 

Além de ancorar-se na falácia da democracia racial como subterfúgio, vendendo ao 

exterior a imagem de uma identidade nacional que esvazia elementos da cultura negra e 

os apropria apenas como representações estereotipadas do Brasil. 

Tal contexto exige uma reflexão aprofundada sobre como as estruturas de poder e 

de dominação se perpetuam e moldam a sociedade brasileira até os dias atuais, relegando 

a população negra posições de subalternidade por séculos. A compreensão desse passado 

e da história é fundamental para desvelar as raízes do racismo estrutural que ainda está 

engendrado na sociedade brasileira contemporânea. 

Nesse contexto, a política de cotas raciais não deve ser compreendida como uma 

concessão ou um privilégio. Pois trata-se, essencialmente, de uma política reparatória, 

uma ação afirmativa que busca, ainda que de maneira ínfima, minimizar as profundas 

consequências do racismo estrutural e da exclusão histórica sofrida pela população negra 

brasileira. 



   

 

53 
 

Na efetivação dessa política, as bancas de heteroidentificação assumem um papel 

central e estratégico, e devem continuar sendo uma etapa obrigatória que, somada à 

autodeclaração, operacionalizam os sistemas de cotas raciais. Sua função primordial é 

evitar fraudes, coibindo a má-fé de indivíduos não negros que tentam usufruir 

indevidamente de uma política da qual não são beneficiários.  

No espaço dessas bancas, as consequências do projeto de embranquecimento, 

financiado pelo Estado via miscigenação, tornam-se notórias, materializando-se na 

pluralidade da negritude brasileira e, concomitantemente, na complexidade de determinar 

identidades raciais em um país tão fortemente miscigenado. A essência dessa tarefa reside 

justamente em compreender o equilíbrio entre a necessidade de combater as fraudes 

existentes e o entendimento das múltiplas formas de se vivenciar e expressar a negritude 

no Brasil. 

Devido a esse elevado grau de complexidade, as comissões de heteroidentificação 

devem ser compostas por profissionais altamente capacitados, que possuam uma 

compreensão aprofundada do processo de formação sócio-histórica do Brasil. É 

indispensável que se conheça a rica, porém dolorosa, história da população negra no país, 

tendo plena consciência do projeto de genocídio que foi elaborado para apagar a presença 

do sujeito negro do território nacional. É em virtude desse nível de entendimento e 

formação profissional que se faz necessária a integração de assistentes sociais nas 

comissões de heteroidentificação. Sua contribuição é vital para que esse processo seja 

orientado por princípios éticos rigorosos, por um compromisso inabalável com a 

emancipação humana e pelo fim de todos os tipos de dominação. 

Ainda que se tenha alcançado avanços significativos, persistem muitos desafios a 

serem superados. Isso inclui o aprofundamento do letramento racial nas universidades, a 

ampliação das pesquisas acadêmicas sobre questões raciais, o investimento em políticas 

institucionais genuinamente comprometidas com a superação do racismo e, 

fundamentalmente, a defesa intransigente dos direitos já conquistados pelos movimentos 

negros. A luta por uma sociedade mais justa e equitativa demanda esforços contínuos e 

dinâmicos, que envolvem tanto a academia quanto a sociedade civil e o Estado, na 

construção de um futuro livre de toda e qualquer exploração, dominação, preconceito ou 

discriminação. 

Também se observa um aspecto contraditório da política de cotas raciais, que, ao 

mesmo tempo em que representa um avanço e uma conquistas dos movimentos negros 

brasileiros, configurou-se como estratégia de silenciamento de reivindicações muito mais 

amplas e profundas que emergiam na realidade brasileira e que a militância negra já 



   

 

54 
 

apontava há muito tempo, com maior intensidade após a Conferência de Durban. A 

população afro-brasileira reivindicava por políticas públicas mais abrangentes e eficazes 

no combate ao racismo e à desigualdade racial estruturalmente enraizada no país. No 

entanto, as cotas raciais acabaram por reduzir e concentrar esse debate em uma única 

política focalizada. 

A própria necessidade da existência de um sistema de cotas raciais constitui, por 

si só, uma reafirmação da presença do racismo na sociedade brasileira, evidenciando que 

as oportunidades de acesso à educação superior pública de qualidade não são iguais para 

todos os cidadãos, a depender da sua raça. Nesse contexto, as bancas de 

heteroidentificação correm o risco de reproduzir lógicas racistas, caso os membros das 

comissões não possuam um entendimento aprofundado sobre a formação racial da 

população brasileira, dada a complexidade de analisar e classificar identidades raciais em 

um país construído sob ideais de embranquecimento e miscigenação demográfica e 

cultural. Diante disso, defende-se a integração de assistentes sociais na composição 

dessas bancas, a fim de contribuir para a efetivação do direito às cotas raciais por aqueles 

que delas são, de fato, beneficiários legítimos.  

  



   

 

55 
 

REFERÊNCIA BIBLIOGRÁFICA 

 

ALMEIDA, Silvio. Racismo Estrutural. São Paulo: Jandaíra (Coleção Feminismos 
Plurais), 2021. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Senado 

Federal, 1988. 

_______. Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012. Dispõe sobre o ingresso nas 

universidades federais e nas instituições federais de ensino técnico de nível médio e dá 

outras providências. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 30 ago. 2012. 

Disponível em: <https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-

2014/2012/lei/l12711.htm>. Acesso em: 19 dez. 2024. 

_______. Lei nº 1.390, de 3 de julho de 1951. Define as contravenções relativas à prática 

de preconceito de raça ou de cor. Diário Oficial [da] República Federativa do Brasil, 

Brasília, DF, 5 jul. 1951. 

CONVENÇÃO NACIONAL DO NEGRO BRASILEIRO (1., 1945, Rio de Janeiro). 

Manifesto da Convenção Nacional do Negro Brasileiro. Rio de Janeiro: [s.n.], 1945. 

DELGADO, Guilherme Costa. O setor de subsistência na economia e na sociedade 

brasileira: gênese histórica, reprodução e configuração contemporânea. Brasília: Ipea, 

2004. (Texto para Discussão, n. 1025). 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: LIMA, C. A. (Org.). 

Raça, classe e democracia. Rio de Janeiro: Zahar, 1984. p. 223–242. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Censo 

demográfico 2022: características gerais da população, religião e pessoas com 

deficiência. Rio de Janeiro: IBGE, 2023. Disponível em: https://censo2022.ibge.gov.br/. 

Acesso em: 9 jul. 2025. 

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. Livro I. São Paulo: Boitempo, 

2013. 

MOURA, Clóvis. Rebeliões da Senzala: quilombos, insurreições, guerrilhas. 3. ed. São 

Paulo: Editora Brasiliense, 1981. 

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. 4. ed. São Paulo: Perspectiva, 2016. 

PORTELA, Bruna Marina. Gentio da terra, gentio da Guiné: a transição da mão de obra 

escrava e administrada indígena para a escravidão africana. (Capitania de São Paulo, 

1697-1780). 2014. 

SANTOS, Sales Augusto dos. O sistema de cotas para negros da UnB: um balanço da 

primeira geração. São Paulo: Paco Editorial, 2015. 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12711.htm%20%3e
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12711.htm%20%3e


   

 

56 
 

SANTOS, Thais Felipe Silva dos. Serviço Social e comissão de heteroidentificação: a 

concepção materialista de história. Revista da defensoria pública do estado de São Paulo. 

São Paulo, v. 4, n. 1, p. 15-38, jan./jun. 2022. 

 

THEODORO, Mário. As características do mercado de trabalho e as origens da 

informalidade no Brasil. In: RAMALHO, Jether Pereira; ARROCHELLAS, Maria 

Helena (orgs.). Desenvolvimento, subsistência e trabalho informal: desafios para a 

inclusão social no Brasil. Brasília: Ipea, 2005. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


	INTRODUÇÃO
	CAPÍTULO 1: CONTANDO TODA A HISTÓRIA: O PROCESSO DE FORMAÇÃO SÓCIO-HISTÓRICA DO BRASIL
	1.1 Capitalismo mercantil, invasão colonial e o escravismo no Brasil
	1.2 Processo de abolição do escravismo no Brasil: resistência negra, capitalismo industrial e a marginalização do sujeito negro

	CAPÍTULO 2: A COR DA NAÇÃO: RACISMO, EMBRANQUECIMENTO E MISCIGENAÇÃO NO BRASIL
	2.1 Racismo estrutural e o projeto de embranquecimento da população negra
	2.2 A miscigenação, o mito da democracia racial e a exploração da mulher negra

	CAPÍTULO 3: TRABALHO E UNIVERSIDADE: COTAS RACIAIS NA UNB E A CONTRIBUIÇÃO DO ASSISTENTE SOCIAL NAS BANCAS DE HETEROIDENTIFICAÇÃO
	3.1 Formação do mercado de trabalho assalariado no Brasil
	3.2 O surgimento do sistema de cotas e a sua implementação na Universidade de Brasília
	3.3 Bancas de heteroidentificação e a participação do assistente social

	CONCLUSÃO
	REFERÊNCIA BIBLIOGRÁFICA

