
 

 

 

Universidade de Brasília (UnB) 

Instituto de Ciências Sociais 

Departamento de Sociologia  

 

 

 

MARIA EDUARDA BARBOZA DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Por uma Sociologia Amefricana: oficina de legislações sobre educação étnico-racial no 

ensino médio brasileiro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 

 



 

MARIA EDUARDA BARBOZA DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Por uma Sociologia Amefricana: oficina de legislações sobre educação étnico-racial no 

ensino médio brasileiro 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado ao 

Departamento de Sociologia da Universidade de 

Brasília, como requisito para a obtenção do título 

de Licenciada em Ciências Sociais.  

 

Professor Orientador: Prof. Dr. Marcelo Pinheiro 

Cigales 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 

 

 



MARIA EDUARDA BARBOZA DA SILVA

Por uma Sociologia Amefricana: oficina de legislações sobre educação étnico-racial no

ensino médio brasileiro

Trabalho de conclusão de curso apresentado ao

Departamento de Sociologia da Universidade de

Brasilia, como requisito para a obtenção do título

de Licenciada em Ciências Sociais.

Brasilia, S-3 de '^thn de á,03.6 .

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Marcelo Pinheiro Cigales (SOL/UnB)
Orientador

/

v. ^>0
Profa. Dra. Haydée Glória Cmz Camso (SOL/UnB)

Avaliadora Interna



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho ao meu tio, Elisvalter 

Cristiano (in memorian), que sempre torceu por 

mim.  

 



 

 

Agradecimentos 

 

Tenho muitas pessoas a quem agradecer pela materialização deste trabalho e pela 

conclusão desta fase, sem as quais nada disso teria sido possível, mas gostaria de começar 

agradecendo a mim por não ter desistido.  

Agradeço ao meu bem, Rafael, por cuidar de mim, me encorajar, me amar, me abraçar, 

me ajudar e ficar ao meu lado o tempo todo. 

Às minhas irmãs, Vitória e Mirela, por estarem comigo em tudo, desde sempre e para 

sempre. 

À Letícia, por constantemente me ajudar a recuperar o fôlego na vida. 

À minha família, meu irmão João Mateus, meus primos Diogo e João Henrique, minha 

avó Emília, minha madrinha Eliene, minha mãe Eliane e meu pai Dayverson. Obrigada por 

todo o bem que me fizeram ao longo desses anos. 

Aos meus “socioamigos” e a todas as amizades que cultivei na universidade, que, 

felizmente, são muitas para que eu consiga nomear todas aqui. De maneira especial, agradeço 

ao grupo que ingressou comigo e que esteve comigo do início ao fim. Obrigada por serem 

meus primeiros amigos no curso e companheiros fieis de projetos, disciplinas, trabalhos, 

estágios, eventos, almoços, happy hours, festas, bares e risadas. A UnB valeu muito mais a 

pena com vocês. 

Por fim, e com grande importância, agradeço ao meu professor e orientador, Marcelo 

Cigales, que muito me ensinou ao longo deste caminho, sem nunca ter feito com que eu me 

sentisse julgada.  

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A conscientização da opressão ocorre, antes de 

qualquer coisa, pelo racial.” (Lélia Gonzalez) 

 



 

Resumo 

 

Explorando a possibilidade de desenvolver um material didático, este trabalho tem como 

proposta construir uma oficina voltada à aplicação por docentes de Sociologia da Educação 

Básica, pautada nas bases legais para a educação etnico-racial e na promoção de uma 

Sociologia Amefricana. Para isso, busco realizar um apanhado legal das principais legislações 

federais que tratam do ensino das relações étnico-raciais no ensino médio, de modo a 

sistematizar um embasamento legislativo que corrobora na elaboração de aulas e na 

abordagem dessas temáticas em sala. Ademais, articulo essa fundamentação normativa com o 

conceito de Amefricanidade, desenvolvido pela intelectual negra Lélia Gonzalez e proponho 

uma reflexão para educação e o ensino de Sociologia no ensino médio pautado em sua obra.  

 

Palavras-chave: Lei nº 10.639/2003, Lei nº 11.645/2008, educação étnico-racial, 

Amefricanidade, oficina didática e ensino de Sociologia.  

 



 

Abstract 

 

Exploring the possibility of developing educational material, this work aims to create a 

workshop for the application of sociology teachers in Basic Education, based on the legal 

foundations for ethnic-racial education and the promotion of an Amefrican sociology. To 

achieve this, I seek to compile the main federal legislations regarding the teaching of 

ethnic-racial relations in high school, in order to systematize a legislative framework that 

supports the creation of lessons and the approach of these topics in the classroom. 

Furthermore, I connect this normative foundation with the concept of Amefricanity, 

developed by the Black intellectual Lélia Gonzalez, and propose a reflection on education and 

the teaching of sociology in high school based on her work. 

 

Keywords: Law n.º 10,639/2003, Law n.º 11,645/2008, ethnic-racial education, Amefricanity, 

educational workshop and teaching Sociology  

 



 

Lista de ilustrações 

 

Figura 1 - Linha do tempo da legislação para inclusão da temática étnico-racial no ensino 

médio………………………………………………………………………………………….15 

 



 

 

Lista de abreviaturas e siglas 

 

BNCC - Base Nacional Comum Curricular 

CF - Constituição Federal 

CNE - Conselho Nacional de Educação 

DF - Distrito Federal 

IPCN‑RJ - Instituto de Pesquisas das Culturas Negras 

LDB - Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei nº 9.394/1996) 

LÉLIA - Laboratório de Ensino de Sociologia Lélia Gonzalez 

MNU - Movimento Negro Unificado 

ODI - Oficina Didática Interdisciplinar 

OD - Oficina Didática 

Pibid - Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência 

PNE - Plano Nacional de Educação 

PNLD - Programa Nacional do Livro e do Material Didático 

PPP - Projeto Político-Pedagógico 

SOL - Departamento de Sociologia da UnB 

UnB - Universidade de Brasília  

 



 

Sumário 

 

Introdução..................................................................................................................................11 

1. Inclusão da temática étnico-racial no ensino médio brasileiro: Um breve panorama 

histórico-legal............................................................................................................................14 

2. Desafios e perspectivas para o ensino das relações étnico-raciais no Brasil: Uma reflexão a 

partir da obra de Lélia Gonzalez e do conceito de Amefricanidade......................................... 22 

3. Proposta de material didático: Oficina “Por uma Sociologia Amefricana”..........................29 

Considerações finais................................................................................................................. 35 

Referências bibliográficas.........................................................................................................37 

 

 



 

Introdução 

 

Durante a minha trajetória acadêmica, desde o meu ingresso na Universidade de 

Brasília (UnB) em 2021 até esse ano de 2025, em que caminho para conclusão dessa etapa, 

fui ao encontro de diversas iniciativas que interseccionam a prática docente e questões raciais 

dentro da escola. Logo no início da graduação, ingressei em um projeto de extensão do 

Laboratório de Ensino de Sociologia Lélia Gonzalez (LÉLIA) vinculado ao Departamento de 

Sociologia (SOL) da UnB. Em conjunto com outros bolsistas, promovemos diversas mesas de 

debate que buscavam integrar os professores e estudantes da Educação Básica aos 

licenciandos e professores da universidade, desenvolvendo atividades para o debate e a 

formação continuada de graduandos e professores sobre diversas temáticas.  

Depois disso, fui bolsista do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência 

(Pibid) no período de 2022-2024, atuando em uma escola de ensino médio pública da região 

administrativa do Gama-DF. Sob a supervisão da professora Gabriela de Almeida Lima, 

docente de Sociologia e mulher preta, enfrentamos e percebemos ao longo do percurso 

resistências para tratar do pensamento racial e religiosidades de matriz africana nas aulas e 

eventos escolares, seja por parte dos alunos, outros docentes ou demais agentes do contexto 

educacional.  

A partir dessas vivências no Pibid e da extensão desenvolvida no LÉLIA, aliadas às 

pesquisas sobre estudos raciais na educação e a inclusão da temática étnico-racial nas escolas. 

Procurei desenvolver este trabalho, buscando criar um material que fosse capaz de mapear e 

sistematizar as principais legislações federais que tratem do ensino e da educação 

étnico-racial no ensino médio e articular esses documentos ao conceito de Amefricanidade 

(GONZALEZ, 2020), a fim de servir como fonte de apoio para docentes de Sociologia, na 

hora de desenvolverem aulas e projetos que tratem da educação racial nas escolas. 

Enquanto problema social, a educação racial para o ensino médio é perpassada pelo 

enfrentamento ao racismo em todas as suas formas (estrutural, recreativo, religioso…), a 

violência escolar produzida pelo preconceito racial e a necessidade de resgate e valorização da 

herança negra, afrodescendente e indígena (GOMES, 2011). Como questão sociológica, o 

tema está ligado à desconstrução do mito da democracia racial e suas implicações no racismo 

à brasileira e aos desafios de promoção da igualdade étnico-racial na educação (GOMES et 

al., 2021). 

A construção deste trabalho e da oficina baseia-se principalmente na Lei n.° 9.394/96 

(Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional), na alteração de sua redação original 

11 



 

realizada pela Lei n.° 10.639/2003, que inclui a obrigatoriedade da temática "História e 

Cultura Afro-Brasileira" (BRASIL, 2003), e pela Lei n.° 11.645/2008, que acrescenta a 

obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena” (BRASIL, 2008). 

Além disso, baseia-se também na Resolução CNE/CP n° 1/2004 fundamentada no Parecer 

CNE/CP n° 3/2004, os quais instituem diretrizes curriculares nacionais para a educação das 

relações étnico-raciais e para o ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana 

(BRASIL, 2004a, 2004b), bem como no Parecer CNE/CEB nº 14/2015 que estabelece 

diretrizes operacionais para a implementação da história e das culturas dos povos indígena na 

Educação Básica, em decorrência da Lei nº 11.645/2008 (BRASIL, 2015).  

​ Aliado a isso, irei trabalhar a categoria de Amefricanidade cunhada por Lélia 

Gonzalez, que se trata do conceito político-cultural que busca resgatar e reconhecer 

experiências históricas e culturais compartilhadas por afrodescendentes no continente 

americano, propondo uma visão ampla e inclusiva à resistência desses indivíduos e se 

contraponto a normativa imperialista e individualizada que divide pessoas racializadas 

(GONZALEZ, 2020).  

Nessa lógica, o problema de pesquisa a ser respondido ao longo texto é: Como e em 

que momento a temática étnico-racial é apresentada nos documentos oficiais que orientam a 

educação no Brasil e como podemos articular esses documentos com a Amefricanidade?  

Para isso, tem-se como objetivo geral desenvolver uma oficina para o ensino médio 

que contextualize legislações sobre o ensino da temática racial na Educação Básica e converse 

com a conceituação de Amefricanidade, podendo servir como material de apoio pedagógico 

para professores de Sociologia na elaboração de aulas que promovam reflexões sobre raça, 

etnia e suas implicações sociais. 

Sendo assim, no primeiro capítulo procuro contextualizar historicamente a inclusão da 

temática étnico-racial na educação brasileira por meio das leis e documentos auxiliares 

oficiais. No segundo capítulo, busco apresentar e discutir sobre alguns desafios para o ensino 

das relações étnico-raciais no Brasil a partir da perspectiva de Lélia Gonzalez e da reflexão 

sobre Amefricanidade. Por fim, no capítulo 3, apresento minha proposta de material didático, 

uma oficina que intersecciona o conhecimento legislativo mencionado, conceituações 

sociológicas necessárias para uma educação étnico-racial crítica e a Amefricanidade como 

construção para valorização de pretos, pardos e indígenas na sociedade brasileira.  

Enquanto mulher branca, não tenho pretensão alguma de falar em nome das pessoas 

racializadas, que são as verdadeiras vozes a serem escutadas aqui. Me coloco no texto como 

12 



 

uma quase professora de 22 anos, buscando sempre aprender com esses agentes e, então ser 

capaz de fazer intervenções verdadeiramente eficazes e significativas com minhas estudantes.  

Concluindo minha graduação agora e me preparando para esse momento de regência 

plena, percebo, mais do que nunca, como é urgente que Amefricanizemos a Sociologia 

escolar, entendendo que o combate ao racismo na escola não deve ser mencionado somente na 

Semana da Consciência Negra, tampouco ser tratado como uma responsabilidade exclusiva de 

docentes racializados. Como bem escreveu Angela Davis: “Em uma sociedade racista, não 

basta não ser racista. É necessário ser antirracista.” (DAVIS, 2016). Para isso, é preciso que 

todos assumam sua devida responsabilidade nesse processo de ruptura. Enquanto escola, 

particularmente enquanto docentes de Sociologia, é nosso dever compor a luta antirracista 

diariamente.  

13 



 

1. Inclusão da temática étnico-racial no ensino médio brasileiro: Um breve panorama 

histórico-legal 

 

​ A inclusão da temática étnico-racial no ensino médio brasileiro representa um marco 

fundamental para as políticas públicas educacionais do país, sendo não apenas uma resposta 

às demandas históricas dos movimentos sociais, especialmente do movimento negro, mas 

também a solidificação de um conjunto de diretrizes que buscam mitigar o racismo e 

promover a diversidade cultural.  

Entretanto, o ensino da pauta racial ainda está suscetível a retaliações de diversos 

agentes, dentro e fora da escola. É por esse motivo que o embasamento legal precisa ser 

conhecido pelos docentes e discentes, uma vez que, a história e cultura afro-brasileira e 

indígena é componente obrigatório por lei no currículo da Educação Básica, não podendo ser 

impedido em sala de aula.  

Fundamentar-se nesse aparato legal é o primeiro passo para construir intervenções 

significativas e que busquem promover uma Sociologia antirracista. Neste capítulo, procuro 

recapitular os principais instrumentos normativos federais que embasam esse tópico por meio 

de uma abordagem metodológica pautada na pesquisa documental e bibliográfica, tendo como 

fontes as legislações, onde, segundo Saviani, o documento:  
Por um lado, significa o ponto de origem, o lugar de onde brota algo que se projeta e 
se desenvolve indefinidamente e inesgotavelmente. Por outro lado, indica a base, o 
ponto de apoio, o repositório dos elementos que definem os fenômenos  cujas  
características  se  busca  compreender  (SAVIANI,  2004,  p. 4). 
 

​ Nessa mesma lógica, Ruckstadter e Ruckstadter (2011, p. 113) afirmam que a pesquisa 

documental está notoriamente associada à dinâmica das relações sociais, por estar ligada a 

uma concepção histórica e social. Por meio da análise do material, acessa-se um conjunto de 

relações de poder que muitas vezes se manifesta nas interações sociais encontradas na própria 

análise. Assim, a pesquisa documental é capaz  de mapear as normas, e promover uma 

investigação crítica de seus contextos, conteúdos, sujeitos envolvidos, sentidos atribuídos e 

consequências.  

​ Adotando essa perspectiva, a trajetória para inclusão dessa temática se inicia com a 

Constituição Federal de 1988, que é a base dos direitos educacionais e da valorização da 

igualdade e diversidade nacional, seguida pela Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional (LDB), Lei nº 9.394/1996, que estabelece o sistema educacional do país. Em 2003 a 

Lei nº 10.639 altera a LDB tornando obrigatório o ensino de História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana em todas as escolas da Educação Básica. Posteriormente, há uma 

14 



 

ampliação dessa medida por meio da Lei nº 11.645/2008, que acrescenta o ensino e a 

valorização das culturas e dos povos originários e indígenas.  

​ No campo da normatização pedagógica, o Conselho Nacional de Educação publicou 

em 2004 o Parecer CN3/CP nº 3 e a Resolução CNE/CP nº 1, que instituem diretrizes 

curriculares nacionais para a educação  das relações étnico-raciais e para o ensino de História 

e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Em 2014, o novo Plano Nacional de Educação (PNE) 

prevê metas para a educação étnico-racial que não apareciam na edição anterior e em 2015, o 

Parecer CNE/CEB nº 14 apresenta diretrizes operacionais para a implementação da história e 

das culturas dos povos indígenas na Educação Básica, em decorrência da Lei nº 11.645/2008. 

Em 2018, a Base Nacional Comum Curricular (BNCC) retoma, de maneira generalista, em 

suas competências e habilidades, o respeito à diversidade. Em 2025 o novo PNE é discutido, 

retomando a temática étnico-racial do decênio anterior.  

 

Figura 1 - Linha do tempo da legislação para inclusão da temática étnico-racial no ensino 

médio brasileiro.

Fonte: Elaboração própria (2025). 

 

​ Como ponto de partida para a organização da educação brasileira atual, tem-se a 

Constituição da República Federativa do Brasil de 1988, que inaugurou um novo marco 

normativo para o país, então em processo de recuperação dos anos de ditadura civil-militar. 

Nesse contexto, a Carta Magna, em seus artigos 205 e 206, estabelece a educação como um 

15 



 

direito de todos, baseada em princípios como a igualdade de condições para o acesso e 

permanência escolar e a liberdade de aprender e ensinar (BRASIL, 1988). Essa formulação 

assegura a escolarização como direito social e também fundamenta, de maneira bastante 

incipiente, uma primeira abertura ao pluralismo de ideias e concepções pedagógicas em sala 

de aula.  

​ O artigo 3º em seu inciso IV declara como princípio fundamental da nação a 

promoção do bem de todos e todas “sem preconceitos de origem, raça, sexo, cor, idade e 

quaisquer outras formas de discriminação” (BRASIL, 1988), sendo complementado pelo 

artigo 5° que apresenta como direito e garantia fundamental a igualdade perante a lei, sem 

distinção de qualquer natureza (BRASIL, 1988). Essas orientações são reforçadas pelo artigo 

215, ao reconhecer e atribuir ao Estado o dever de proteger as manifestações das culturas 

populares, indígenas e afro-brasileiras. Esses dispositivos tornam a igualdade e a valorização 

da diversidade, de maneira mais geral, um princípio constitucional inafastável, mas ainda não 

são suficientes para o combate a discriminação de um grupo de pessoas historicamente 

violentadas em função de sua etnicidade. Nessa lógica, em seu discurso na Assembleia 

Constituinte em 28 de abril de 1987, Lélia Gonzalez destaca que:  
Colocar a questão do negro numa sociedade como a nossa é falar de um período 
histórico de construção de uma sociedade, construção essa que resultou em um 
grande país como o nosso e que em última instância resultou também, para os 
construtores deste país, num processo de marginalização e discriminação. 
(GONZALEZ, 2020, p. 244). 

 
​ Baseando-se nos fundamentos constitucionais, a LDB, em sua versão de 20 de 

dezembro de 1996, estabeleceu o regime legal que institui a organização da educação 

nacional. Já em seu artigo 2°, afirma que a educação deve visar ao pleno desenvolvimento da 

pessoa, seu preparo para o exercício da cidadania e sua qualificação para o trabalho, com base 

nos princípios de liberdade e nos ideais de solidariedade humana (BRASIL, 1996). Em seu 

texto original o artigo 26 declarava que haveria, para o Ensino Fundamental e Médio, uma 

parte diversificada no currículo que abordasse características regionais e locais da sociedade e 

da cultura. Além disso, indicava que no ensino de História do Brasil, deveria-se levar em 

conta “as contribuições das diferentes culturas e etnias para a formação do povo brasileiro, 

especialmente das matrizes indígena, africana e européia” (BRASIL, 1996). 

​ A versão da LDB de 1996 ainda não incluía explicitamente a obrigatoriedade da 

temática étnico-racial nos currículos escolares, ela apenas estabelecia uma fundamentação 

ampla para o reconhecimento da pluralidade cultural como princípio estruturante da Educação 

Básica. Nesse contexto, a inclusão posterior da temática étnico-racial, por meio da Lei nº 

16 



 

10.639, de 9 de janeiro de 2003, surge como uma necessidade e uma revisão tardia. Como 

declara Nilma Lino Gomes:  
Tanto na Constituinte quanto na elaboração da nova Lei de Diretrizes e Bases da 
Educação (Lei n. 9.394/96), houve participação marcante da militância negra nos 
anos 1980. No entanto, como nos mostra Rodrigues (2005), nem a Constituição de 
1988 nem a LDB incluíram, de fato, as reivindicações desse movimento em prol da 
educação. Os debates em torno da questão racial realizados entre o Movimento 
Negro e os parlamentares revelam um processo de esvaziamento do conteúdo 
político de tais reivindicações. Essas acabam sendo inseridas de maneira parcial e 
distorcidas nos textos legais (GOMES, 2011, p. 113). 

 
​ A promulgação da Lei nº 10.639/2003 como política educacional de Estado, 

representa um momento de inflexão na educação brasileira. Ao alterar a LDB em seu artigo 

26-A e 79-B, estabelece a obrigatoriedade do ensino da História e Cultura Afro‑Brasileira e 

Africana em todos os níveis da Educação Básica, desde a educação infantil até o ensino médio 

(BRASIL, 2003). Essa normativa, por modificar a LDB, não se configura como uma medida 

direcionada apenas à população negra, mas sim possui validade e abrangência nacional, 

devendo ser implementada por todas as instituições de ensino, públicas e privadas, bem como 

seus conselhos e secretarias de educação (GOMES, 2011, p. 116) 

​ A regulamentação desta lei foi feita por meio do Parecer CNE/CP nº 3, de 10 de março 

de 2004, e da Resolução CNE/CP nº 1, de 17 de junho de 2004. Esses documentos 

estabeleceram as diretrizes curriculares nacionais para as relações étnico‑raciais, orientando 

que essa temática seja trabalhada transversalmente no currículo, reforçando a necessidade de 

formação continuada para os docentes e a revisão crítica dos materiais didáticos 

(BRASIL, 2004a; 2004b). 

​ Nilma Lino Gomes, no artigo “Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos 

currículos” discorre sobre como as mudanças provocadas por essa legislação possuem caráter 

estrutural e abrem “caminhos para a construção de uma educação anti-racista que acarreta 

uma ruptura epistemológica e curricular” (GOMES, 2011, p.105). Nessa lógica, é preciso que 

o processo contra-hegemônico alavancado por essas iniciativas continue sendo ativamente 

fomentado, especialmente nas universidades e nos cursos de licenciatura, com o objetivo de 

formar os futuros docentes, principais agentes responsáveis pela aplicabilidade dessas 

iniciativas nas salas de aula. 

 O Plano Nacional de Educação (PNE) atual, instituído em 2014 e prorrogado até 2025 

(Lei nº 13.005), fortaleceu essa direção política, uma vez que os parâmetros definidos no PNE 

estão entre os principais instrumentos utilizados para o planejamento de políticas 

educacionais. Durante esse decênio, em sua meta 7, estratégia 7.22, o indicador prevê a 

17 



 

garantia do ensino da história e cultura afro‑brasileira e indígena nos parâmetros das Leis 

nº 10.639/2003 e  nº 11.645/2008 (BRASIL, 2014). 

Atualmente, o próximo PNE, que ficará em vigência até 2034, está sendo discutido e 

tramita na Câmara dos Deputados como Projeto de Lei n. 2614/2024. Em sua redação atual o 

termo “étnico-racial” aparece em 3 momentos aplicáveis ao ensino médio, representando um 

avanço em comparação ao plano atual.  

A estratégia 5.3 busca assegurar a implementação das diretrizes curriculares da 

educação etnico-racial para o ensino fundamental e médio, em conformidade com a Lei n° 

10.639/2003, bem como a educação em direitos humanos e ambiental (BRASIL, 2024). A 

estratégia 6.7, que trata do ensino integral, também visa garantir a inclusão da educação para 

relações étnico-raciais e outros temas, com o objetivo de valorizar a diversidade e combater 

preconceitos (BRASIL, 2024). E por fim, a meta 9, pautada na educação especial na 

perspectiva da educação inclusiva e educação bilíngue de surdos, procura em sua estratégia 

9.8:  
Fomentar políticas de educação técnica profissional ao PAEE e ao Paebs, inclusive 
por meio de cursos planejados e adaptados, com vistas à redução das desigualdades 
linguísticas, étnico-raciais e regionais no acesso e na permanência, de forma a 
estimular a conclusão da educação básica. (BRASIL,2024) 
 

A Lei nº 11.645/2008, já incorporada no PNE vigente (2014-2025), aparece como uma 

adição às diretrizes propostas pela Lei 10.639/2003, incluindo a representatividade indígena e 

alterando novamente a LDB para tornar obrigatório “o estudo da história e cultura 

afro-brasileira e indígena” (BRASIL, 2008) na Educação Básica. Essa normativa é 

reconhecida como um marco jurídico no caminho da valorização das identidades históricas e 

culturais subalternizadas no Brasil, mas como destaca Clovis Antonio Brighenti:  
A Lei nº 11.645/2008 não foi resultado da participação direta do movimento 
indígena, mas resultado da participação efetiva de indigenistas que desejavam incluir 
o tema da diversidade no currículo escolar. Também não poderia ser diferente, 
porque os indígenas não ocupam espaços de tomada de decisões que poderia resultar 
em mudanças legais [...] (BRIGHENTI, 2015, p. 3). 

 
​ O autor também coloca que a simples existência normativa da lei não garante sua 

efetivação, tampouco assegura sua transformação pedagógica. Sua crítica central reside no 

fato de que a Lei nº 11.645/2008, embora juridicamente válida, permaneceu à época 

amplamente desprovida de regulamentação e de mecanismos de fiscalização. Mesmo anos 

após sua promulgação, a lei não havia sido devidamente normatizada, sendo, portanto, 

vulnerável ao descumprimento ou à interpretação esvaziada de seu conteúdo (BRIGHENTI, 

2015, p. 2). 

18 



 

​ Para além da denúncia normativa, Brighenti insere sua análise no marco da 

colonialidade do poder, conceito desenvolvido por Aníbal Quijano (2009), para defender que 

o silenciamento dos povos indígenas no espaço escolar é uma manifestação contemporânea do 

projeto colonial. A colonialidade, segundo o autor, opera por meio da dominação epistêmica, 

ou seja, da imposição do saber ocidental como universal e da exclusão dos saberes originários 

como formas legítimas de conhecimento (BRIGHENTI, 2015, p. 7-8). 

Alguns meses após o trabalho de Brighenti, foi publicado o Parecer CNE/CEB 

nº 14/2015, com sete anos de atraso em relação a lei. Aprovado em 11 de novembro de 2015, 

o parecer estabeleceu, finalmente, diretrizes operacionais para a implementação da história e 

das culturas dos povos indígenas na Educação Básica, em decorrência da Lei nº 11.645/2008 

(BRASIL, 2015). Esse documento obriga os sistemas de ensino a promover formação 

continuada de professoras e professores, elaboração de projetos pedagógicos específicos e a 

inclusão respeitosa dos saberes indígenas no currículo, reconhecendo-os como legítimos e 

fundamentais para a educação da diversidade (BRASIL, 2015). 

Para que haja uma aplicação efetiva dessas diretrizes é importante reforçar a 

necessidade de articulação com comunidades e acadêmicos indígenas na construção 

curricular, garantindo que a implementação não seja meramente simbólica, mas sim 

construída em diálogo com os próprios sujeitos de saber.  

Mais recentemente, a Base Nacional Comum Curricular (BNCC) foi homologada em 

2018 e, em sua estrutura, apresenta um caráter normativo que define aprendizagens, 

habilidades e competências essenciais para o aprendizado dos estudantes da Educação Básica. 

São estipuladas no documento, competências gerais da Educação Básica, entre as quais a de 

número 9 declara a obrigatoriedade de:  
Exercitar a empatia, o diálogo, a resolução de conflitos e a cooperação, fazendo-se 
respeitar e promovendo o respeito ao outro e aos direitos humanos, com acolhimento 
e valorização da diversidade de indivíduos e de grupos sociais, seus saberes, 
identidades, culturas e potencialidades, sem preconceitos de qualquer natureza. 
(BRASIL, 2018, p. 10). 

 
​ A redação das competências gerais não faz menção à raça ou etnicidade, sendo a 

competência 9 um guarda-chuva genérico para toda temática de inclusão. Nessa lógica, o 

artigo de Silva e Silva (2021) revela que a abordagem da BNCC ao tratar da educação das 

relações étnico-raciais é predominantemente superficial e desarticulada de um projeto 

educacional antirracista efetivo. Essa ausência é perceptível na baixa incidência da temática 

presente no texto oficial:  
Na BNCC, quando aparece o termo “Educação das Relações Étnico-Raciais”, é para 
fazer menção à legislação que trata da obrigatoriedade do ensino da história e da 

19 



 

cultura afro-brasileira e indígena nos currículos da Educação Básica. No entanto, o 
documento apresenta que deve ser feito de forma transversal e integradora, mas não 
apresenta como deve ser feito [...] (SILVA; SILVA, 2021, p. 565). 

 
Isto posto, a BNCC não representa um avanço significativo para a educação das 

relações étnico-raciais no Brasil, incluindo o tema apenas para atender a demanda jurídica 

obrigatória vigente, sem apresentar determinações que promovam uma educação em prol do 

combate ao preconceito racial (SILVA; SILVA, 2021, p. 567). 

Diante do exposto nesta seção, percebe-se que ao longo dos anos foi sendo 

consolidado um marco legal nacional, composto por leis, pareceres, diretrizes curriculares e 

demais legislações voltadas à educação étnico-racial, caracterizando um apanhado de políticas 

públicas que fomentam o enfrentamento ao racismo e a valorização da população preta, parda 

e indígena. Olhar para essas normativas é também contemplar uma inclusão política tardia de 

identidades étnicas que foram e continuam sendo submetidas a um processo de apagamento 

histórico e estrutural constante no nosso país e no mundo.  

A existência da Lei nº 10.639/2003, da Lei nº 11.645/2008, das orientações do 

Conselho Nacional de Educação (CNE) e da Base Nacional Comum Curricular constituem 

uma base normativa para a construção de uma educação democrática, inclusiva e plural. 

Contudo, é necessário reconhecer que a existência desses documentos não assegura, por si só, 

a transformação da realidade educacional brasileira. A efetividade desses dispositivos legais 

depende fundamentalmente de sua apropriação pelas gestões escolares, do compromisso 

político-pedagógico das instituições de ensino e da formação crítica das educadoras e dos 

educadores. 

Com base na produção acadêmica local, é possível observar um aprofundamento das 

discussões sobre os desafios enfrentados para a efetivação das políticas de educação 

étnico-racial nas escolas públicas do Distrito Federal (DF). Ao analisar os Projetos 

Político-Pedagógicos (PPPs) de duas regionais de ensino no DF, o trabalho de conclusão de 

curso de Odara Pretto (2023) demonstra que, embora alguns PPPs mencionem palavras de 

importância teórica aos estudos raciais, essas descrições não garantem o desdobramento em 

práticas pedagógicas efetivas e mesmo assim, a incidência dos termos investigados nos PPPs 

foi baixíssima.  

Segundo a autora, há uma persistente lacuna entre o currículo prescrito escolar e a 

implementação da Lei n° 10.639/2003, evidenciada na ausência de propostas pedagógicas 

concretas ou sistemáticas voltadas à promoção da equidade racial, mesmo após duas décadas 

da promulgação da Lei (PRETTO, 2023).  

20 



 

A dissertação de Manuel Sepúlveda Neto (2022) complementa essas constatações  ao 

examinar as práticas pedagógicas de professoras negras que atuam no ensino de Sociologia da 

educação secundarista no DF. Sua pesquisa evidencia como essas docentes constroem 

estratégias de resistência a partir da intersecção entre suas vivências pessoais, suas trajetórias 

profissionais e o compromisso com a luta antirracista (SEPÚLVEDA NETO, 2022). O autor 

identifica, através da narrativa das professoras, como a aplicabilidade das legislações 

atravessa a realidade prática. Em suas palavras:  
A Lei 10.639/03, e sua complementar, 11.645/2008, embora represente um marco 
legal essencial para a inserção da história e cultura afro-brasileira e indígena no 
currículo escolar, encontra barreiras estruturais que tornam sua implementação um 
desafio cotidiano.(SEPÚLVEDA NETO, 2022, p. 89). 

 
Por isso, compreender os desafios, as tensões e os entraves que impedem a plena 

realização das propostas legais e o combate ao racismo na sociedade brasileira como um todo, 

é um passo fundamental para avançar rumo a uma escola que promova efetivamente a 

equidade racial, entendendo que o compromisso em ser antirracista ultrapassa as paredes do 

colégio.  

Nesse sentido, é preciso reconhecer que a escola não atua isoladamente, mas está 

inserida em um contexto social mais amplo, atravessado por desigualdades históricas e 

estruturais. A efetivação de uma educação comprometida com as relações étnico-raciais exige 

não apenas mudanças verdadeiras no currículo e nas práticas pedagógicas, mas também uma 

transformação nas formas como compreendemos e enfrentamos o racismo em todas as esferas 

da vida. Assim, o papel da escola como agente de mudança se fortalece na medida em que 

articula saberes, histórias e vivências que rompam com a lógica da exclusão e afirmem a 

diversidade racial como valor central do processo educativo. 

 

21 



 

2. Desafios e perspectivas para o ensino das relações étnico-raciais no Brasil: Uma 
reflexão a partir da obra de Lélia Gonzalez e do conceito de Amefricanidade 
 

O capítulo anterior evidenciou a trajetória normativa no campo da educação das 

relações étnico-raciais no Brasil, por meio de documentos que representam conquistas 

significativas no reconhecimento da diversidade cultural e racial brasileira como componente 

essencial do processo educativo. Contudo, o debate sobre os desafios do ensino das relações 

étnico-raciais no Brasil exige uma abordagem que vá além da identificação das barreiras 

institucionais ou legais, uma vez que “a afirmação de que todos são iguais perante a lei 

assume um caráter nitidamente formalista em nossas sociedades.” (GONZALEZ, 2020, p. 

131). 

É preciso, como propôs Lélia Gonzalez, considerar a dimensão político-cultural que 

estrutura essas dificuldades, entendendo-as como expressões de um sistema mais amplo de 

exclusão, negação e subalternização histórica das identidades negras e indígenas no 

continente (GONZALEZ, 2020). Nesse sentido, o presente capítulo aprofunda essa discussão 

ao tratar dos desafios estruturais e políticos que atravessam a implementação dessas 

propostas, com base em uma análise crítica ancorada no pensamento de Gonzalez e na 

categoria por ela elaborada: a Amefricanidade. 

Lélia Gonzalez (1935–1994) foi filósofa, historiadora, antropóloga, militante do 

Movimento Negro Unificado (MNU) e do feminismo negro. Em sua produção, buscou 

principalmente denunciar o racismo cultural e epistemológico, sendo também pioneira na 

intersecção entre raça, gênero e poder no Brasil. Ao longo dos anos 1970 e 1980, Lélia 

destacou-se como ativista do MNU, cofundadora do Instituto de Pesquisas das Culturas 

Negras (IPCN‑RJ) e integrante do coletivo de mulheres negras N’Zinga (RIOS; KLEIN, 

2022).  

Gonzalez foi precursora na denúncia do apagamento das contribuições dos povos 

negros e indígenas na formação da identidade nacional. Como ela afirma: “O racismo 

latinoamericano é suficientemente sofisticado para manter negros e índios na condição de 

segmentos subordinados no interior das classes mais exploradas” (GONZALEZ, 2020, p. 

131). A proposta sobre a Amefricanidade surge, nesse sentido, como uma chave 

epistemológica para desestabilizar as construções hegemônicas de identidade racial e nacional 

no Brasil e nas Américas 

Amefricanidade é uma categoria político-cultural que busca nomear e reconhecer a 

experiência histórica comum dos povos afrodescendentes e indígenas nas Américas, marcadas 

22 



 

pela colonização, escravidão, resistência e ressignificação cultural. Lélia utiliza do termo 

“Améfrica Ladina” (GONZALEZ, 2020) para designação do território nesse contexto, 

ressaltando a centralidade da cultura negra e indígena na constituição das sociedades da 

região. Segundo Gonzalez, “todos os brasileiros (e não apenas os ‘pretos’ e os ‘pardos’ do 

IBGE) são ladino-amefricanos” (GONZALEZ, 2020, p. 127), uma vez que são atravessados 

por uma herança africana que, embora negada, persiste como substrato identitário profundo. 

É justamente esse processo de negação que marca o racismo à brasileira, entendido 

por Gonzalez como “racismo por denegação”, que empresta a categoria “denegação” da obra 

freudiana (GONZALEZ, 2020). Esse racismo é uma forma ideológica de opressão que nega a 

existência do preconceito ao mesmo tempo em que o reforça estruturalmente (GONZALEZ, 

2020). Essa discriminação então, diz a autora, funciona como uma “denegação de nossa 

ladino-amefricanidade” (GONZALEZ, 2020, p. 127), atuando contra aqueles que são a 

representação dessa herança cultural e étnica: os sujeitos negros (GONZALEZ, 2020). 

Ao refletir sobre essa compreensão no campo educacional, evidencia-se a necessidade 

de práticas pedagógicas que não apenas reconheçam, mas também valorizem verdadeiramente 

essa matriz cultural, pois a valorização da Amefricanidade implica reconhecer o racismo 

como estrutura constitutiva da sociedade brasileira e como elemento presente em todas as 

esferas da vida social, incluindo a escola. É na escola que é feita grande parte da socialização 

do indivíduo para a vivência cidadã e para o trabalho, é nela também que a neurose cultural 

brasileira (GONZALEZ, 2020) se expressa continuamente nas relações sociais entre os 

agentes que compõem o espaço.  

Dessa maneira, o conceito de Amefricanidade não é apenas uma ferramenta teórica, 

mas também um posicionamento político e educativo. Ele exige uma ruptura com as 

narrativas coloniais que moldam os currículos escolares e demanda a incorporação de saberes, 

histórias e cosmologias que foram historicamente invisibilizadas. Só assim será possível 

construir um projeto educacional verdadeiramente democrático, decolonial e emancipatório. 

O conceito nasce também como forma de desmistificar a ideia de uma democracia 

racial no Brasil, instaurada no âmbito acadêmico especialmente através da obra de Gilberto 

Freyre: “Casa-Grande e Senzala: formação da família brasileira sob o regime da economia 

patriarcal” (FREYRE, 2006). Ao discutir esse pensamento, Abdias do Nascimento explica:  
 

(...) erigiu-se no Brasil o conceito de democracia racial; segundo esta, pretos e 
brancos convivem harmoniosamente, desfrutando iguais oportunidades de 
existência. (...) A existência dessa pretendida igualdade racial constitui o 'maior 
motivo de orgulho nacional' (...). No entanto, devemos compreender democracia 
racial como significando a metáfora perfeita para designar o racismo estilo 

23 



 

brasileiro: não tão óbvio como o racismo dos Estados Unidos e nem legalizado qual 
o apartheid da África do Sul, mas eficazmente institucionalizado nos níveis oficiais 
de governo assim como difuso no tecido social, psicológico, econômico, político e 
cultural da sociedade do país. (NASCIMENTO, 1978, p. 41 e 92 apud  
DOMINGUES, 2005, p. 116). 

 
Lélia Gonzalez foi uma grande crítica da democracia racial e da exaltação à 

mestiçagem no Brasil, que ela considerava uma forma sofisticada de racismo disfarçado. Em 

diversas obras, ela enfatiza como esse mito serve para mascarar as desigualdades estruturais 

que atingem a população negra, em especial as mulheres negras (GONZALEZ, 2020). Para 

Gonzalez, o discurso da miscigenação, frequentemente exaltado por autores como Gilberto 

Freyre, encobre violências históricas, como o estupro sistemático de mulheres negras durante 

o período escravocrata. Ela explica: “Na verdade, o grande contingente de brasileiros 

mestiços resultou de estupro, de violentação, de manipulação sexual da escrava. Por isso 

existem os preconceitos e os mitos relativos à mulher negra: de que ela é ‘mulher fácil’, de 

que é ‘boa de cama’ (mito da mulata)” (GONZALEZ, 2020, p. 14-15). 

A intelectual interpreta o mito da democracia racial como uma das expressões mais 

sofisticadas da neurose cultural brasileira, conceito que utiliza para descrever um mecanismo 

coletivo de denegação das origens africanas da sociedade brasileira (GONZALEZ, 2020). 

Fortemente influenciada pelos estudos psicanalíticos e as obras de Freud e Lacan, Gonzalez 

sugere que o Brasil vive um processo de rebaixamento do seu componente negro, 

especialmente em termos simbólicos, afetivos e identitários (GONZALEZ, 2020). Essa 

neurose cultural manifesta-se como uma dissonância entre a realidade social marcada pelo 

racismo estrutural e a imagem idealizada de um país harmonioso e miscigenado, amplamente 

difundida por intelectuais como Freyre. A autora argumenta que “a neurose cultural brasileira 

tem no racismo o seu sintoma por excelência” (GONZALEZ, 2020, p. 127), indicando como 

o inconsciente coletivo nacional opera no sentido de negar a centralidade da negritude na 

formação da identidade nacional. 

Ao invés de promover a igualdade, o mito da democracia racial atua como uma 

ferramenta de silenciamento das denúncias contra o racismo e de contenção dos movimentos 

negros e indígenas, o que tem profundas implicações no campo educacional. Amplamente 

difundido nos discursos e no imaginário popular, o mito da democracia racial está presente em 

todos os espaços sociais, de modo que a escola não é isenta de reproduzi-lo a todo momento. 

Sem uma ação ativa para trabalhar e problematizar as desigualdades raciais, ela torna-se 

cúmplice da manutenção dessa estrutura excludente. Assim, o desafio do ensino das relações 

24 



 

étnico-raciais no Brasil passa, necessariamente, pela desnaturalização desses mitos e pela 

adoção de uma pedagogia crítica e decolonial. 

Nesse sentido, a obra de Gonzalez converge com as diretrizes da Lei nº 10.639/2003 e 

da Lei nº 11.645/2008, que determinam a obrigatoriedade do ensino da história e cultura 

afro-brasileira, africana e indígena na Educação Básica. O fato de suas promulgações serem 

historicamente tardias é mais um sintoma da neurose cultural brasileira. 

A partir do conceito de Amefricanidade, Gonzalez propõe um reposicionamento 

identitário que desafia as construções eurocêntricas. Esse projeto exige, no campo 

educacional, a incorporação de novos referenciais teóricos e metodológicos que deem conta 

da complexidade das experiências históricas dos povos amefricanos, o que inclui repensar o 

currículo, os materiais didáticos, a formação docente e as práticas pedagógicas. 

Em conformidade, o artigo “Pedagogias Amefricanas” (NERI; SILVA, 2024)  destaca 

o potencial transformador do conceito de Gonzalez no espaço escolar ao valorizar saberes 

afrodescendentes e indígenas como elementos centrais da formação do conhecimento, essa 

abordagem funciona como uma verdadeira ruptura epistemológica, capaz de inverter os 

papéis tradicionais da educação (NERI; SILVA, 2024) 

No cenário do ensino médio, a disciplina de Sociologia, mais do que uma abordagem 

teórica, possui um potencial transformador quando incorpora sistematicamente a perspectiva 

da Amefricanidade em sua composição. Como apontado por Pereira et al. (2021, p. 3), há uma 

"alarmante defasagem de referências a intelectuais negras e negros no processo formativo", o 

que reforça a necessidade de incluir pensadoras e pesquisadores pretos, pardos ou indígenas, a 

exemplo de Lélia Gonzalez, como referências centrais. Isso não apenas enriquece o conteúdo, 

mas contribui para uma formação histórica e social crítica, que reconhece as contribuições das 

populações afrodescendentes e originárias para o desenvolvimento científico, social e político 

brasileiro. 

Ao inserir temáticas antirracistas, como a conceituação de racismo por denegação e 

outros temas, a Sociologia em sala de aula é capaz de articular teoria e vivência. Conforme 

Chikush (2022, p. 12) evidencia em sua dissertação sobre o “Projeto Africanidades” na Escola 

Estadual João de Abreu (RN), essa abordagem gerou reflexões profundas entre estudantes, 

modificando percepções sobre desigualdades estruturais. Utilizar a Sociologia como 

ferramenta Amefricana favorece não apenas a compreensão dos mecanismos de 

discriminação, mas também empodera estudantes, sobretudo aqueles que se reconhecem 

enquanto amefricanos, como agentes de mudança em suas próprias realidades. 

25 



 

A incorporação de recursos audiovisuais, como documentários e podcasts, no ensino 

de Sociologia também traz à escola uma potência pedagógica para a construção de saberes. 

Conforme apontam Bodart, Santana e Moraes no Dossiê “Raça, gênero e ensino de Ciências 

Sociais/Sociologia”, tais ferramentas permitem trazer à tona narrativas e vivências negras que 

a escola, historicamente, negligenciou, favorecendo a emergência de epistemologias do Sul 

(BODART; SANTANA; MORAES, 2024). 

Esses recursos tecnológicos ampliam o acesso a conteúdos que envolvem disputas 

sociológicas, entrevistas com ativistas e reflexões sobre identidade e resistência. Como 

mostram Bodart e Silva (2021), em sua análise do uso de podcasts como recurso pedagógico, 

essa abordagem favorece a apropriação orgânica de saberes pelos estudantes, transformando o 

currículo em algo conectado às experiências reais de sujeitos. Além disso, auxilia no 

fortalecimento do protagonismo estudantil, integrando comunidade e escola em processos de 

escuta e coautoria. 

A presença de mídias como vídeos, áudios e narrativas orais possibilita que a escola 

funcione como um território fluído, no qual o ensino se conecta a trajetórias locais de 

resistência e cultura. Essa habilidade de articular escola e comunidade fortalece a dimensão 

político-cultural da Amefricanidade, rompendo com transmissões unilaterais do conhecimento 

e reafirmando o currículo como espaço de pluralidade, pertencimento e transformação social 

(BODART; SANTANA; MORAES, 2024)  
Por tudo isso, enquanto amefricanos, temos nossas contribuições específicas para o 
mundo pan-africano. Assumindo nossa amefricanidade, podemos ultrapassar uma 
visão idealizada, imaginária ou mitificada da África e, ao mesmo tempo, voltar o 
nosso olhar para a realidade em que vivem todos os amefricanos do continente. 
(GONZALEZ, 2020, p. 136). 

 
A proposta apresentada na publicação “Oficinas Didáticas Interdisciplinares: 

proposições do Pibid História e Sociologia UnB 2020-2022” (Cigales et al., 2021) evidencia a 

força do trabalho colaborativo entre disciplinas no desenvolvimento de práticas pedagógicas 

antirracistas. As oficinas propostas visam integrar conhecimentos de diferentes áreas para 

tratar de temas sensíveis e estruturantes da sociedade brasileira, como o racismo, a 

desigualdade social e a negação da diversidade cultural. A abordagem interseccional do 

material promove caminhos para uma educação crítica e engajada, alinhada à perspectiva de 

Lélia sobre a Amefricanidade como eixo estruturante da formação identitária e política dos 

sujeitos. 

O texto apresenta experiências em que essas Oficinas Didáticas Interdisciplinares 

(ODIs) abordam questões étnico-raciais de forma concreta, como em atividades que dialogam 

26 



 

com a história da população negra, às práticas culturais afro-brasileiras e com a valorização 

das tradições populares. Essas práticas partem da realidade dos estudantes e buscam construir 

significados em diálogo com eles, facilitando o letramento racial e o protagonismo estudantil 

(Cigales et al., 2021). 

As oficinas descritas por Cigales e demais coautores, são propostas pedagógicas que 

ampliam experiências formativas e desafiam a estrutura escolar eurocentrada. O uso de 

metodologias ativas, como a produção de audiovisual, debates orientados por temas geradores 

e rodas de conversa, permite que os saberes locais e empíricos ganhem espaço nas práticas 

escolares. Dessa forma, o ensino de Sociologia encontra um campo fértil para exercer sua 

função crítica que é capaz de incentivar uma  transformação real, possibilitando que os 

estudantes se reconheçam como sujeitos sociais e históricos, a partir da construção de um 

conhecimento situado e politicamente engajado.  

As metodologias participativas mostram-se eficazes na construção de saberes coletivos 

que valorizam a Amefricanidade, como evidenciado nas experiências relatadas por Ligeiro 

(2021). Em suas práticas com estudantes do ensino médio, a autora relata como essas 

estratégias pedagógicas favorecem a escuta e a troca de experiências, permitindo que os 

alunos se reconheçam como sujeitos sociais. 

A abordagem descrita por Ligeiro incorpora elementos como a valorização da 

oralidade, das subjetividades negras e da produção de conhecimento em comunidade. Ao 

articular sociabilidade, linguagem e identidade nas atividades didáticas, as oficinas e rodas 

propostas tornam-se espaços de aprendizagem intercultural profunda para o estudantes 

(LIGEIRO, 2021), tais práticas corroboram para uma visitação crítica do passado e a 

ressignificação sociológica da própria história nacional e dos estudantes envolvidos. 

A mobilização de saberes coletivos por meio de metodologias participativas e 

materiais didáticos, como os aqui exemplificados, revela que, no cotidiano escolar brasileiro, 

embora avanços legislativos tenham institucionalizado o ensino das relações étnico-raciais, o 

enfrentamento ao racismo exige mais. Trata-se de um embate com as estruturas profundas da 

formação social brasileira, atravessada pela negação da herança amefricana e indígena e pela 

manutenção de hierarquias raciais que se travestem de uma suposta harmonia étnica. A 

educação, nesse contexto, precisa atuar como um campo estratégico de ruptura, onde o 

currículo não apenas inclua conteúdos afro-brasileiros e indígenas, mas promova efetivamente 

uma revisão da história oficial e dos referenciais dominantes. 

Nesse processo, a noção de Amefricanidade, elaborada por Lélia Gonzalez, é 

convocada aqui como chave interpretativa e prática pedagógica transformadora. Ao afirmar 

27 



 

que a “a neurose cultural brasileira tem no racismo o seu sintoma por excelência” 

(GONZALEZ, 2020, p. 127), a autora denuncia o modo como a nossa sociedade nega sua 

própria formação histórica para sustentar uma falsa imagem de democracia racial. A neurose 

se apresenta todos os dias na escola, seja na ausência de representatividade nos livros 

didáticos, na invisibilização das contribuições negras e indígenas para as áreas do 

conhecimento ou nas práticas discriminatórias que afetam estudantes e professores 

racializados.  

Ao fortalecer práticas educativas fundadas em metodologias ativas, rodas, oficinas, 

projetos, pesquisas e produção de materiais autorais voltadas a uma educação inclusiva, 

amplia-se a capacidade da escola de acolher diferentes formas de saber. Promover uma 

Sociologia Amefricana em sala de aula, portanto, não é apenas uma escolha metodológica, 

mas uma postura ética que busca reconstruir o papel da escola como espaço de enfrentamento 

das desigualdades e da própria disciplina como lugar de intervenção político-social, a partir de 

vozes historicamente silenciadas. 

 

28 



 

3. Proposta de material didático: Oficina “Por uma Sociologia Amefricana” 

 

​ A estrutura desta Oficina Didática (OD) foi elaborada tomando como referência as 

etapas de apresentação propostas por Cigales et al. (2021) no trabalho “Oficinas Didáticas 

Interdisciplinares: proposições do Pibid História e Sociologia UnB 2020-2022”. 

Metodologicamente, a oficina baseia-se nas articulações realizadas por Luane Bento dos 

Santos (2021, 2023a, 2023b), que intersecciona práticas pedagógicas de sala de aula, ensino 

de sociologia e o ensino das relações étnico-raciais para o ensino médio.  

​ Santos destaca como é fundamental reavaliar o currículo da disciplina de Sociologia, 

questionando seus referenciais tradicionais e a centralidade de certos cânones que ainda 

permanecem intocados (SANTOS, 2021). Essa revisão se torna ainda mais urgente quando se 

tem como objetivo trabalhar a partir dos marcos legais apresentados pelas Leis nº 10.639/2003 

e nº 11.645/2008, que propõem diretrizes antirracistas, anti-hegemônicas e anticolonialistas 

(SANTOS, 2021). Por meio da oficina proposta no texto, Luane demonstra como a 

Sociologia, embora tenha em sua história marcas de conivência com práticas excludentes, 

deve afirmar hoje um compromisso com a construção de sociedades mais justas e 

democráticas (SANTOS, 2021). 

​ Em outro trabalho, a autora apresenta a atividade “Participação política negra e  

indígena   nas  aulas   de  sociologia” (SANTOS, 2023a) onde, ao analisar os materiais 

didáticos disponíveis, nota uma grande ausência de intelectuais negras e indígenas para 

abordar temas em suas obras que vão além das questões de gênero, feminismo e suas 

intersecções (SANTOS, 2023a). Assim, o uso desses materiais pode ser reducionista no que 

se trata de incluir a produção intelectual de mulheres racializadas em aula, bem como no 

debate a respeito do ativismo político desse grupo (SANTOS, 2023a). Desse modo, a 

atividade proposta surge como uma maneira de transgredir essas limitações.  

​ É importante pensar essas proposições do ponto de vista da formação de novos 

professores de Sociologia, pois são esses licenciandos que irão, daqui a pouquíssimo tempo, 

compor a base para o ensino de Sociologia ao atuar cotidianamente nas escolas de Educação 

Básica. Diante disso, a inserção da temática étnico-racial na regência escolar começa nos 

Pibids e nos estágios supervisionados das nossas licenciaturas, assim como nas pesquisas e 

materiais propostos por esses graduandos. É nessa lógica que Santos declara:  
A oportunidade de acompanhar o estágio supervisionado, bem como as regências, 
têm me levado a perceber o interesse de estudantes negros(as) e brancos(as) 
comprometidos(as) com uma educação mais democrática e antirracista. Do lugar de 
supervisora do estágio, tenho compreendid o que os(as) futuros(as) docentes 
negros(as) e não-negros(as) andam tramando outros caminhos para o fazer 

29 



 

pedagógico e têm outras preocupações para o ensino e a aprendizagem. Em um 
contexto de vigência de reformas neoliberais na educação, retrocessos dos direitos 
sociais e negacionismo do conhecimento científico é um estímulo acompanhar a 
formação acadêmica de pessoas comprometidas com a efetivação de narrativas - 
negras, indígenas, ciganas, ribeirinhas, quilombolas, dentre outras - na educação 
básica. (SANTOS, 2023b) 

​  
​ Partindo dessas colocações, proponho a construção de uma Oficina Didática que seja 

capaz de se adaptar às necessidades e potencialidades de cada realidade escolar ao abordar o 

ensino dos conceitos de raça, etnia e Amefricanidade. Minha principal expectativa é que ao 

introduzir o conceito descrito por Lélia Gonzalez junto ao debate racial em sala de aula e a 

atividade proposta, possamos promover um referencial étnico-racial mais completo as nossas 

estudantes, traçando relações com nossa construção histórica enquanto país, gerando 

identificação e ampliando o senso crítico das nossas alunas.  

As bibliografias mencionadas na OD são apenas sugestões de fontes para embasar o 

conteúdo a ser trabalhado em sala de aula. É evidente que cada educadora entende melhor do 

que ninguém as necessidades e limites de suas estudantes, desse modo, é totalmente critério 

da docente a escolha das referências com as quais deseja trabalhar e que fazem mais sentido 

na sua realidade. Os textos que menciono não são para serem apresentados na íntegra aos 

estudantes, uma vez que a barreira linguística da academia muitas vezes impede a 

compreensão da discussão. O objetivo de apresentar essas obras é fornecer uma base para 

elaboração do material, para que as professoras entrem em contato com essas referências, se 

assim desejarem, e então repassem as suas turmas de forma mais acessível.  

​ Uma obra não mencionado na OD, mas que pode ser usada como ponto de partida 

para a discussão, trata-se do livro “Interação Sociologia para jovens do século XXI” (2024), 

aprovado no último Programa Nacional do Livro e do Material Didático (PNLD) que entra em 

vigor entre 2026-2029. Em seu capítulo 18, intitulado “Desnaturalizando as desigualdades 

raciais”, o livro articula a temática do racismo, população negra no Brasil, ativismos negros, 

racismo institucional, branquitude, necropolítica, dentre outros (OLIVEIRA, COSTA, 2024). 

O capítulo 21, chamado “Povos indígenas no Brasil”, complementa ao abordar a temática 

indígena introduzindo “modos de vida e resistências” (OLIVEIRA, COSTA, 2024). Assim, 

esse material pode ser capaz de dialogar com as temáticas propostas, partindo de uma 

linguagem palatável as estudantes, servindo como elemento orientador do debate, mas não 

como única fonte. 

​ Partindo de uma perspectiva epistemológica feminista, na construção do material 

didático proposto a seguir, optei por escrever os sujeitos mencionados generalizando sempre 

no feminino. 

30 



 

Título da oficina: “Por uma Sociologia Amefricana”  

 

Etapa escolar para aplicação: Ensino médio 

●​ Sugiro que seja realizada especialmente em turmas de primeiro ano, a fim de 

promover uma base inclusiva direto nos anos iniciais;  

●​ Proponho também que a aplicação ocorra preferencialmente no segundo semestre, 

quando já se tem mais afinidade com as turmas e é possível promover diálogos mais 

consistentes.  

 

Carga Horária: Idealmente, a oficina se realizaria em 4 horários de 45min cada, ao longo de 

duas semanas, onde nos primeiros 2 horários seriam realizados os momentos 1 e 2 do 

detalhamento e nos 2 horários da semana seguinte, seriam realizados os momentos 3, 4 e 5. 

Entretanto é possível enquadrar a atividade em um plano de aula de 2 horários, reduzindo os 

conceitos mobilizados e focando só em raça, etnia e Amefricanidade, adequando-se a 

realidade de cada educadora.  

 

Descrição: A oficina realiza primeiro a técnica de ensino da tempestade de ideias para 

perceber o entendimento das estudantes sobre os conceitos de raça (GONZALEZ, 2020) 

(ALMEIDA, 2019), etnia (GONZALEZ, 2020)  e Amefricanidade (GONZALEZ, 2020) .  Em 

seguida, é realizada a apresentação conceitual das terminologias que foram indagadas, das 

legislações de inclusão da temática étnico-racial para o ensino médio pautadas na Lei nº 

10.639/2003, Lei nº 11.645/2008 (BRASIL, 2003, 2008) e suas respectivas alterações a LDB. 

Depois, é retomada a dinâmica inicial comparando as respostas registradas por elas antes e 

depois da conceituação. Ao final, há uma atividade para produção de desenhos ou fotografias 

aliados a um pequeno texto, buscando compreender a perspectiva das estudantes sobre o que 

foi ensinado e sua percepção crítica do conteúdo. 

 

Objetivo geral: Apresentar os conceitos de raça, etnia e Amefricanidade contextualizando a 

sua importância e obrigatoriedade no ensino médio.  

 

Objetivos específicos:  

a)​ Estimular o pensamento crítico das estudantes sobre os conceitos de raça, etnia e 

Amefricanidade; 

b)​ Apresentar a intelectual negra Lélia Gonzalez; 

31 



 

c)​ Introduzir e discutir as legislações que regulamentam o ensino da temática 

étinico-racial no ensino médio, com foco na Lei nº 10.639/2003 e  Lei nº 11.645/2008; 

d)​ Estimular a expressão textual, visual, e simbólica dos conceitos discutidos na oficina. 

 

Conceitos mobilizados: Raça, etnia, Amefricanidade, racismo estrutural e mito da 

democracia racial.  

 

Detalhamento:  

 

1.​ Prática social inicial: O que se entende por raça, etnia e Amefricanidade? 

 

Em um primeiro momento, a professora divide o quadro em três partes, na primeira 

delas escreve a palavra “raça” e pergunta às estudantes o que elas entendem ou relacionam 

com aquela ideia e escreve ao redor do conceito as respostas que foram colocando. Depois, 

faz a mesma coisa nas demais partes do quadro, escrevendo os conceitos um a um e 

preferencialmente nessa ordem: raça, etnia e Amefricanidade. É importante reparar, sobre 

quais temas a turma vocalizou mais ou menos nessa prática inicial a fim de estabelecer um 

paralelo com a repetição da dinâmica ao final. Ao fim dessa etapa, a professora deve realizar 

um registro do quadro, seja manual ou fotográfico, para comparação posterior.  

 

2.​ O que isso de fato quer dizer? 

 

​ A partir das palavras ditas pelos estudantes em relação aos conceitos, a professora 

inicia a conceituação teórica de cada ideia, sempre que possível, usando as categorias que as 

alunas colocaram no momento anterior, para que, partindo de um vocabulário conhecido pelas 

discentes, seja facilitado o diálogo com o repertório sociológico que está sendo apresentado. 

Durante a explicação sobre o conceito de Amefricanidade, sugiro que, antes de partir 

para a definição do termo, seja realizada uma apresentação da ativista, cientista e militante 

negra Lélia Gonzalez. Essa apresentação pode ser feita por meio da exposição de fotografias, 

trechos de entrevistas ou livros da autora aliados a uma breve contextualização de sua vida e 

obra.  

 

3.​ E eu o que tenho a ver com isso? 

 

32 



 

Dando continuidade e tendo como base as três categorias já apresentadas, a professora 

então introduz os conceitos de racismo estrutural e democracia racial, buscando desmistificar 

o mito de que não há racismo no Brasil. Relacionando todas as ideias expostas, a docente 

deve apresentar então a Lei nº 10.639/2003 e a Lei nº 11.645/2008. Indico que, se possível, 

seja apresentado por meio de projeção a LDB, fazendo uma recapitulação sucinta e mostrando 

ou lendo coletivamente apenas as alterações feitas no âmbito da inclusão etnico-racial.  

Nesse momento, a professora pode amarrar todos os conteúdos discutidos na oficina 

até aqui e problematizar a inclusão tardia e a aplicabilidade falha dessas diretrizes, ouvindo as 

próprias estudantes e suas experiências escolares sobre a obrigatoriedade da história e cultura 

afro-brasileira e indígena nos currículos. Para realizar a provocação, as seguintes indagações 

podem ser realizadas: Vocês já tiveram esses conteúdos? Em quais disciplinas? Durante todo 

ano ou somente em função do dia nacional de Zumbi e da consciência negra ou do dia dos 

povos indígenas? Sabiam da obrigatoriedade do ensino dessa temática em toda a Educação 

Básica e por todas as disciplinas? 

 

4.​ Recapitulando 

 

​ Caminhando para conclusão, incentivo que seja feita uma breve recapitulação dos 

conteúdos e então repetida a atividade feita na prática inicial, da mesma forma que foi feita 

anteriormente. É possível perceber, através da comparação com o primeiro quadro, se o 

entendimento da turma em relação ao conteúdo ministrado foi enriquecido ou não, 

identificando também se algum conceito foi melhor absorvido e se há necessidade de uma 

nova explicação.  

 

5.​ Atividade avaliativa 

 

​ Essa atividade foi pensada como uma forma de avaliação que promova o pensamento 

crítico, fomente à imaginação sociológica (MILLS, 1982) e estimule diversas formas de 

expressão. Será pedido das alunas que fotografem ou desenhem algo que se traduza para ela, 

individualmente, no que significa Amefricanidade. O cenário escolhido pode ser de dentro da 

escola, em suas comunidades, famílias ou qualquer outro lugar que faça sentido para aquela 

estudante. Pode ou não incluir pessoas, não tendo nada de obrigatório que precise figurar na 

atividade de todas.  

33 



 

​ A única exigência é que a representação visual acompanhe também uma descrição do 

motivo pelo qual se escolheu aquela foto, aquele cenário ou aquele desenho, articulando o 

conceito de Amefricanidade apresentado em sala com a escolha. Essa atividade, idealmente, 

deve ser passada para ser entregue em outra aula, de modo que elas tenham tempo de refletir 

sobre as temáticas e escolher uma representação com que se identifiquem.  

​ Incentivo que, sempre quando possível, seja feita uma rodada de apresentações na data 

da entrega da atividade, para que aquelas estudantes que se sentirem confortáveis possam 

apresentar suas gravuras e depois, em conjunto, a turma possa montar um mural com as 

imagens que criaram e as palavras que mais se relacionam com os conceitos que aprenderam.  

 

Recursos Didáticos: Lousa, pincel, projeção, material de desenho e/ou fotografia (podendo 

ser o próprio celular das estudantes), material diversificado para construção do mural coletivo 

(caso seja realizado). 

 

34 



 

Considerações finais 

 

Ao longo desta pesquisa, buscou-se responder como a temática étnico-racial está 

apresentada nos documentos oficiais que orientam a educação no Brasil e de que maneira essa 

base normativa pode ser articulada ao conceito de Amefricanidade, cunhado por Lélia 

Gonzalez. Para tanto, foi realizada uma análise documental e bibliográfica das principais 

legislações que tratam da inclusão da perspectiva étnico-racial no currículo da Educação 

Básica, destacando os marcos legais representados pelas Leis nº 10.639/2003 e nº 

11.645/2008, bem como os pareceres e resoluções do Conselho Nacional de Educação e a 

Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Constatou-se que, embora haja um arcabouço 

jurídico considerável para a promoção de uma educação antirracista, sua efetivação ainda é 

limitada por fatores estruturais, políticos e epistemológicos. 

Ao incorporar o pensamento de Lélia Gonzalez, ampliou-se a compreensão das 

barreiras enfrentadas na implementação das políticas públicas educacionais voltadas à 

equidade racial. Gonzalez denuncia a persistência da neurose cultural brasileira, alimentada 

pelo mito da democracia racial, e argumenta que o racismo se manifesta em denegação das 

contribuições afro-indígenas à constituição da sociedade brasileira (GONZALEZ, 2020). 

Assim, a educação torna-se um campo estratégico não apenas de disputa normativa, mas 

também de disputa simbólica, epistemológica e política. 

Dessa articulação entre normatividade e Amefricanidade, surgiu a proposta de uma 

oficina didática voltada ao ensino médio, que busca traduzir os conceitos de raça, etnia e 

Amefricanidade em uma prática pedagógica participativa, situada e crítica. A construção desta 

oficina baseia-se em metodologias ativas e recursos diversos que buscam dialogar com a 

realidade discente, promovendo a valorização de suas histórias e experiências. A proposta 

visa, portanto, não apenas fornecer subsídios teóricos e legais para docentes, mas também 

criar espaços de escuta e produção de conhecimento a partir da vivência escolar. 

Reconhece-se, contudo, que esta pesquisa possui limitações. A ausência de aplicação 

empírica da oficina em contexto real de sala de aula impede uma avaliação concreta de seus 

efeitos e resultados. Além disso, a análise concentrou-se prioritariamente em documentos de 

alcance federal, deixando de lado as variações e desafios presentes em políticas educacionais 

estaduais e municipais. 

Como desdobramento prático, acredita-se que o material desenvolvido pode ser 

adaptado e aplicado por educadoras e educadores em suas rotinas escolares, especialmente 

como ferramenta de apoio à implementação das políticas de educação étnico-racial. 

35 



 

Sugere-se, para pesquisas futuras, a realização de estudos de campo que analisem a recepção, 

os impactos e as adaptações da oficina em diferentes contextos escolares, assim como o 

aprofundamento das experiências formativas de professores em relação ao ensino das relações 

raciais. 

Em síntese, promover uma Sociologia Amefricana no ensino médio é um ato político, 

decolonial e ético. Trata-se de reconhecer o papel da escola como espaço de transformação 

social e de reconstrução das narrativas históricas a partir das vozes antes silenciadas. Como 

lembra Lélia Gonzalez: “Enquanto denegação dessa ladino-amefricanidade, o racismo se volta 

justamente contra aqueles que, do ponto de vista étnico, são os testemunhos vivos da mesma, 

tentando tirá-los de cena, apagá-los do mapa.” (GONZALEZ, 2020, p. 151). Assim, este 

trabalho buscou se alinhar à luta por uma educação que enfrente o racismo não apenas como 

prática, mas como estrutura a ser desmontada cotidianamente por meio do ensino, usando a 

Sociologia como ferramenta de amefricanização.  

 

36 



 

Referências bibliográficas  
 

ALMEIDA, Sílvio Luiz de. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. 
 

BODART, Cristiano das Neves; SANTANA, Maíra Honorato Marques de; MORAES, Fabio 
Monteiro de. Apresentação do Dossiê Raça, gênero e Ensino de Ciências Sociais/Sociologia. 
Revista Café com Sociologia,​v. 13,​ n. 1, p.​14, 2024. 
 

BODART, Cristiano das Neves; SILVA, Z. P. S. Podcast como potencial recurso didático para 
prática e a formação docente. Ensino em Re-Vista, v. 28, p. 126, 2021. 
 

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: 
Senado Federal, 1988. 
 

BRASIL. Lei n.º 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Obriga a inclusão da temática História e 
Cultura Afro-Brasileira no currículo oficial, e outras providências. 
 

BRASIL. Lei n.º 11.645, de 10 de marco de 2008. Inclui no currículo oficial da rede de ensino 
a obrigatoriedade da temática História e Cultura Afro-Brasileira e Indigena. 
 

BRASIL. Lei n.º 13.005, de 25 de junho de 2014. Aprova o Plano Nacional de Educação 
(2014-2024). Diário Oficial da União, Brasília, DF, 26 jun. 2014. 
 

BRASIL. Lei n.º 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, p. 27833, 23 dez. 1996.  
 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular: Ensino Médio. Brasília, 
DF: MEC, 2018.  
 

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Parecer CNE/CP n.º 3, 
de 10 de março de 2004. Institui Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 
Relações Etnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. 
Brasília, DF: CNE, 2004a.  
 

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CP n.º 1, 
de 17 de junho de 2004. Institui as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 
Relações Etnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. 
Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, p. 11, 22 jun.  2004b. 
 

37 



 

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CP n.º 4, 
de 17 de dezembro de 2018. Institui a Base Nacional Comum Curricular para o Ensino 
Médio. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília,  DF,   p.    106,    18    dez.    2018.     
 

BRASIL. Projeto de Lei nº 2.614, de 27 de junho de 2024. Aprova o Plano Nacional de 
Educação para o decênio 2024‑2034. Apresentado pelo Poder Executivo. Situação: 
aguardando parecer do relator na Comissão Especial destinada a proferir parecer ao Projeto de 
Lei nº 2.614/2024 (PL 2614/24). Câmara dos Deputados. Brasília, DF, 27 jun. 2024. 
Disponível em: 
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=2443764. 
Acesso em: 8 jul. 2025 
 

BRIGHENTI, Clovis Antonio. Colonialidade, Ensino e povos indígenas: uma reflexão sobre a 
Lei no 11.645. SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA, Lugares dos historiadores: velhos e 
novos historiadores, v. 28, 2015. 
 

CARDOSO, C. P. Amefricanizando o feminismo: o pensamento de Lélia Gonzalez. Revista 
Estudos Feministas, v. 22, n. 3, p. 965-986, set. 2014. 
 

CHIKUSH, Yuki Meneses. A contribuição do ensino de sociologia para o debate etnico-racial 
na escola: Projeto Africanidades na Escola Estadual João de Abreu na cidade de Baraúna, RN. 
Dissertação (Mestrado em Sociologia), Universidade Federal do Ceará, 2022.  
 

CIGALES, Marcelo Pinheiro et al. (org.). Oficinas didáticas interdisciplinares: proposições do 
Pibid História e Sociologia UnB 2020-2022. Brasília: Universidade de Brasília, 2022. 
 

CORREA NEVES SALGE, E. H.; SARAMAGO DE OLIVEIRA, G.; SILVA, L. S. Saberes 
para a construção da pesquisa documental. Revista Prisma, Rio de Janeiro, v. 2, n. 1, p. 
123-139, 2021. 
 

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Tradução de Heci Regina Candiani. São Paulo: 
Boitempo, 2016. 
 

DINIZ, Carolina Nunes. A educação das relações etnico-raciais e a sociologia escolar no novo 
ensino médio: reflexões a partir da pesquisa-ação. 2023. Dissertação (Mestrado) Programa de 
Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal de Juiz de Fora. 
 

DOMINGUES, Petrônio José. O mito da democracia racial e a mestiçagem no Brasil 
(1889-1930). Diálogos Latinoamericanos, Aalborg University / Universidade Estadual do 
Oeste do Paraná, v. 6, n. 10, 2005.  
 

38 



 

FERNANDES, L. A.; GOMES, J. M. M. Relatórios de pesquisa nas ciências sociais: 
características e modalidades de investigação. Contexto, Porto Alegre, v. 3, n. 4, 2009. 
 

FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala: formação da família brasileira sob o regime da 
economia patriarcal. 51. ed. São Paulo: Global, 2006. 
 

GOMES, N. L.; SILVA, P. V. B.; BRITO, J. E. Ações afirmativas de promoção da igualdade 
racial na educação: lutas, conquistas e desafios. Educação e Sociedade, Campinas, v. 42, 
e258226, 2021. 
 

GOMES, Nilma Lino. Relações etnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. 
Currículo sem Fronteiras, v. 12, n. 1, p. 98-109, jan./abr. 2012. 
 

GOMES, Nilma Lino. Diversidade etnico-racial, inclusão e equidade na educação brasileira: 
desafios, políticas e práticas. Revista Brasileira de Política e Administração da Educação 
(RBPAE), v. 27, n. 1, p. 109-121, jan./abr. 2011. 
 

GOMES, Nilma Lino. Diversidade etnico-racial: por um projeto educativo emancipatório. 
Retratos da Escola, v. 2, n. 2/3, 2008. 
 

GOMES, Nilma Lino. Movimento negro educador: saberes construidos nas lutas por 
emancipacao. Petrópolis: Vozes, 2017. 
 

GOMES, Nilma Lino; JESUS, Rodrigo Ednilson de. As práticas pedagógicas de trabalho com 
relações etnico-raciais na escola na perspectiva da Lei 10.639/2003: desafios para a política 
educacional e indagações para a pesquisa. Educar em Revista, p. 19-33, 2013. 
  

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e 
diálogos. Organização: Flávia Rios; Márcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 
 

GONZÁLEZ, Lélia. A categoria político‑cultural de amefricanidade. In: RIOS, Flávia; LIMA, 
Márcia (Org.). Por um feminismo afro‑latino‑americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio 
de Janeiro: Zahar, 2020. p. 127–138. 
 

GONZÁLEZ, Lélia. As amefricanas do Brasil e sua militância. In: RIOS, Flávia; LIMA, 
Márcia (Org.). Por um feminismo afro‑latino‑americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio 
de Janeiro: Zahar, 2020. p. 265-266. 
 

39 



 

GONZÁLEZ, Lélia. Discurso na Constituinte. In: RIOS, Flávia; LIMA, Márcia (Org.). Por 
um feminismo afro‑latino‑americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 
2020. p. 244-262. 
 

GONZÁLEZ, Lélia. Nanny: pilar da amefricanidade. In: RIOS, Flávia; LIMA, Márcia (Org.). 
Por um feminismo afro‑latino‑americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2020. p. 151–157. 
 

GONZÁLEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: RIOS, Flávia; LIMA, 
Márcia (Org.). Por um feminismo afro‑latino‑americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio 
de Janeiro: Zahar, 2020. p. 75–93. 
 

LIGEIRO, Isabela Rodrigues. Educação para as relações etnico-raciais na escola pública: 
práticas pedagógicas e suas possibilidades. 2021. Dissertação (Mestrado em Educação e 
Formação Humana), Universidade Estadual de Campinas, 2021. 
 

MILLS, C. Wright. A imaginação sociológica. 6. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1982. 
 

NASCIMENTO, Abdias do. O Genocidio do Negro Brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. 
 

NERI, Isabell Theresa Tavares; SILVA, Lúcia Isabel da Conceição. Pedagogias amefricanas: 
as metamorfoses educacionais de Lélia Gonzalez. Reflexão e Ação, Santa Cruz do Sul: 
Universidade de Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 1, p. 8297, 2024. 
 

OLIVEIRA, Luiz Fernandes de; COSTA, Ricardo Cesar Rocha da. Interação Sociologia para 
jovens do século XXI: manual do professor. 1. ed. São Paulo: Editora do Brasil, 2024. 
 

PEREIRA, Camila Santos; PEREIRA, Anamaria Ladeira; POCAHY, Fernando. 
Amefricanidade como potência pedagógica.​ [S.l.]:​ Realize, 2021. 
 

PRETTO, Odara. Implementação da Lei 10.639/2003 nas escolas do Distrito Federal: uma 
análise dos Projetos Políticos Pedagógicos. 2023. 49 f. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Bacharelado em Sociologia) – Instituto de Ciências Sociais, Universidade de Brasília, 
Brasília, 2023. 
 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, Boaventura 
de Sousa; MENESES, Maria Paula (Orgs.). Epistemologias do Sul. Coimbra: Almedina, 
2009. p. 73. 
 

40 



 

RIOS, F.; KLEIN, S. Lélia Gonzalez, uma teórica crítica do social. Sociedade e Estado, v. 37, 
n. 3, p. 809833, set. 2022. 
 

RUCKSTADTER, F. M. M.; RUCKSTADTER, V. C. M. Pesquisa com fontes documentais: 
levantamento, seleção e análise. In. TOLEDO, C. A. A.; GONZAGA, M. T. C. Metodologia e 
técnicas de pesquisa: nas áreas de ciências humanas. Maringá: Ed. UEM, 2011. p. 101-120. 
 

SANTOS, Luane Bento dos. Intelectuais negras no ensino de Sociologia: agências negras na 
sala de aula. Cadernos da Associação Brasileira de Ensino de Ciências Sociais, v. 7, n. 2, p. 
47–63, ago./dez. 2023a. 
 

SANTOS, Luane Bento dos. Práticas educativas antirracistas no currículo de Sociologia do 
ensino médio. Espaço Acadêmico, v. 20, n. 226, p. 163–174, jan./fev. 2021. 
  

SANTOS, Luane Bento dos. “Questão de raça!”: a temática étnico-racial no estágio 
supervisionado do curso de licenciatura em Ciências Sociais. Askesis – Revista dos Discentes 
do Programa de Pós‑Graduação em Sociologia da UFSCar, São Carlos, v. 12, n. 2, 2023b. 
 

SAVIANI, D. Breves considerações sobre fontes para a História da Educação. In: 
LOMBARDI, J. C.; NASCIMENTO, M. I. M. (Org.). Fontes, história e historiografia da 
educação. Campinas: Autores Associados, 2004. p. 03-12. 
 

SEPÚLVEDA NETO, Manuel Jesus Guerra. Entre o ensino de Sociologia e a educação para 
as relações étnico-raciais: um estudo de narrativas. 2025. 117 f. Dissertação (Mestrado em 
Sociologia) – Instituto de Ciências Sociais, Universidade de Brasília, Brasília, 2025. 
 

SILVA, Assis Leão da; SILVA, Clesivaldo da. A Base Nacional Comum Curricular e a 
Educacao Etnico-Racial na promocao de uma educacao antirracista. Revista Eletrônica 
Pesquiseduca, Santos, v. 13, n. 30, p. 553-570,  maio-ago.  2021.  

41 


	TCC Licenciatura - Mª Eduarda Barboza
	bef12468c914a57f0e372b1b6d38f4a1e515f9c53316e9b0f6d0f60d9487c609.pdf
	TCC Licenciatura - Mª Eduarda Barboza
	Introdução 
	1. Inclusão da temática étnico-racial no ensino médio brasileiro: Um breve panorama histórico-legal 
	2. Desafios e perspectivas para o ensino das relações étnico-raciais no Brasil: Uma reflexão a partir da obra de Lélia Gonzalez e do conceito de Amefricanidade 
	3. Proposta de material didático: Oficina “Por uma Sociologia Amefricana” 
	 
	Considerações finais 
	Referências bibliográficas  







