
 

 

Universidade de Brasília 

Instituto de Ciências Humanas  

Departamento de História  

 

 

 

 

 

A influência cultural romana no uso do véu no Cristianismo Primitivo 

Maria Eduarda Augusto Itacaramby 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília – DF  

Julho / 2025 

 

 
 



 

 

Universidade de Brasília 

Instituto de Ciências Humanas  

Departamento de História  

 

 

 

A influência cultural romana no uso do véu no Cristianismo Primitivo 

Maria Eduarda Augusto Itacaramby 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 
ao Departamento de História do Instituto de 
Ciências Humanas da Universidade de Brasília 
como requisito parcial para a obtenção do grau 
de licenciado em História.  

Orientador: Prof. Dr. Vicente Dobroruka 

 

 

 

 

 

Brasília – DF  

Julho / 2025  

 
 



 

AGRADECIMENTOS 

 

Gostaria de agradecer primeiramente a Deus, fonte verdadeira da luz e da ciência, que 

derramou sobre as trevas da minha inteligência um raio de sua claridade, conduzindo-me para 

escrever este trabalho.  

Também à Virgem Santíssima e São José, que não me desamparam em nenhum 

momento da minha vida, especialmente durante esta graduação.  

Ao meu orientador, Vicente, por ter sido tão solícito e paciente, ajudando em todas as 

minhas dúvidas e anseios relacionados a esta pesquisa. Nunca imaginei encontrar um 

orientador tão extraordinário.  

A toda a minha família, por sempre terem me apoiado em todos os momentos da 

minha história. Quero agradecer infinitamente a meus pais, Julio e Elis, pelo amor 

incondicional, e aos meus irmãos, Carlos Cesar e Ana Luiza, por todas as conversas na 

cozinha e pela alegre companhia nesta trajetória. Ter a presença de vocês tornou esta 

caminhada muito mais feliz.  

Ao meu namorado, João Pedro, que por tantas vezes me incentivou a continuar esta 

pesquisa. Este texto não seria possível sem você. O seu amor e carinho me deram forças para 

escrever, mesmo nos dias mais difíceis. Obrigada por ser um parceiro de coração tão bom.  

Às minhas queridas “donzelas”, Karen e Kamilla que, muito mais do que colegas de 

profissão, são verdadeiras irmãs na fé. Santa Joana D'Arc disse para defendermos o que é 

certo, mesmo que isso significasse estar sozinho. Entretanto, o Senhor, em sua infinita 

Bondade, não permitiu que eu ficasse solitária, mas me conduziu para que eu as encontrasse e 

pudesse trilhar esse caminho ao lado de vocês.  

Aos demais colegas e amigos, minha sincera gratidão por todo apoio, seja espiritual, 

emocional ou intelectual, que me ajudou a chegar até aqui.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jesus disse: Conhece o que está ante teus olhos – 

e o que te é oculto te será revelado; porque nada é 

oculto que não seja manifestado. [...]  

Respondeu Jesus: Não mintais a vós mesmos, e 

não façais o que é odioso! Porquanto todas essas 

coisas são manifestas diante do Céu. Não há nada 

oculto que não seja manifestado, e não há nada 

velado que, por fim, não seja revelado.  

(Evangelho Apócrifo de São Tomé, 5-6) 

 

 
 



 

RESUMO 

O presente trabalho tem como objetivo analisar a influência cultural romana no uso do 

véu pelas mulheres no Cristianismo Primitivo, com ênfase na Primeira Carta de Paulo aos 

Coríntios. O estudo investiga as origens do véu no Antigo Oriente Próximo, seu simbolismo 

em sociedades do mundo antigo, e sua adaptação pelo Cristianismo como elemento de 

modéstia e identidade religiosa. Destaca-se o papel do véu como marcador social e sua 

relação com conceitos romanos associados à moralidade. A pesquisa demonstra como Paulo 

assimilou valores pagãos e judaicos, transformando o véu em um instrumento de conversão e 

integração cultural. Além disso, explora o contexto de Corinto para entender como a prática 

do véu foi normatizada nas primeiras comunidades cristãs. Por fim, discute-se brevemente a 

permanência desse costume ao longo da tradição cristã e o ressurgimento da prática do uso do 

véu na contemporaneidade.  

 

Palavras-chave: 

Literatura Paulina; Cristianismo Primitivo; Mulheres na Antiguidade. 

 

ABSTRACT 

The present work has, as the prime objective, the analysis of the roman cultural influence in 

the use of the veil by the primitive/early christian women, with emphasis on the First Letter of 

Paul to the Corinthians. The study investigates the origins of the veil in the Ancient Near East, 

its symbolisms in ancient world societies, and its adaptation by Christianity as an element of 

modesty and religious identity. The veil stands out as a social marker and has its relations with 

roman concepts associated with morality. The research shows how Paul assimilated pagan and 

jewish values, transforming the veil into an instrument of conversion and cultural integration. 

Furthermore, it explores the context of Corinth to understand how the practice of the use of 

the veil was standardized in the first christian communities. Finally, it discusses briefly the 

permanence of this costume throughout de christian tradition and its resurgence in present 

times. 

 

Keywords:  

Pauline Literature; Early Christianity; Women in Antiquity.  

 
 
 



 

LISTA DE ABREVIATURAS 

1 Cor — Primeira Carta de Paulo aos Coríntios 

AEC — Antes da Era Comum  

Ações e Prov. Mem. — Ações e Provérbios Memoráveis, de Valério Máximo  

Bac. — As Bacantes, de Eurípedes 

Ct — Cântico dos Cânticos  

Da Nat. — Da Natureza, de Parmênides 

Deipnos. — Os Deipnofisistas, de Ateneu  

Dn — Daniel  

Dt — Deuteronômio  

EC — Era Comum 

Gal — Carta de Paulo aos Gálatas 

Gn — Gênesis 

Gilg. — Epopeia de Gilgamesh 

His. Rom. — História de Roma, de Dião Cássio 

Hom. — Homilia XXVI, de João Crisóstomo  

Il. — Ilíada, de Homero  

Is — Isaías  

Metam. — Metamorfoses, de Apuleio  

OCD — Dicionário Clássico de Oxford  

Od. — Odisseia, de Homero  

OLD — Dicionário de Latim de Oxford  

Pedag. — O Pedagogo, de Clemente de Alexandria 

Ques. Rom. — Questões Romanas, de Plutarco 

 
 



 

RGDA — Res Gestae Divi Augusti, de Augusto César  

Sát. — Sátiras, de Juvenal 

Antig. Rom. — Antiguidades Romanas, de Dionísio de Halicarnasso 

Sobre a Ling. Lat. — Sobre a Língua Latina, de Marcos Varro 

Sobre o Véu das Virg. —  Sobre o Véu da Virgens, de Tertuliano  

Sold. Fanf. — O Soldado Fanfarrão, de Plauto 

Trad. Apos. — Tradição Apostólica, de Hipólito de Roma  

As referências completas das obras citadas estão presentes na bibliografia deste trabalho. 

 
 



 

SUMÁRIO 

CAPÍTULO 1: Uma breve história do véu e seus simbolismos na Antiguidade ………..… 12 

CAPÍTULO 2: A mulher velada: o ideal feminino em Roma …………………………...… 23 

CAPÍTULO 3: Os esforços de Paulo para assimilar as virtudes e expurgar os “vícios pagãos” 

do culto cristão ……………………………………………………………………………​33 

FONTES …………………………………………………………………………………….​44 

BIBLIOGRAFIA SECUNDÁRIA ………………………………………………………..​ 45 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 
 

INTRODUÇÃO 

 

O véu é um elemento cultural, étnico e religioso que na contemporaneidade ganhou relevância 

no Ocidente devido ao crescimento do Islã1 nos territórios europeus e norte-americanos. 

Assim, esse acontecimento acabou gerando um aumento nas pesquisas relacionadas a esse 

tema, na tentativa de compreender melhor os aspectos que circundam o ato de velar-se em 

diversas culturas e períodos. Na conclusão desta pesquisa, discute-se também um fenômeno 

que está ocorrendo nos últimos anos, onde jovens mulheres cristãs estão voltando a se velar 

nas igrejas2 (CIESLIK, 2022).  

Dessa forma, o presente trabalho tem por objetivo discutir questões relacionadas ao 

uso do véu pelas mulheres nos primeiros séculos da Era Comum, e como se deu a influência 

romana no desenvolvimento desse costume, tendo em vista o processo de conversão do 

paganismo e do Judaísmo para o Cristianismo. Posto isto, a análise terá como base o capítulo 

11 de Paulo em sua Primeira Carta aos Coríntios, escrita entre 53–55 EC (FEE, 1987, p.15), 

pois é a partir desse texto que se tem o primeiro registro escrito do pedido que as mulheres 

cristãs cubram suas cabeças. Posteriormente, esse texto irá influenciar alguns outros escritos 

cristãos, além de outros autores do Cristianismo Primitivo, como Tertuliano, Cipriano de 

Cartago, João Crisóstomo e outros que trabalharam com esse costume.  

Nesse sentido, o véu pode ser pensado como um tecido que cobre parcial ou 

totalmente a cabeça, às vezes ocultando uma parte da face e, dependendo da cultura e da 

época, suas cores e formatos possuem significados diferentes. Dessa maneira, para as 

mulheres, cobrir a cabeça pode expressar piedade, mas existem também outros elementos 

2 O costume do véu está presente na tradição cristã pelo menos desde o pedido de Paulo em 1 Cor. Entretanto, 
essa tendência muda de acordo com variações geográficas, de tempo, cultura e moda. Por exemplo, após o 
Concílio do Vaticano II, o uso do véu caiu em desuso entre as mulheres católicas, pois não existia mais uma 
obrigação canônica para tal, prevista antes no Código de Direito Canônico de 1917, no cânon 1262.  No entanto, 
nas últimas décadas houve um aumento de mulheres interessadas em usar o véu nas celebrações litúrgicas, 
devido ao crescimento dos movimentos tradicionalistas. Para se aprofundar mais, recomendo Emma Cieslik; 
Robert Phillips. Veiled Heads, Venerating Hearts: The Return of Veiling among US Catholics Post Vatican II. 
The International Journal of Religion and Spirituality in Society, Granada, v. 12, n. 2, pp. 43-58, 2022. 
 

1 No Islã, o uso do véu pelas mulheres é uma prática bastante comum, sendo esse costume baseado na sharia 
islâmica (sistema jurídico do Islã, ou seja, um conjunto de normas reguladoras da vida dos fiéis), no Corão e no 
hadith (tradições do Profeta Maomé que complementam o Corão). Desse modo, muitos estudiosos mulçumanos 
sugerem o véu para as mulheres devido às diferenças entre homens e mulheres em sua natureza, temperamento e 
vida social, tendo em vista a importância da modéstia nessa tradição religiosa.  Entretanto, existem algumas 
controvérsias em relação aos textos sagrados e a interpretação do ato de cobrir a cabeça. Para ver mais, 
recomendo Jeri A. Sechzer. Islam and woman: Where tradition meets modernity: History and interpretations of 
Islamic women’s status. Sex roles, v. 51, n. 5-6, pp. 268–269, 2004. 

 
​ ​ 6 
 



 
 

relacionados a quando, como e porquê usá-lo, pois apesar dos motivos religiosos e culturais, 

uma mulher poderia usar o véu por questões práticas, como para proteger a si mesma das 

intempéries do sol, do vento e de excrementos de animais (STAFFORD, 2024, p. 7). Há 

também o elemento da moda, pois o véu pode ser pensado, além das questões religiosas e 

morais, como uma tendência no âmbito das vestimentas.  

Segundo Llewellyn-Jones (2003,  pp. 11 e 43), as representações das mulheres veladas 

variavam de acordo com o tempo e o lugar. Apesar de ser perigoso utilizar apenas a arte como 

identificador de modas correntes de vestuário, sabe-se que as roupas utilizadas pelas mulheres 

em esculturas e vasos provavelmente refletem a vida real na prática e a moda do momento, 

uma vez que “os estilos de véus utilizados [...] vão certamente representar a tendência do 

período, até de um pouco antes. [...] Adicionalmente, a moda nas roupas mudou muito 

devagar no mundo antigo” (WU, 2020, p. 27). 

Inclusive, sabendo que toda moda é identitária, as vestimentas em voga possuem 

caráter simbólico, onde a moral é veiculada pelas vestes. Essa questão pode ser evidenciada 

na passagem de O Soldado Fanfarrão, onde um escravo instrui um velho homem a trazer sua 

cortesã e “trançar seus cabelos e amarrar com a vittae3, assim como a moda das matronas, e 

desse modo pode fingir que ela é a sua esposa” (Plauto, Sold. Fanf., 3.1).  

Sob esse viés, o foco deste estudo será a perspectiva litúrgico-religiosa do uso da 

cobertura da cabeça pelas mulheres, e qual a sua relação com a cultura material predominante 

no Império Romano, tendo em vista que, segundo Gill (1990, p. 254), o encorajamento de 

Paulo para que as mulheres se cubram com o véu deve ser visto como um incentivo para reter 

certos valores da sociedade tradicional romana, como a ideia de pudicitia4 e prudentia5 

(WINTER, 2003, pp. 101-102). Nessa conjuntura, ao manter certos princípios comuns da 

época na nascente moral cristã, percebe-se que Paulo utiliza o véu como um elemento 

facilitador do processo de conversão, ao assimilar as virtudes pagãs e judaicas associadas ao 

véu à prática cristã, uma vez que a ideia de modéstia e pudor seriam semelhantes e tornaria 

mais fácil a mudança para determinada comunidade, tendo em vista que a conversão consiste 

em  

5 Segundo o OLD, prudentia significa sabedoria, sagacidade, discrição.  
 

4 De acordo com o OLD, pudicitia significa “pureza sexual, castidade, virtude”. Além disso, ela também era 
adorada como uma deusa, sendo cultuada na Grécia e em Roma como a personificação da modéstia, e mulheres 
que estavam em seu segundo casamento não poderiam tocar sua estátua. Na arte, ela é representada como uma 
matrona em trajes modestos.  

3 A vittae era utilizada como um símbolo de respeitabilidade para as meninas e esposas. Ela pode ser traduzida 
como “faixa para a cabeça”, funcionando como um certo tipo de proteção moral.  

 
​ ​ 7 
 



 
 

 
uma nova e consciente escolha para socializar com um grupo particular – a 
ressocialização. O convertido constrói uma nova estrutura de realidade, 
correspondendo à estrutura do grupo unido. Os valores do novo grupo formam a 
nova realidade do convertido. O grau de ressocialização depende da distância que o 
convertido deve percorrer entre as comunidades antiga e nova e da força do novo 
comprometimento (SEGAL, 1992, p. 74)6.  

 

Entretanto, faz-se necessário entender que o uso do véu não era um costume exclusivo 

das sociedades greco-latinas e judaicas, pois é possível traçar uma genealogia geográfica de 

comunidades anteriores a essas, e que também consideravam o véu como um elemento 

importante nos costumes, inclusive criando leis para normatizar esse processo.  

O véu era utilizado em diferentes contextos e por distintas sociedades, como os 

assírios, babilônios, persas, entre outros, sendo presente em cerimônias importantes, como 

casamentos, rituais religiosos, funerais e na vida doméstica cotidiana das mulheres. O cabelo 

coberto pelo véu é usado em rituais7 pois implica movimento e mudança, passagem e 

negociação, mudança no status, já que capillus, a palavra latina para cabelo, significa 

“pequena cabeça”, mostrando que o cabelo atua como uma metonímia para a pessoa inteira 

(LEVINE, 1995, p. 85).  
Vale ressaltar que além dos fatores morais e sociais, o uso do véu dentro da assembleia 

também servia para evitar distrações durante o culto, tanto em relação à própria mulher que se 

cobria quanto para protegê-la dos olhares masculinos, já que seu cabelo poderia causar 

desatenção para eles mesmos. Essa ideia está presente desde os cultos pagãos, inclusive 

possuindo justificativas mitológicas8 para melhor compreendê-la.  

Nessa conjuntura, a moral romana foi um elemento importante para a consolidação do 

uso do véu pelas mulheres, uma vez que associou virtudes a tal prática. O ato de revestir a 

cabeça diferenciaria as mulheres “respeitáveis” daquelas consideradas hetairai9, pois as 

9 Segundo o OCD, hetairai pode ser traduzido como companhias femininas pagas para realizar favores sexuais. 
Entretanto, elas se diferem das pornai, que eram prostitutas comuns, uma vez que elas eram conhecidas por sua 

8 Plutarco, em suas Questões Romanas, procura entender porque os romanos adoram os deuses de cabeça 
coberta, mas ao tratar com homens importantes, eles descobrem suas cabeças. Dessa maneira, ele explica que 
esse costume está baseado no conto de Enéias. No capítulo 1 deste trabalho trarei mais informações sobre o mito 
supracitado.  

7 O uso do véu é principalmente utilizado em ritos de passagem, como o casamento, mas também pode ser visto 
em outras circunstâncias. Em um ritual da alta sacerdotisa de Baal, em Emar, ela era velada como uma noiva. Em 
ritos funerários, o véu também era adotado. Para saber mais, recomendo Marten Stol. Women in the Ancient Near 
East. Berlim: De Gruyter, 2016. No contexto religioso greco-romano, o ato de cobrir os cabelos pelas mulheres 
pode ter sido costumeiro. Nos ritos de sacrifício, mulheres e homens cobriam suas cabeças, assim como as 
noivas e algumas sacerdotisas, como as virgens vestais. No capítulo 1 deste trabalho irei contextualizar mais 
sobre o véu e seus usos na Antiguidade.  

6 As traduções dos textos escritos em língua estrangeira foram feitas pela autora deste trabalho de conclusão de 
curso.  

 
​ ​ 8 
 



 
 

roupas serviam para distinguir as pessoas e seus determinados papéis sociais, ideia que 

resume sucintamente o princípio subjacente a algumas leis romanas sobre esta questão10 

(WINTER, 2003, p, 85). 

Sabendo disso, as matronas11 representavam o símbolo da modéstia e do pudor, pois a 

cabeça coberta evidenciava publicamente seu status de casada. Assim, o véu adquiria um 

sentido cultural para a menina a partir do momento que ela poderia casar-se pois, uma vez 

desvelada pelo seu marido, seu cabelo é coberto contra os olhos dos demais e, além disso, o 

símbolo de transformação de sua passagem de virgem para esposa era representada pelo 

cabelo coberto (LEVINE, 1995, p. 96 e 102).  Dessa maneira, a stola12 e a vittae eram as 

vestimentas básicas da esposa casta durante a sua vida. Ao longo do tempo, as possíveis 

alterações que ocorriam no status de sua família eram evidenciadas pelas mudanças nos 

penteados ou no uso de coberturas para a cabeça (SEBESTA, 2001, p. 49).  

Sob esse viés, durante o império de Augusto, foram criadas diversas leis com forte 

teor moral, a fim de incentivar a virtude em seus cidadãos, uma vez que “com essas leis, 

Augusto tentou ‘restaurar o sentimento moral e o respeito próprio aos homens que 

sobreviveram a uma catástrofe histórica, na qual os melhores provavelmente foram mortos’” 

(RADITSA, 1980, p. 282 apud REED, 2013, p. 18).  

Nesse sentido, o imperador se firma na justificativa que está resgatando uma moral 

mais antiga que deve servir de exemplo para os seus contemporâneos, uma vez que ele afirma 

que “com essas leis que passaram com a minha proposta eu trouxe de volta muitas práticas 

exemplares de nossos ancestrais que estavam desaparecendo em nosso tempo, e de muitas 

12 Inicialmente usada apenas por mulheres das famílias patrícias, a stola se tornou permitida para todas as 
esposas de cidadãos romanos após a Segunda Guerra Púnica. Era um longo vestido, sem mangas, em forma de 
tubo e de material bastante grosso, que caracterizava a matrona romana. Simbolizava sua respeitabilidade e 
caráter moral, especificamente castidade e fidelidade conjugal, enquanto seu comprimento e volume desviavam 
o olhar masculino e sinalizavam imunidade a abordagens impróprias e indesejadas. Era, portanto, uma 
vestimenta protetora. Para saber mais sobre as vestimentas do mundo antigo, recomendo Liza Cleland; Glenys 
Davies; Lloyd Llewellyn-Jones. Greek and Roman Dress from A to Z. London /New York: Routledge, 2007. 
 

11 A cidadã romana da elite, uma vez casada, tornava-se uma matrona. Elas eram o ideal feminino, representadas 
como uma mulher modesta, leal e honrável.  

10 As Leis Augustas sobre o casamento são de extrema importância para se pensar sobre temas como castidade e 
respeitabilidade em relação à mulher romana. As reformas no corpus jurídico estavam relacionadas ao adultério 
e estupro, mas também às vestimentas, que passaram por um processo de regulamentação para sinalizar o status 
legal e a classe de uma mulher. Por exemplo, mulheres que foram condenadas pelo crime de adultério eram 
obrigadas a vestir a toga como um símbolo de sua vergonha, e não eram mais elegíveis para utilizar o véu de 
casamento. No capítulo 2 deste trabalho irei tratar mais das leis e o ideal feminino em Roma.  

influência sobre homens poderosos, bem como por sua riqueza e inteligência. Em Deipnos., Ateneu, que foi um 
escritor grego da Roma Antiga diz que “agora não falo de moças tocadoras de flauta [...] que não contra a 
vontade, por um pagamento adequado, suportaram o amor de homens vulgares; mas eu tenho falado de hetæræ 
profissionais regulares – isto é, daquelas que são capazes de preservar uma amizade livre de trapaças.” 
(Deipnos., 13.28). 

 
​ ​ 9 
 



 
 

formas eu mesmo transmiti práticas louváveis para a posteridade pela imitação deles” 

(RGDA, 8.5).  

Outrossim, tendo em vista o contexto cristão, faz-se necessário contextualizar a cidade 

de Corinto, pois é para lá que a carta de Paulo está endereçada. Essa cidade era uma colônia 

bastante cosmopolita, e sabe-se que nela havia um intercâmbio considerável entre elementos 

pagãos, judaicos e cristãos. Sua história está dividida em dois períodos, sendo conhecidos 

como a Corinto grega, datada desde os tempos gregos antigos até a sua destruição, em 146 

AEC, e a Corinto romana, que vai desde a ocupação de Júlio César em 44 AEC, 

transformando-a em colônia, até o período bizantino. Sabendo disso, tendo em vista que Paulo 

ficou um tempo considerável nessa cidade entre 50 e 60 EC, o presente trabalho terá como 

base o contexto da Corinto romana  (THOMPSON, 1988, p. 100).  

Nesse sentido, a cidade era uma metrópole de pluralismo, uma vez que suas riquezas 

eram advindas do comércio e da enorme quantidade de cortesãs de Afrodite. A maior parte de 

seus habitantes eram veteranos de guerra e homens livres, ou seja, os cidadãos urbanos pobres 

de Roma. Os governantes e magistrados da cidade eram enviados da elite romana. Apesar da 

existência do passado grego na colônia, lembrado em alguns festivais, o elemento dominante 

da cidade era romano, representado principalmente por edifícios públicos na época da visita 

de Paulo (WU, 2020, pp. 45 e 91).  

Os crentes de Corinto provavelmente foram influenciados pelos cultos pagãos antes de 

se converterem ao Cristianismo, uma vez que a maioria dos conversos eram gregos e 

romanos, apesar de existir alguns membros da comunidade que possuíam origem judaica13 

(WU, 2020, p. 20). Assim, a escolha de pensar na influência romana, e não grega, no uso do 

véu nos escritos de Paulo se baseia em Gill (1990, p. 245) pois, segundo ele, para melhor 

entender o contexto cultural ou histórico dessas cartas, faz-se necessário lê-las no contexto de 

uma colônia romana, não de uma cidade grega, já que as instituições, procedimentos legais, 

costumes sociais, arquitetura e, até certo ponto, a linguagem deviam mais a Roma do que ao 

mundo grego.  

Além disso, os romanos tinham uma noção mais simbólica das vestes do que os 

gregos, uma vez que 
Os romanos desenvolveram uma fixação com roupas adequadas para 
ocasiões seculares e sagradas e, consequentemente, as roupas romanas são 

13 Para saber mais sobre a formação da ekklesia em Corinto, recomendo Rongxi Wu. The Greeks and Romans as 
the Majority of Participants in the ekklesia at Corinth. In: The Veil in Classical Antiquity: A Sociocultural and 
Exegetical Study of 1 Corinthians 11: 2-16. Tese de doutorado. University of Sheffield, 2020, pp. 19-20.  
 
 
​ ​ 10 
 



 
 

muitas vezes mais simbólicas do que as vestes gregas. As roupas gregas 
tendiam a permanecer as mesmas para diferentes atividades, enquanto as 
vestimentas romanas eram trocadas em diferentes ocasiões 
(LLEWELLYN-JONES, 2003, p. 280)14. 

 

Sendo assim, o presente trabalho irá discutir também sobre alguns ritos pagãos e como 

eles possivelmente influenciaram o uso do véu pelas cristãs primitivas, seja no processo de 

assimilação, atuando como um facilitador no processo de conversão, seja expurgando 

comportamentos considerados imorais que não se encaixavam dentro da proposta da nova 

religião.  

Sobre a carta de Paulo, alguns autores como Swaggart (2015) e Segal (1990) 

acreditam que a prescrição do uso do véu seria apenas para comunidade de Corinto, devido à 

necessidade de diferenciar as mulheres respeitáveis daquelas promíscuas, não representando 

assim uma normativa para os demais cristãos.  

Entretanto, pode-se inferir que o pedido do apóstolo se apresenta como uma regra para 

todas as comunidades cristãs, pois seu foco estava na cidade de Corinto devido às diferenças 

de costumes entre a Corinto greco-romana e as comunidades com as quais Paulo estava mais 

habituado, onde o uso do véu era mais comum15 (THOMPSON, 1988, p. 113). Além disso, o 

uso do véu não era apenas um costume cultural “pois, se assim o fosse, São Paulo não 

apontaria a observância de seu uso nas outras igrejas e a mesma não seria conservada pelos 

Pais da Igreja de diversos locais, tanto latinos como gregos, orientais e ocidentais, senão que 

somente em Corinto” (GONÇALVES, 2023, pp. 33–34).  

Portanto, esse trabalho tem por objetivo compreender as relações entre o uso do  véu, 

a cultura romana e o Cristianismo Primitivo, e como isso foi importante no processo de 

conversão de uma religião para outra por parte das mulheres. Desse modo, faz-se necessário 

entender o ideal feminino em Roma, além de outras influências, como a moda, a cultura pagã 

e judaica, que foram importantes dentro do contexto dos escritos paulinos, estes que 

inspiraram a tradição cristã do véu nos próximos séculos da Antiguidade, sendo transmitida 

por pensadores como Tertuliano, João Crisóstomo, entre outros.  

15 As comunidades ao sul da Ásia Menor, Síria e Arábia são mais familiares a Paulo, e em Tarso, cidade onde 
nasceu, o velar-se completamente era um sinal aparente de respeitabilidade da mulher. Na Arábia romana 
pré-islâmica, o uso do véu por mulheres não-cristãs, cobrindo inclusive a face, é um costume que Paulo deve ter 
observado em sua estadia na Arábia, mencionada em Gal 1. 
 

14 Para ver mais, Llewellyn-Jones recomenda o livro Margarete Bieber; Felix Eckstein. Entwicklungsgeschichte 
der griechischen Tracht: von der vorgriechischen Zeit bis zum Ausgang der Antike. Berlin: Gebr. Mann, 1967.  

 
​ ​ 11 
 



 
 

CAPÍTULO 1: Uma breve história do véu e seus simbolismos na Antiguidade 
 

O uso do véu é uma prática milenar, e tal costume se perpetua em algumas sociedades 

até hoje, transitando aspectos culturais, religiosos e de tendências de moda. Segundo Heath 

(2008, p. 5), a ideia de se velar começou com a observação dos mistérios da natureza, como 

ao contemplar os eclipses do sol e da lua e as ondas do oceano.  

Na Grécia Antiga, a deusa Nyx, “noite”, é representada com o seu véu obscuro sobre a 

Terra, enquanto Selene, que seria a personificação da Lua, surge usando um véu na 

iconografia mitológica. Nesse sentido, o ato de velar-se é em si mesmo um mistério pois, de 

certo modo, é estar escondido (HEATH, 2008, p. 6). Além disso, podemos perceber também a 

presença simbólica do véu no contexto filosófico dos pré-socráticos, especialmente no poema 

Da Natureza, de Parmênides, onde ele descreve: 
O eixo silvava nos cubos como uma siringe, incandescendo ao ser movido pelas 
duas rodas que, com uma força vertiginosa, o impulsionavam de um lado a outro. 
Foi quando, apressadas, as jovens filhas do Sol vieram em meu auxílio, 
conduzindo-me de volta da região da Noite para a luz. Com mãos delicadas, elas 
levantaram os véus que ocultavam minha cabeça, libertando-a das sombras e 
trazendo-me à clareza do conhecimento (Da Nat., 1).  
 

Neste contexto, a retirada do véu representa a transição do desconhecido ao 

conhecido, do obscuro para o iluminado, portanto, emerge como um símbolo de algo que 

encobre a verdade das coisas, e sua remoção, um ato de revelação e tomada de consciência 

para o que realmente são. 

Dessa maneira, tendo em vista o estudo sobre este adereço e as limitações relacionadas 

a essa pesquisa16, sabe-se que já no terceiro milênio AEC encontraram esculturas em Mari 

representando mulheres com suas cabeças cobertas por um manto, e que o uso do véu teria 

sido bastante comum no norte e oeste da Mesopotâmia, já que as evidências mais antigas vem 

de Ebla e Mari, indicações que podem significar que o uso do véu originou-se na Antiga Síria 

(GALTER, 2021, p. 22). Nesse sentido, é possível inferir que essa vestimenta começou a se 

desenvolver no mundo do Antigo Oriente Próximo originalmente nas cerimônias de 

casamento17. Assim, a noiva tinha sua cabeça coberta apenas durante as bodas, e essa ação, 

17 Essa tradição remontaria aos costumes matrimoniais do primeiro milênio AEC. Segundo Sophie 
Démare-Lafont. “A cause des anges”: Le voile dans la culture juridique du Proche-Orient ancien. Études de droit 
privé en souvenir de Maryse Carlin. Paris: Editions La Mémoire du Droit, 2008, é possível deduzir esse fato 

16 As principais fontes históricas acerca do véu são de objetos artísticos, como esculturas, pinturas, placas 
votivas, uma vez que os tecidos são materiais frágeis que se deterioram facilmente com o passar do tempo. Desse 
modo, na maioria dos casos as cores originais foram perdidas, dificultando o processo de distinguir diferentes 
estilos e, portanto, mesmo quando o véu é citado em escritos, não se sabe muito sobre sua aparência, tamanho ou 
uso.  

 
​ ​ 12 
 



 
 

juntamente com o pagamento do presente nupcial, marcariam o casamento 

(DÉMARE-LAFONT, 2008, pp. 236 e 240). No entanto, é possível inferir que a partir do 

Império Assírio Médio18 esse acessório se tornou uma vestimenta comum para a mulher 

casada em seu cotidiano, pois é no século XIII AEC que se tem os primeiros registros escritos 

acerca do véu, especificando normativas assírias acerca de quem deve ou não deve cobrir a 

cabeça em público (STOL, 2016, p. 26).  

Nesse sentido, essas leis se restringiam às mulheres nobres, solicitando que elas não 

saíssem nas ruas públicas com a cabeça descoberta, enquanto o ato de velar-se era proibido 

para as mulheres comuns e prostitutas (RICKS, 2011, p. 346). Desse modo, o véu nessa 

circunstância tinha a função social de diferenciar as classes sociais e identificar as mulheres 

“respeitáveis”. Assim,  
as mulheres se velavam na vida comum do dia a dia [...]. É bem concebível que 
mulheres na Assíria, Ebla e Aleppo, ou seja, no norte e noroeste, sempre andavam 
veladas após o casamento. Para a Assíria, isso parece mais provável por conta de um 
longo parágrafo nas leis da Assíria Média [...], que mostra que usar o véu na rua 
parece ter sido um privilégio, e a lei estabelecia quem tinha direito a isso ou não 
(STOL, 2016, p. 24).  

 
Comportamento semelhante pode ser percebido na Antiga Mesopotâmia e nos 

Impérios Macedônio e Persa, onde mulheres da elite se cobriam como símbolo de 

respeitabilidade e prestígio (AHMED, 1992, p. 15). Para os sumérios e acádios, a autoridade 

era esperada do homem no matrimônio, enquanto a pureza, representada pelo uso do véu, é 

vista como uma característica desejada para as mulheres (STOL, 2016, p. 16).  

Dessa maneira, o véu para os assírios era utilizado como um símbolo do elevado 

status social da mulher, já que a pessoa velada, seja esposa, concubina ou filha virgem era 

identificada visualmente como aquela que estava sob a proteção de um homem e, portanto, 

era inviolável. Por outro prisma, aquela que tinha sua cabeça descoberta era vista como 

desprotegida e vulnerável à importunação sexual de outros homens (LLEWELLYN-JONES, 

2003, p. 125). 

Ao cobrir a cabeça, a mulher mostra visivelmente que é “apropriada” e está sob a 

proteção de seu pai, uma vez que é ele que garante a virgindade da menina até transferí-la 

para seu marido. Assim, ao cobrir seus cabelos, a mulher indica que “seu campo fértil não está 

18 O Império Assírio Médio perdurou do séc. XIV AEC até o séc. X AEC, e foi o primeiro período de 
ascendência da Assíria como um império, sendo marcado pelo desenvolvimento tecnológico, social e religioso. 
 

tendo como base fontes da Anatólia e Síria dos sécs. XIX e XVIII AEC, cruzando com elementos conhecidos da 
Bíblia. Entretanto, ela não explicita quais são essas fontes.  

 
​ ​ 13 
 



 
 

livre para ser plantado; ele tem limites e pertence a um homem. Esses limites, assim como a 

terra, não podem ser transgredidos sem duras consequências” (DELANEY, 1995, p. 64).  

Sendo assim, o exemplo assírio revelaria a importância que o véu adquiriu como uma 

evidência do status social da mulher, uma vez que “no início do segundo milênio, [o véu] 

materializou-se um momento de formação do matrimônio; alguns séculos depois, torna-se um 

a manifestação duradoura de um estatuto jurídico e de uma posição social19” 

(DÉMARE-LAFONT, 2008, p. 249).  Na Epopeia de Gilgamesh, conto mesopotâmico épico 

considerado uma das obras literárias mais antigas do mundo, evidencia que as noivas 

utilizavam o véu, já que “Gilgamesh tocou o coração de Enkidu, mas ele já não batia; seus 

olhos também não tornaram a se abrir. Gilgamesh então cobriu o amigo com um véu, como o 

noivo cobre a noiva” (Gilg, 8.59). Desse modo, é possível perceber duas questões 

importantes: o véu era um elemento utilizado nos velórios, e as moças cobriam suas cabeças 

na cerimônia de bodas (STOL, 2016, p. 22).  

No universo mitológico, o uso do véu pode ser evidenciado na Antiga Mesopotâmia, 

Península Ibérica e no mundo greco-romano ao analisar suas representações iconográficas. 

Ishtar, que representa uma divindade importante para os babilônios e assírios, assim como 

Ísis, deusa da fertilidade e maternidade para os egípcios e Astarte, protetora da sexualidade 

para os fenícios, frequentemente são retratadas veladas. Dessa forma, o véu pode ser 

considerado também uma afirmação da face, pois serve como uma expressão da cabeça e do 

cabelo, ocultando algo que deve estar reservado para o marido. Assim, as estátuas das deusas 

antigas sumérias, babilônicas, fenícias e egípcias eram frequentemente cobertas durante 

procissões nos dias sagrados, indicando um conhecimento divino profundamente escondido 

(HEATH, 2008, p. 8).  

 Nesse sentido, a deusa Ishtar, que os gregos sintetizaram como Afrodite e na Síria 

fenícia ficou conhecida como Astarte, era a divindade do amor, e seus templos eram 

frequentemente visitados por homens que tinham relações sexuais com suas sacerdotisas. 

Essas mulheres eram distinguidas das demais devido ao seu cabelo longo e solto, além de 

apresentar seus rostos descobertos, enquanto as moças de casas respeitáveis cobriam suas 

cabeças em público para evidenciar seu elevado status social (STEPHAN, 2008, p. 195).   

19 As alusões ao uso do véu desapareceram no final do segundo milênio, tanto nas fontes jurídicas quanto 
epistolares, provavelmente devido ao fato do véu ter se instaurado na paisagem urbana cotidiana e, portanto, 
tornou-se um símbolo feminino que ninguém pensou em teorizar ou questionar naquela região e época. 
 
 
​ ​ 14 
 



 
 

Outrossim, durante o ritual do casamento, o ato de desvelar a noiva – prática comum 

até hoje – foi um elemento essencial para os antigos. O termo “conhecer”, bastante usado 

dentro do contexto bíblico para denotar relações sexuais provavelmente tem origem no 

costume do noivo levantar o véu de sua noiva para vê-la antes da consumação do casamento. 

Desse modo, a própria Bíblia diz que Rebeca se cobriu com véu quando viu seu futuro 

marido, Isaac, (Gn 24:65) pois tinha-se a ideia de que ver a face da noiva demandava um nível 

de intimidade com ela (STOL, 2016, p. 22).  

Na cerimônia de bodas israelita-judaica antiga, desvelar a noiva se apresenta como um 

gesto simbólico onde o noivo toma posse da mulher como sua amante ou propriedade, sendo 

essa parte da cerimônia logo antes da consumação, onde o casal se torna uma só carne 

(RICKS, 2011, 348–349). Um exemplo interessante é o de Jacó, que na história bíblica se 

casa com a irmã da moça que ele realmente desejava, gerando um constrangimento com seu 

sogro Labão. Tendo pedido a mão de Raquel em casamento, depois de sete anos de trabalho 

lhe é dado Léa, e Jacó não havia percebido pois ela tinha sua face velada durante a cerimônia 

das bodas (Gn 29:26–27). 

Um fato interessante é que a palavra hebraica para noiva ou nora, kalah, advém da raiz 

semítica20 do verbo “cobrir” e, portanto, o ato de cobrir a face e a cabeça da mulher já seria o 

casamento em si, pois estaria incorporando a moça à família e à proteção do sogro. Além 

disso, ao ser separada do profano e consagrada, a noiva simbolicamente corresponde à vítima 

sacrificial, sendo o ritual marcado pelo fato de cobrir a cabeça (LEVINE, 1995, p. 100–101). 

Nesse sentido, já no Talmude21 Babilônico é possível encontrar evidências sobre a 

importância das mulheres cobrirem suas cabeça, pois era considerado uma transgressão 

gravíssima a mulher casada sair em público com seus cabelos à mostra, e a infratora poderia 

ser rejeitada sem pagamento do seu contrato marital (SEBESTA; BONFANTE, 2001, p. 186). 

Assim, “as mulheres, como potenciais objetos de vergonha familiar por meio da sexualidade 

21 O Talmude é um sumário oral das leis e tradições judaicas, sendo considerado, depois da Torah, o livro mais 
importante para os judeus. Seus textos foram extensivamente estudados nas academias de Jerusalém e Babilônia 
dos primeiros séculos da Era Comum, gerando duas versões diferentes, apesar de ambas discutirem sobre a 
Mishná (compilação de ensinamentos orais). O Talmude Babilônico é mais amplamente estudado pois é 
considerado mais elaborado que o de Jerusalém, uma vez que a Babilônia (atual Iraque) dos sécs. V e VI tinha 
uma situação econômica melhor e maior estabilidade política, possuindo um corpo escrito mais detalhado e com 
explicações mais profundas sobre a Mishná. Desse modo, apesar do Talmude de Jerusalém ter sido importante, 
seu impacto foi limitado nos séculos seguintes do Judaísmo. Para saber mais, recomendo Jacob Neusner. The 
Talmud: What it is and what it Says. Oxford: Rowman & Littlefield, 2006.  

20 A raiz semítica se refere a uma família de línguas, como por exemplo o árabe, aramaico, hebraico, entre outras, 
e que provém de uma língua original comum.  

 
​ ​ 15 
 



 
 

masculina predatória, precisavam de coberturas protetoras reais ou figurativas para sua honra, 

e o véu fornecia uma dessas barreiras” (KOSLIN, 2008, p. 160).  

Na história bíblica de Susana, é possível perceber isto de forma mais clara. A narrativa 

conta sobre uma piedosa jovem que ao recusar os avanços sexuais de dois anciões amigos de 

seu marido, é acusada falsamente de atos libidinosos por eles. No julgamento, ela é 

apresentada velada para os juízes, mas “aqueles homens perversos mandaram tirar o véu para 

ficarem satisfeitos com sua beleza” (Dn 13:32). Dessa maneira, a esposa, ao se cobrir, faria do 

véu um escudo contra o olhar tentador e a sedução exercida sobre os homens 

(DÉMARE-LAFONT, 2008, p. 236).  

Apesar de não existir na Bíblia judaica uma passagem explícita sobre o uso do véu 

pelas mulheres, ela traz muitas associações do cabelo relacionadas à beleza e sedução. No 

Cânticos, o véu das mulheres é citado várias vezes, e o elogio à beleza da amada se dá 

louvando seus cabelos e olhos, “que seriam como pombas por detrás do véu” (Ct 4:1–3). 

Nessa conjuntura, os rabis se referiram a essa natureza sexualmente atraente do cabelo no 

Talmude, baseando-se nessas passagens do texto sagrado, e por isso os homens estariam 

proibidos de rezar diante do cabelo descoberto de uma mulher (GALTER, 2021, p. 46).  

No caso contrário, a falta do cabelo significaria um elemento pouco sedutor e atraente. 

Em Dt 6:5, o texto explica algumas leis relacionadas à mulher cativa, que pede que a jovem 

raptada tenha seus cabelos raspados, provavelmente para reduzir sua capacidade de seduzir o 

seu captor. Desse modo, o homem que a raptou teria, depois de um mês, permissão para casar 

com ela, e a falta de cabelo significaria submissão ou luto (LEONE, 2009, p. 6).  

Ainda no contexto bíblico, o profeta Isaías narra em seu texto sobre a filha da 

Babilônia, que iria sofrer várias desgraças, entre elas a remoção do seu véu: “Pegue o moinho 

e moa a farinha.  Tire o véu, revele a cauda do vestido, descubra as pernas e atravesse os rios. 

Descubra sua nudez e sua vergonha será vista” (Is 47:2–3). Alguns capítulos antes, ele fala 

sobre as filhas de Zion, que se degradaram e por isso teriam um destino semelhante, pois o 

Senhor as despojaria de seus cabelos, tornando-as calvas e lhes tiraria o véu (Is 3:17–19). 

Entretanto, faz-se necessário entender que o véu possui diferentes significados de 

acordo com o contexto que se apresenta. Por exemplo, na história bíblica de Tamar, a jovem 

seduz seu sogro Judá fingindo ser uma prostituta para lhe proporcionar uma descendência. 

Para isto, ela deixa suas roupas de viúva e coloca um véu que cobre seu rosto para consumar 

as relações com ele, uma vez que ao se velar, atrai o olhar (Gn 38:14 e 19). Judá não a 

reconhece, pois envia um servo para pagá-la como cortesã (Gn 38:20–23).  
 
​ ​ 16 
 



 
 

Dessa maneira, é possível inferir que a viúva poderia ter o rosto descoberto 

mantendo-se decente, enquanto a prostituta esconde o rosto enquanto atrai a atenção dos 

homens. O véu pode, portanto, 
indicar que a mulher está reservada a um homem ou expressar exatamente a ideia 
oposta. Como o mesmo objeto simboliza a castidade ou a voluptuosidade, é a cor, o 
tecido ou o comprimento que nos permite saber com quem estamos lidando. Além 
disso, os estilos de vestuário variam consoante as regiões e os ambientes; o véu é 
uma questão típica da vida urbana. [...] Da mesma forma, Sara, embora casada com 
Abraão, não usa véu quando chega ao Egito: se sua beleza corre o risco de atrair a 
atenção do Faraó, é porque ela é visível a todos (Gn 12:11-20) [...] A 
regulamentação assíria sobre o uso do véu na rua, local de encontro e passagem, 
confirma o enquadramento urbano deste tema (DÉMARE-LAFONT, 2008, p. 237). 

 

No mundo antigo, os templos e mistérios eram repletos de vestimentas especiais, 

círculos de oração, véus, que enriqueciam seus rituais. Para os judeus, o ato de cobrir a cabeça 

tem uma importância imensa, principalmente na questão da identidade com o manto usado 

pelo sumo sacerdote, além do próprio local sagrado. Assim, “o Templo era aqui considerado 

como uma pessoa, e o véu do templo como uma vestimenta que é usada como uma 

personificação do próprio santuário” (NIBLEY, 2002, pp. 26 e 39), e esse tecido que separa o 

templo seria a barreira que isolaria os fieis dos mistérios ocultos (RICKS, 2011, p. 352). 

Na Grécia, tanto homens quanto mulheres se velavam, porém em circunstâncias 

diferentes. Enquanto cobrir a cabeça se apresentava como um elemento comum no cotidiano 

das mulheres, para os homens o véu era utilizado em tempos de crise, ou seja, quando a sua 

masculinidade estava prejudicada. Dessa forma, eles se velavam no momento da morte, para 

ocultar emoções ou esconder a perda da honra e a vergonha, separando simbolicamente o 

homem emocional do resto da sociedade, uma vez que quando a normalidade é restaurada, o 

véu é retirado (LLEWELLYN-JONES, 2003, p. 17). Ou seja, fora essas situações 

excepcionais, a maioria dos homens gregos ficavam com suas cabeças descobertas no 

cotidiano (LEVINE, 1995, p. 120).  

Dessa maneira, é possível dizer que não só no período clássico, mas também nos 

tempos homéricos22 o uso do véu era bastante comum. Na literatura, o ato de cobrir a cabeça é 

um elemento bastante presente nas narrativas, como na Ilíada23 e Odisseia24, de Homero. Na 

24 “Ela segurou o fino véu diante do rosto” (Od. 1.330; 16.416; 18.210); “A ninfa vestiu-se com um longo manto 
branco, finamente tecido e belo, e em volta da cintura ela colocou um belo cinto de ouro, e na cabeça um véu” 
(Od. 5.232); “A rainha estava com seu véu transparente diante da face” (Od. 21.65).  

23 “[...] E imediatamente ela se cobriu com linho brilhante e saiu de seu quarto, deixando cair lágrimas” (Il. 
3.141).  

22 Os tempos homéricos, ou aquilo que o repertório homérico cobre, foi um conjunto narrativo referente a temas 
diversos do segundo milênio no mar Egeu da época das invasões gregas. 

 
​ ​ 17 
 



 
 

história, Penélope aparece diante dos seus pretendentes com sua face coberta (Od. 16.416) 

com seu véu kredemnon25, transmitindo a ideia de castidade (RICKS, 2011, p. 351).  

Outrossim, o véu também se manifesta como uma forma de comportamento aprovado 

culturalmente e ritualizado. Nos sepultamentos, o ato de cobrir a cabeça demonstra uma certa 

identificação do enlutado com o morto, uma vez que o falecido também tem seu corpo – ou 

ossos – velados. (CAIRNS, 2002, p. 4) 

Portanto, cobrir a cabeça pode ter um sentido ritualístico, principalmente no sentido de 

passagem de um estado de vida para outro, como também evidenciar o ciclo de vida da 

mulher. O ato de retirar o véu da noiva, conhecido como anakalypetēria, é um ritual bastante 

interessante, uma vez que o desvelamento público não era uma prática comum da mulher 

respeitável. Na cerimônia, a noiva é desvelada pela sua dama de honra, já que ela mesma é 

uma participante passiva do rito, além do gesto da retirada do véu evidenciar a sua 

vulnerabilidade (LLEWELLYN-JONES, 2003, pp. 101 e 110).  

Assim, “o gesto de desvelar é estranho ao conceito grego de feminilidade, mas a ação 

de velar é fundamental para a construção da mulher civilizada e modesta” 

(LLEWELLYN-JONES, 2003, p. 110). É possível sugerir também que o status do homem não 

mudava tão significativamente quanto o da mulher, e as vestimentas do noivo eram menos 

significativas pois raramente eram representadas ou descritas,  já que o foco do casamento era 

a noiva e o rito de passagem de virgem para mulher casada. Desse modo, a atenção se dava às 

virtudes da futura esposa, entre elas a modéstia (HERSCH, 2021, p. 3 e 27). 

Nesse sentido, a cabeça coberta da noiva pode ser associada ao uso do véu na 

iniciação mística, onde a separação tem um significado supremo do gesto, como uma marca 

pura dessa diferença de identidade e de status do indivíduo em relação ao grupo. Inclusive, o 

véu também auxiliaria na desorientação do iniciando, podendo evidenciar a passagem da 

ignorância para o conhecimento, ou seja, a revelação (CAIRNS, 2002, pp. 5 e 17).  

Nessa conjuntura, o rito cerimonial do casamento grego simbolizava também a 

purificação do corpo feminino, uma vez que ele é “perigoso”. Para evitar a transgressão dos 

limites, muitas medidas foram tomadas, como a restrição de certas roupas paras as mulheres. 

25 As três principais palavras gregas para véu são krēdemnon, kaluptrē e kalumma. Enquanto as duas últimas têm 
a noção de cobrir, envolver algo, a primeira mantém a ideia de faixa de cabelo que é colocada sobre a cabeça, 
não amarrada. O krēdemon, conhecido como o véu da mulher casada, se tornou matéria de atenção por 
estudiosos pagãos e cristãos no final do Império Romano, pois estavam profundamente interessados em 
examinar exemplos antigos de véu como condicionadores do correto comportamento feminino. Para saber mais, 
recomendo o capítulo 2 de Lloyd Llewellyn-Jones. Aphrodite’s Tortoise: The Veiled Woman of Ancient Greece. 
Swansea: Classical Press of Wales, 2003, pp. 23–39.  
 
 
​ ​ 18 
 



 
 

Além disso, os antigos gregos também acreditavam que as mulheres eram mais suscetíveis à 

influência do seu entorno, ou seja, as distrações do cotidiano poderiam despertar as emoções 

femininas e, portanto, ela deveria ser velada (WU, 2021, p. 79).  

Logo, o véu utilizado pela noiva significaria a menina transformando seu estado 

natural de rudeza para a utilidade, uma vez que o “adorno na cabeça é crucial para a honra 

feminina, um índice de pureza sexual e status civilizado” (WU, 2021, pp. 57–58). Desse 

modo,  
Na cultura grega antiga acreditava-se que as mulheres tinham uma tendência a se 
moverem através das fronteiras sociais no sentido de que eram incapazes de 
controlar suas emoções e proteger sua sexualidade. [...] O véu funciona como um 
meio das fronteiras sociais que restringem sua atividade e protegem sua sexualidade 
de qualquer violência. Ele simboliza a honra feminina, que está ligada à honra do 
parente masculino. O que uma mulher poderia usar na cultura do véu do mundo 
grego não era tão simples quanto uma escolha pessoal, mas estava conectado com a 
ordem social (WU, 2021, p. 64).  

 
As cerimônias de casamento romanas também privilegiavam o velar-se. 

Etimologicamente, a palavra latina nubere, que significa “casar-se”, também tem o sentido de 

“velar a si mesmo”. De acordo com o OLD (p. 1199), nubo é provavelmente o cognato de 

nubes (nuvem). Por isso, quando a mulher se torna casada (nubere), é necessário que ela se 

cubra, “nublando” sua cabeça ritualmente (LEVINE, 1995, p. 100) 

A noiva romana usava um manto sob a sua cabeça como um véu, que era denominado 

flammeum, da cor descrita como o “relâmpago de Júpiter”, em um tom entre o amarelo e o 

vermelho (cor de chama, de gema de ovo). Esse modelo de véu era utilizado pela flaminica 

Dialis26, e significava bom presságio para o casamento. Além disso, durante o período 

republicano e imperial, a noiva tinha em seus cabelos um penteado com seis tranças em 

formato de uma coroa, que também era usado pelas virgens vestais27, simbolizando a virtude 

da castidade (LLEWELLYN-JONES; DAVIES; CLELAND, 2007, p. 24).  

Desse modo, as vestimentas possuíam um simbolismo importante nos rituais de 

iniciação, principalmente nos cultos de mistério, pois o indivíduo se transformava de um 

estado para outro, realizando uma transição – como o caso da noiva, deixando o status de 

solteira para o de casada. O véu era um elemento bastante utilizado nesses ritos como, por 

27 As virgo vestalis eram sacerdotisas da deusa Vesta, e eram responsáveis por zelar pelo fogo sagrado e seu 
templo. Elas eram escolhidas por volta dos seis anos de idade, e deveriam servir ao sacerdócio durante trinta 
anos, mantendo a castidade durante esse período. Caso ocorresse um atentado à sua pureza, elas eram julgadas e, 
se culpadas, punidas com a morte.  

26 A flaminica Dialis era a esposa do sacerdote flamen Dialis (sacerdote de Júpiter) e sacerdotisa desse mesmo 
deus. O casamento deles era considerado indissolúvel, e caso ela morresse, seu marido deveria renunciar ao 
sacerdócio. O véu que ela utilizava representava fecundidade e seu estado perpétuo de casada.  

 
​ ​ 19 
 



 
 

exemplo, o “iniciado Héracles presta homenagem à dor de Deméter sentando-se passivamente 

em um banco baixo, sua cabeça velada em uma dobra profunda de seu himation28” 

(LLEWELLYN-JONES; DAVIES; CLELAND, 2007, p. 96).  

Nesse sentido, aqueles que tinham um papel ativo no culto de sacrifício, como os 

sacerdotes, velavam suas cabeças quando iam adorar os deuses (GILL, 1990, p. 268), mas na 

presença de magistrados e homens de honra, desvelavam-se. Segundo Dionísio de 

Halicarnasso, o hábito de se velar diante das divindades tem como base a história de Enéias, 

pois quando este estava realizando sacrifícios aos deuses, apareceu seu inimigo. Para evitar 

como mau presságio a visão do adversário, ele se velou e terminou o que estava fazendo. 

Coincidentemente, tudo o que ele havia pedido foi atendido, e por isso ele observou esse 

costume e o passou adiante para as gerações posteriores (Antig. Rom., 12.16.2). Um outro 

fator interessante é que na adoração ao deus Saturno os homens não cobriam suas cabeças, e 

Plutarco justifica essa prática explicando que o culto a essa divindade era anterior ao episódio 

de Eneias, por isso eles observavam um costume diferente (Ques. Rom., 11)  

Sendo assim, originalmente o ato de se velar não tinha o objetivo de honrar os deuses, 

mas sim de proteger o fiel do olhar do inimigo. Posteriormente, o véu também vai assumir um 

outro simbolismo, onde o objetivo é evitar a distração do adorador, a fim de que ele não 

desvirtue seu olhar do objeto adorado, pois “o véu não foi criado para desviar a atenção de 

espectadores estranhos, mas para criar uma cortina sagrada e prestigiosa ao redor do 

adorador” (LEONE, 2007, p. 4).  

Para Plutarco, os homens descobriam suas cabeças diante de homens de honra para 

evitar o ciúmes dos deuses, a fim de que eles não pareçam estar competindo em honras com 

as divindades. Assim, quando em culto, os homens velavam suas cabeças “como precaução 

para que nenhum som mal-afortunado e sinistro de fora os alcançasse enquanto oravam” 

(Ques. Rom., 10).  

Fora do ambiente dos ritos e do mistério, a vida cotidiana de Roma também era repleta 

pelo simbolismo do véu. Os homens ficavam no geral com a cabeça descoberta, mas as 

mulheres, principalmente as matronas, velavam suas cabeças com a palla29 durante o período 

Imperial quando em público. Entretanto, vale ressaltar que elas não eram obrigadas a isso, 

29 A palla era um tecido de lã, linho ou seda que era drapeado, e poderia ser usado como um véu. 

28 Himation é considerado um termo geral para roupa, sendo basicamente uma versão simplificada de uma túnica 
(como aquelas que retratam Cristo na arte Cristã Primitiva). Assim, muitas mulheres pegavam uma parte do 
tecido e o  utilizavam como véu. Para saber mais sobre as vestimentas do mundo antigo, sugiro Liza Cleland; 
Glenys Davies; Lloyd Llewellyn-Jones. Greek and Roman Dress from A to Z. London /New York: Routledge, 
2007.  

 
​ ​ 20 
 



 
 

mas a maioria observava esse costume pela questão do status social (LLEWELLYN-JONES; 

DAVIES; CLELAND, 2007, p. 205). Segundo Fantham (2008, p. 163), as coberturas da 

cabeça das mulheres eram pouco citadas, provavelmente porque estavam bastante 

incorporadas ao dia a dia, algo como o anel de casamento das mulheres modernas, mas Wu 

(2021, p. 123) afirma que o costume do véu fora da vida privada pelas romanas não era tão 

forte como para as gregas.  

Outrossim, os cristãos também observaram o costume do véu para as suas mulheres, 

uma vez que, como visto acima, era uma prática bastante difundida em diversas culturas, e 

que certamente os influenciaram, seja para incorporar as virtudes ou se diferenciar daquilo 

que consideravam errado30.  

Desse modo, Paulo de Tarso, em uma de suas cartas à comunidade de Corinto, fala 

sobre o véu e o seu uso na assembleia, uma vez que 
toda mulher que ora ou profetiza, não tendo coberta a cabeça, falta ao respeito ao seu 

senhor, porque é como se estivesse rapada. Se uma mulher não se cobre com um 

véu, então corte o cabelo. Ora, se é vergonhoso para a mulher ter os cabelos cortados 

ou a cabeça rapada, então que se cubra com um véu (1 Cor, 11:5–6). 

 

Nesse sentido, são esses escritos que vão basear toda a discussão posterior acerca do 

cobrir – ou não – a cabeça durante o culto cristão. É interessante também notar as 

interseccionalidades no texto, pois no mesmo capítulo Paulo afirma que é “natural” para a 

mulher usar cabelo comprido, pois evidenciaria a beleza feminina, enquanto isso seria uma 

vergonha para o homem (1 Cor 11:14–15). Assim, essa ideia de “natureza” também está 

presente em Plutarco, pois o mesmo dizia que que quando uma desfortuna assolava a Grécia, 

as mulheres cortavam seus cabelos e os homens os deixavam longos, uma vez que “é natural 

para o homem ter seu cabelo cortado e a mulher deixá-lo crescer” (Ques. Rom., 14).  

Na Didascalia31, o capítulo 3, que é dedicado à doutrina cristã acerca da mulher, fala 

sobre as qualidades que a esposa deve ter, entre elas a fidelidade e a modéstia. Dessa maneira, 

é sugerido que a mulher, ao ir ao mercado, ou seja, a um local público, que cubra sua cabeça 

com o véu, a fim de velar sua beleza (Didasc., 3.7b).  

31 Didascalia Apostolorum significa “ensinamentos dos apóstolos”, e é um tratado legal que aborda algumas 
questões relacionadas à vida cristã dos primeiros séculos. Atribuída sua autoria aos doze apóstolos, os estudiosos 
sugerem que provavelmente foi escrita por um bispo de nome desconhecido na Síria entre os sécs. III e IV EC.  

30 No terceiro capítulo deste trabalho, irei falar sobre os esforços de Paulo nesse processo de assimilação do véu 
na cultura cristã e como alguns autores cristãos posteriores lidaram com essa problemática.  

 
​ ​ 21 
 



 
 

Posteriormente, Hipólito de Roma, teólogo do século III, diz que as fiéis, quando estão 

escutando a Palavra na igreja, devem cobrir a cabeça com um manto (Trad. Apos., 1.40). 

Clemente de Alexandria, que foi um escritor, teólogo e apologista cristão nascido em meados 

do séc. II EC, fala em sua obra O Pedagogo sobre o uso do véu pelas mulheres na assembleia, 

explicando acerca da importância da modéstia nesse ambiente, já que  
A mulher e o homem devem ir decentemente vestidos à Igreja, com passo natural, 
saudando-se com grande reserva, cheios de «sincera caridade», puros de corpo e de 
alma, dispostos a orar a Deus. Que a mulher, ademais, observe isto: vá sempre com 
véu, exceto quando está em casa, pois sua figura deve ser respeitável e inacessível 
aos olhares. Com a vergonha e véu diante de seus olhos não se extraviará jamais, 
nem incitará outro a cair no pecado, por desnudar seu rosto. Sim, esta é a vontade do 
Logos: é muito conveniente que ore coberta. Diz-se da mulher de Enéias que, por 
sua grande modéstia, não se descobriu nem mesmo quando foi presa de medo na 
toma de Tróia, e que, enquanto fugia do incêndio, permaneceu coberta (Pedag., 11).  

 

Nesse caso, é interessante ressaltar que o escritor cristão utiliza um mito de origem 

greco-romana e, portanto, pagão, para reafirmar a ideia de modéstia e ideal feminino para as 

cristãs, que faziam parte do público alvo ao qual ele se dirigia.  

Portanto, é nítido que o véu foi um elemento importante nas sociedades citadas, seja 

no ambiente sacro quanto no ambiente secular. Apesar dele ser usado em alguns casos 

específicos pelos homens, sua proeminência se deu com as mulheres, transitando entre a 

literatura e as leis, e servindo como um sinal de passagem. Por isso, o ato de cobrir a cabeça é 

repleto de significados que irão influenciar a tradição do véu no Cristianismo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
​ ​ 22 
 



 
 

CAPÍTULO 2: A mulher velada: O ideal feminino em Roma 

 

A história do véu é repleta de simbolismos e significados que transcendem questões 

materialistas, como vimos anteriormente. Sabendo disso, faz-se necessário compreender o 

contexto romano do uso do véu para melhor entender como ele influenciou essa prática entre 

as cristãs dos primeiros séculos. 

 Desse modo, conforme visto no capítulo 1, as mulheres romanas tinham o costume de 

utilizar coberturas sobre a cabeça, seja nos eventos ritualísticos, como o casamento, ou nos 

locais públicos, a fim de representar certas virtudes. Os diferentes tipos de véu indicavam o 

status cívico da mulher, simbolizando a respeitabilidade dela, pois a “prática do véu entre as 

mulheres romanas foi um importante componente de seu lugar na ordem social” (WU, 2021, 

p. 118).  

Dentro do contexto religioso, o véu se apresentava como um elemento importante no 

culto feminino. Em sua obra Sobre a Língua Latina, Marcos Varro (116–27 AEC), filósofo 

romano, observa que “de acordo com o rito romano, quando as mulheres fazem um sacrifício, 

elas velam suas cabeças” (Sobre a Ling. Lat., 5.130). Nesse sentido, era esperado que as 

mulheres cobrissem suas cabeças durante as cerimônias (LLEWELLYN-JONES, 2003, p. 

280) pois Juvenal, poeta e retórico romano, em sua Sátiras, narra o caso de uma aristocrata 

que estava diante do altar e, “pensando não ser uma desgraça, desvelou-se diante do harpista, 

[...] e empalideceu quando o cordeiro foi aberto” (Sát., 6. 390–2). 

Para as mulheres de classes mais baixas, a vittae era um símbolo precioso que as 

protegia de possíveis abusos. Em algumas estátuas funerárias de escravas libertas do final do 

primeiro século da EC foram encontradas representações femininas utilizando esse acessório 

(FANTHAM, 2008, p. 167).  

Nesse sentido, Valério Máximo, escritor romano da era Augusta32, cita a história de 

Sulpicius Gallus, eleito cônsul em 166 AEC, que se divorciou de sua mulher. O motivo 

alegado foi que ela havia saído de casa com a cabeça descoberta gerando, portanto, vergonha 

para o seu marido. Valério considerou uma sentença dura, mas que fazia sentido de acordo 

com a norma da época, já que Sulpicius disse à ex-esposa que a lei 
32 O período conhecido como Era Augusta é marcado pelo governo de Augusto (27 AEC–14 EC). Ele 
estabeleceu o Principado e transformou Roma de República em Império.  
 
​ ​ 23 
 



 
 

te restringe a não ter nenhum outro juiz de sua beleza que não os meus olhos; por 
eles [meus olhos] somente, se adorne e seja justa, acreditando em seus julgamentos 
[dos olhos]. Qualquer outra visão sobre você, onde for desnecessária, deve ser 
considerada como imprópria e suspeita (Ações e Prov. Mem., 6.3.10)33.  

Tal episódio é interessante para refletir sobre o uso do véu pelas mulheres sob o olhar 

masculino. Apesar de Valério acreditar que o acontecimento narrado representava um caso 

extremo, ainda assim ele o via como justo, uma vez que na visão do marido, a cabeça exposta 

da mulher estaria convidando e provocando o olhar de outros homens. Para D’Angelo (1995, 

p. 142), ao desvelar-se, a mulher estaria anunciando sua disponibilidade sexual, usurpando 

portanto a iniciativa masculina. Além disso, o véu também poderia significar a autoridade do 

marido sobre sua mulher, e por isso seria tão grave a sua falta quando em público, pois 

revelaria que a esposa estaria de certo modo desprezando o casamento (SEBESTA, 2001, p. 

48).  

Outrossim, vale ressaltar o contexto no qual Valério escreveu esse texto, já que foi 

redigido durante o governo do imperador Tibério34 e provavelmente dirigido a ele. Desse 

modo, o autor busca enaltecer as tradições romanas, evidenciando ensinamentos morais 

através da narração de vícios e virtudes e a importância dessa herança transmitida pelos seus 

ancestrais (WU, 2021, p. 111).  

A matrona romana representava o ideal feminino, e ela utilizava acessórios que a 

distinguiam das demais mulheres, que serviam também como uma forma visível de proteção 

devido ao seu status social. Dessa maneira, sendo a matrona a guardiã das virtudes da 

castidade e pureza, suas vestimentas serviam como escudo físico e moral contra os olhares 

masculinos (EDMONSON, 2008, p. 24).  

Nesse sentido, o corpo feminino servia como um símbolo coletivo que separaria 

determinado grupo dos “estranhos”, e por isso a castidade das mulheres representaria uma 

forma de proteção contra a invasão de desconhecidos, já que “as sociedades que consideram 

importante manter o seu isolamento também protegem as suas [fronteiras culturais] contra a 

34 Tibério foi imperador romano de 14 a 37 EC, sendo o segundo governante da dinastia júlio-claudiana, após 
suceder seu padrasto Augusto.  

33 Em suas Questões Romanas, Plutarco fala sobre esse mesmo episódio, porém de uma forma contraditória, pois 
diz que Sulpicius havia se divorciado por sua mulher ter saído velada em público (Quest. Rom., 14). Entretanto, 
vários estudiosos afirmam que na verdade Plutarco se confundiu, e o sentido da frase era o mesmo que o 
proposto por Valério Máximo. A expressão latina capite aperto (com a cabeça descoberta) é similar 
foneticamente à capite operto, mas apresentam sentidos opostos. Além disso, provavelmente a fonte de Plutarco 
foi o próprio texto escrito de Valério, que ele teria entendido errado pois o contexto social mostra que a história 
narrada por Máximo seria a mais razoável.   

 
​ ​ 24 
 



 
 

intrusão e a contaminação” (HIGHWATER, 1991, pp. 20–21). Por isso, a matrona ideal 

deveria ser como a própria cidade de Roma, ou seja, impenetrável para possíveis invasores 

(LEVINE, 1995, p. 102).  

Dessa maneira, existiam certas virtudes tradicionais que eram atribuídas à mulher 

romana ideal, como a modestia, castitas, pudicitia, frugalitas, obsequium e pietas35, e que 

eram expressadas nas esculturas através das túnicas, da palla e, no caso da matrona, pelo 

símbolo da stola, mas também essa lista de qualidades femininas eram encontradas nos 

túmulos romanos (HEMELRIJK, 2020, p. 15). Inclusive, na pintura de retratos era comum 

que um véu fosse erguido diante do rosto da noiva, sendo essa prática denominada como 

“gesto de pudicitia”, pois significava castidade nas artes plásticas (LEVINE, 1995, p. 115).  

Sob esse viés, a moral sexual era um elemento importante para a sociedade romana, e 

por isso a pudicitia é uma chave ética interessante para analisar como eles pensavam sobre os 

princípios morais, pois se apresentava de diversas maneiras, seja como uma virtude cívica, 

estado psicológico, estado físico ou até com uma divindade.  

Nesse sentido, a pudicitia pode ser definida como uma virtude moral relacionada à 

regulação do comportamento relativo às questões sexuais, e por isso estaria associada “à 

vergonha e à consciência dos limites sociais, à honra e à bravura, à reputação, ao patriotismo, 

ao autocontrole, à autoridade paternalista36 sobre a vida sexual de outras pessoas, à 

vulnerabilidade pessoal e muito mais” (LANGLANDS, 2006, p. 32).  

Ela pode ser interpretada como integridade, modéstia e pureza sexual, e tinha 

significados diferentes para homens e mulheres. No universo feminino, a pudicitia era 

manifestada quando a mulher se abstinha de relações sexuais antes do casamento, e após o 

rito das bodas, era esperado que se mantesse fiel ao seu marido. Para os homens, a virtude era 

representada através do domínio nas relações sexuais, pois era esperado do homem romano 

um papel ativo (LEE, 2023, p. 10).   

Dessa maneira, ela também pode ser considerada um conceito característico romano, 

pois  

36 Essa autoridade paternalista pode ser pensada como a figura do pater familias, que era o responsável pela 
família.  

35 Respectivamente, essas virtudes significam modéstia, castidade, pureza sexual, frugalidade (moderação), 
complacência e piedade (obediência).  

 
​ ​ 25 
 



 
 

não há um equivalente grego antigo direto, ao contrário de muitos conceitos morais 
romanos, por isso se desenvolve separadamente da tradição filosófica grega, embora 
relacionado aos conceitos gregos de sophrosyne (autocontrole) e aidos (vergonha). De 
fato, [...] [a pudicitia] está no cerne das ideias romanas sobre o desenvolvimento da 
cidade e da cultura e é descrita por alguns autores como uma qualidade paradigmática 
romana (LANGLANDS, 2006, pp. 2–3).  

​ Nessa conjuntura, algumas estátuas da deusa Pudicitia eram representadas utilizando 

véu e cobrindo a maior parte do seu corpo. Llewellyn-Jones (2003, p. 172) cita uma escultura 

dessa divindade localizada no Museu do Vaticano37 que até a postura evidencia não só a 

modéstia, mas também um comportamento defensivo que de certo modo a protege dos olhares 

dirigidos à ela, uma vez que o véu está servindo como uma barreira. Vale ressaltar também 

que a existência dessas estátuas femininas em locais públicos se mostra como um 

comportamento anômalo, já que não era esperado que as mulheres dessa sociedade tivessem 

uma identidade pública.  

​ Outrossim, as mulheres que participavam do culto dessa divindade eram as matronas 

que se casaram apenas uma única vez, e elas utilizavam a stola para se diferenciarem das 

demais da comunidade. Para aquelas que exibiam uma virtude extraordinária, era-se dada uma 

coroa (WU, 2021, pp. 109–110). É notável examinar que a ética e o divino se relacionavam na 

personificação da virtude em um deus, e juntamente com a representação física de esculturas,  

os conceitos mais abstratos se tornavam tangíveis, além de comunicar certos princípios 

sexuais para as mulheres. Tal processo de personificação permitiria que a deusa Pudicitia 

pudesse ser alcançada através de orações e possuir locais de moradia (santuários), recebendo 

assim sacrifícios e possibilitando a institucionalização do seu culto (LANGLANDS, 2006, pp. 

25–26).  

​ Ainda no contexto religioso, o uso do véu pelas virgens vestais estava também 

relacionado com a pureza sexual. Elas eram o símbolo da integridade romana e da fértil 

virtude, guardando a chama da deusa Vesta e por isso deveriam se manter invioladas, pois 

“em um sentido ritual, as Vestais eram Roma” (STAPLES, 1998, p. 130).  

Em suas Antiguidades Romanas, Dionísio de Halicarnasso, historiador grego e crítico 

literário, conta que alguns acontecimentos ocorridos em um acampamento romano fizeram 

com que os intérpretes religiosos sugerissem que os deuses não estavam satisfeitos com o 

modo no qual os sacrifícios estavam sendo feitos. Dessa maneira, houve uma investigação 

37 Estátua velada da Pudicitia. Desenho linear da escultura romana em mármore baseada em um original grego 
por volta do ano 200 EC, Museo Chiaramonti Vaticano.  
 
​ ​ 26 
 



 
 

rigorosa e foi descoberto que uma das virgens que guardava o fogo sagrado, chamada Oppia, 

havia perdido a sua virgindade e estaria poluindo os ritos sagrados. Por conta disto, a vittae 

foi removida de sua cabeça, pois representava seu sacerdócio, e ela foi enterrada viva38 dentro 

dos muros da cidade39. Após isso, o autor relata que “então os sacrifícios e os augúrios se 

tornaram favoráveis, como se os deuses tivessem desistido de sua ira contra eles” (Antig. 

Rom., 8. 89. 4–5).  

​ Vale ressaltar que nesta mesma parte Dionísio diz que ela havia sido violada por dois 

homens, que foram julgados, açoitados e mortos em seguida. Mesmo que o ato não tenha sido 

consensual, a virgem sofreu as consequências pois teve a sua pudicitia corrompida. Os 

romanos acreditavam que a impureza dessas mulheres poderia influenciar no bem-estar da 

sociedade, que dependia das virtudes delas, já que “a sorte do Estado era considerada também 

ligada à virgindade dessas sacerdotisas” (MONTERO, 1998, p. 87).  

​ É possível relacionar tal acontecimento com a história de Lucrécia40, que se tornou um 

símbolo ao se martirizar pela honra. Desse modo, é possível interpretar seu suicídio como um 

ato em nome da pudicitia, a fim de preservar sua dignidade moral. Ao se matar, a mulher 

mostraria um certo controle de sua própria vida, e manifestaria “a força moral interior para se 

proteger da impudicitia” (LANGLANDS, 2006, pp. 173–174).  

Assim, Lucrécia é utilizada como um exemplum41, mostrando como as mulheres 

deveriam se comportar. É interessante perceber que ao idealizar a virtude e relacioná-la com o 

41 Um exemplum pode ser denominado como uma narrativa moralizante, que mesmo sem apresentar precisão 
histórica, pode se estruturar como um conto histórico. A história de Lucrécia é a mais conhecida e citada do tipo, 
pois foi transmitida para fins retóricos, educacionais e éticos. Para saber mais, recomendo o capítulo 3 de Adam 
Lee. Political change in ancient Rome: the role of pudicitia and sophrosyne in Livy’s and Cassius Dio’s accounts 
on Lucretia. Dissertação de Mestrado. Amsterdam: Vrije Universiteit, 2023. 

40 O estupro de Lucrécia marca tradicionalmente a passagem da Monarquia para a República Romana. Ela era 
uma nobre tida como virtuosa no período da República, que durante uma disputa entre aristocratas romanos para 
determinar qual esposa era mais exemplar, Lucrécia foi elogiada como a ideal, pois estava em casa cuidando dos 
afazeres domésticos e tecendo enquanto as outras estavam se divertindo à noite longe de seus lares. O filho do 
rei da época, Sexto Tarquínio, que estava entre os nobres que realizaram a disputa, cobiçou-a e decidiu invadir 
seu quarto quando o seu marido estivesse ausente. Assim, ele a intimidou com ameaças de violência e desonra, e 
depois se forçou sobre ela. Devastada com a vergonha, no dia seguinte Lucrécia chamou seu pai, marido e outros 
nobres para testemunhar o ocorrido, pedir por vingança e, declarando que a preferia morrer a viver na desonra, 
suicidou-se.  

39 Mesmo sendo condenadas à morte, ainda assim as virgens vestais possuíam certos privilégios simbólicos. 
Havia uma norma em vigor, estabelecida na tábua X da Lei das Doze Tábuas que afirmava que ninguém poderia 
ser incinerado ou enterrado dentro dos limites da cidade. Entretanto, as Vestais eram a única categoria a qual era 
permitida tal prática.  

38 As virgens vestais eram sacerdotisas importantes para a religião romana, e por isso quando alguma tinha o 
voto de castidade quebrado, os métodos de execução eram diferentes. Na maior parte das vezes eram enterradas 
vivas com pão e água, a fim de que a ira dos deuses não caísse sobre os homens que a mataram, mas que se 
tivesse a impressão que elas mesmo escolheram esse destino.  

 
​ ​ 27 
 



 
 

bem-estar de Roma, não é tanto a própria Lucrécia que interessa, mas sim a sua manifestada 

pudicitia (LEE, 2023, p. 38).   

​ Como as mulheres estavam sob a responsabilidade legal e financeira de seus tutores 

masculinos, elas também representavam as qualidades virtuosas dos homens aos quais elas 

estavam relacionadas, já que elas eram vistas como agentes morais na cultura romana, e por 

isso deviam controlar os desejos que fossem contra a vontade do seus guardiões (LEE, 2023, 

p. 11).  

​ Nessa conjuntura, sabendo que a moral possuía um importante papel para a sociedade, 

algumas leis romanas também refletiam essa condição. Desde as Leis das Doze Tábuas, que 

foram a primeira codificação escrita do direito romano, questões relacionadas ao adultério e 

ao mau comportamento feminino possuíam punições graves, uma vez que afetavam a 

integridade moral da família.  

​ No início da República, a proteção da sexualidade feminina começava a partir da 

infância, e as crianças (tanto meninos quanto meninas) vestiam a toga praetexta42, que 

indicava a inviolabilidade de seus estados. Assim, a praetexta adornava as togas dos 

sacerdotes que presidiam os sacrifícios (capite velato43), dos magistrados e também os véus 

das Virgens Vestais, significando que os indivíduos próximos não deveriam poluir a 

impassibilidade desses sujeitos por ações e palavras (SEBESTA, 1997, p. 532). No dia do seu 

casamento, a menina vestia uma túnica, evidenciando a transição da infância (toga praetexta) 

para a vida adulta (STAPLES, 1998, p. 89). 

Entretanto, vale ressaltar que as matronas e mulheres respeitáveis não deveriam usar a 

toga, pois na mulher adulta representava um sinal de desgraça e promiscuidade, já que era 

permitido apenas quando criança44. Essa vestimenta, quando usada no mundo feminino45, era 

destinada às mulheres condenadas por adultério e às prostitutas. Tal visão pode ser explicada 

45 A exceção nesse caso são as Virgens Vestais, pois o uso da toga praetexta evidenciava o seu caráter 
diferenciado em relação a todas as outras mulheres, além do status moral superior.  

44 Para saber mais sobre a toga praetexta, recomendo o capítulo 5 da parte B de Jan Radicke. Roman Women’s 
Dress: Literary Sources, Terminology, and Historical Development, Berlin /Boston: De Gruyter, 2023. 

43 Os sacerdotes, quando em sacrifício, cobriam suas cabeças com a toga, demonstrando a virtude da piedade e 
distinguindo-se dos demais da comunidade. Tal prática irá influenciar na discussão de Paulo sobre cobrir ou não 
as cabeças dos homens na assembleia cristã, e isso será melhor discutido no capítulo 3 deste trabalho.  

42 A toga era um tecido drapeado ao redor do corpo, sendo considerado uma roupa tradicionalmente romana, que 
servia para distinguir os cidadãos dos não cidadãos. No caso da toga praetexta, ela apresenta uma borda 
arroxeada que evidenciava a distinção social de quem a vestia. Para saber mais, recomendo o verbete toga 
praetexta de Liza Cleland; Glenys Davies; Lloyd Llewellyn-Jones. Greek and Roman Dress from A to Z. London 
and New York: Routledge, 2007, pp. 195-196. 

 
​ ​ 28 
 



 
 

pelo fato de que, quando a mulher utilizava a toga, ela estaria mais parecida com os homens e 

poderia estar querendo assumir as liberdades sexuais masculinas, o que não seria tolerável 

(LLEWELLYN-JONES; DAVIES; CLELAND, 2007, p. 194). Assim, Augusto torna a toga a 

vestimenta oficial do homem romano, e a stola e a vittae os sinais que distinguem as suas 

esposas, as matronas, das demais mulheres da sociedade (SEBESTA, 1997, p. 531).  

Nesse sentido, muitos romanos do início da Era Imperial acreditavam que as virtudes 

da castidade e modéstia estavam acima de todas as outras durante o início da República, uma 

vez que para eles as mulheres da elite tinham a capacidade de elevar ou degradar a ordem 

moral e, consequentemente, a segurança do Estado. A história de Lucrécia mostra um 

comportamento diferenciado, pois 

embora no final da República as mulheres da classe alta possam ter abandonado em 
grande parte a ocupação tradicional das esposas romanas, o biógrafo Suetônio 
Augusto, no entanto, a considerava um símbolo ainda potente da virtude e devoção 
de uma esposa à casa do marido, e ele [Augusto] exigiu que sua esposa, Lívia, 
tecesse suas vestes para servir de exemplo para as outras esposas romanas 
(SEBESTA, 1997, p. 530).  

Por isso, a moralidade pessoal e familiar das mulheres eram importantes para o 

desenvolvimento da República, já que serviam de exemplo, seja inspirando a prática de 

virtudes ou ilustrando as consequências dos vícios. Em um relevo funerário de Via Statilia, 

uma cidade próxima à Roma, a mulher é representada com véu, uma vez que ela representa o 

ideal republicano de feminilidade obediente (GILL, 1990, p. 253).  A própria história de 

Lucrécia funcionaria como um ideal de pudicitia a ser seguido (CULHAM, 2014,  pp. 

127–128).   

No entanto, no séc. I AEC, no final da República, apesar de existir esses modelos 

femininos, algumas mulheres nobres viviam repletas de luxúria, envolvendo-se em casos 

amorosos públicos. Assim, essas “novas mulheres”46 negavam seus papeis tradicionais e 

buscavam prazer sexual fora do casamento, além de apresentarem comportamento 

escandaloso, como o uso de roupas indecentes, e esse contexto de imoralidade deve ter 

influenciado o sistema legislativo de Augusto  (WU, 2021, pp. 120–121). 

46 As novae feminae eram as mulheres da elite romana que durante o final da República e o início do Império 
desafiavam as normas sociais e tinham uma vida regada de libertinagens. Elas eram descritas como vaidosas e 
extravagantes, recusando o ideal de matrona modesta e as virtudes da castidade e da pudicitia. Para saber mais, 
recomendo Bruce Winter. Roman Wives, Roman Widows: The Appearance of New Women and the Pauline 
Communities. Cambridge: Eerdmans Publishing, 2003. 
 
 
​ ​ 29 
 



 
 

Inclusive, tal cenário preocupou o Senado romano, e eles pediram para que Augusto 

tomasse providências para controlar o comportamento feminino. Cássio Dio (155–229 EC), 

historiador romano, escreve que 

Enquanto isso, um clamor surgiu no senado sobre a conduta desordeira das mulheres 
e dos jovens, sendo isso alegado como uma razão para sua relutância em entrar na 
relação matrimonial; e quando o instaram a remediar também esse abuso, com alusões 
irônicas à sua própria intimidade com muitas mulheres, ele respondeu a princípio que 
as restrições mais necessárias haviam sido estabelecidas e que qualquer coisa além 
disso não poderia ser regulada por decreto de forma semelhante. Então, quando foi 
encurralado, ele disse: ‘Vocês mesmos devem admoestar e comandar suas esposas 
como desejarem; é isso que eu faço.’ Quando ouviram isso, eles o encheram de 
perguntas ainda mais, desejando saber quais eram as advertências que ele professava 
dar a Lívia. Ele, portanto, embora com relutância, fez algumas observações sobre o 
traje das mulheres e seus outros adornos, sobre suas saídas e seu comportamento 
modesto, nem um pouco preocupado que suas ações não dessem crédito às suas 
palavras (His. Rom., 54.16.3–5).  

Sob esse viés, no início do Império, criou-se a ideia de que a República havia caído 

devido a um espírito decadente e ganancioso, e por isso Augusto propôs restaurar as antigas 

tradições romanas e reorganizar o Estado. Para isso, ele estabeleceu um novo sistema 

legislativo (LEE, 2023, p. 50), que fez parte dessa nova engenharia social a fim de identificar 

claramente as classes na sociedade romana (WINTER, 2003, p. 5). ​ 

Ao olhar para um passado idealizado, a ideologia de Augusto utilizou mecanismos 

visuais, como a arte e as vestimentas para reviver o simbolismo do programa cultural 

republicano e restaurar a moralidade e a honra romanas (SEBESTA, 1997, pp. 537–538). 

Logo, questões que antes se restringiam à esfera privada agora faziam parte de um discurso 

público que exigia um comportamento adequado (AZEVEDO, 2017, p. 20).  

Desse modo, faz-se necessário compreender que as leis e a sociedade não eram esferas 

separadas, mas se relacionavam entre si, já que aspectos importantes da comunidade romana 

eram construídos conscientemente dentro do direito (WINTER, 2003, p. 83). Posto isto, 

apesar de não haver leis explícitas obrigando que as matronas utilizassem certos tipos de 

roupa e acessórios, existia uma pressão para que a mulher fosse caracterizada de acordo com a 

sua categoria sexual47 (mulher modesta, adúltera ou prostituta). Segundo Azevedo (2017, p. 

110) 

esta pressão poderia estar relacionada a prescrições legais que tiveram início com a 
‘Lei Júlia sobre o adultério’ e seguiram passando por modificações durante todo o 

47 O paradoxo entre distinguir-se e agregar-se a outros grupos também será uma preocupação de Paulo para a 
comunidade cristã, e isso será abordado no capítulo 3 deste trabalho.  
 
​ ​ 30 
 



 
 

período imperial de Roma. Entretanto, importante ressaltar que McGinn48 não afirma 
que a lei estabeleceu o uso da toga para prostitutas. O autor demonstra uma série de 
evidências que demostram que adúlteras e prostitutas eram proibidas de usar a stola. 
A hipótese de McGinn é que esta proibição teria reforçado a pressão pela 
identificação das prostitutas e, consequentemente, teria intensificado o uso da toga 
entre prostitutas e mulheres adúlteras, agora proibidas de usar a stola.  

Assim, Augusto utilizou da linguagem imagética para estabelecer as vestimentas 

romanas. A mulher deveria utilizar a stola branca sobre a túnica, juntamente com a vittae 

amarrada aos seus cabelos. No Ara Pacis Augustae49, era possível perceber que os membros 

da família de Augusto, vestidos de toga e stola, serviam como modelos da família tradicional 

romana (SEBESTA, 1997, p. 531). Portanto, “o tema mais amplo do Ara Pacis Augustae 

afirma a conquista da paz de Augusto e da sua estabilidade social, que dependem sobre a 

conduta adequada das mulheres na vida doméstica e o incentivo da sexualidade produtiva” 

(D’AMBRA, 1993, pp. 89–90). 

Dessa maneira, a stola, a palla e a vittae eram bastante usadas pelos retratos que 

representavam as familiares de Augusto no monumento do Ara Pacis, a fim de representarem 

um ideal de modéstia a ser seguido (SEBESTA, 1997, p. 537). A imperatriz romana, Lívia 

Drusila, foi especialmente apresentada como a mulher ideal, e nas estátuas oficiais ela era 

representada com as vestes de uma matrona, com o seu corpo coberto pela stola (SEBESTA, 

1997, p. 535). Portanto, Lívia seria a Lucrécia que nunca precisou ser testada (D’AMBRA, 

1993, p. 100).  

Nas cenas de procissão presentes no monumento, a imperatriz apresenta sua cabeça 

coberta, evidenciando seu papel como sacrificadora (HUGHES, 2007, p. 229). Lívia restaurou 

o santuário da Pudicitia, e elevou a deusa a uma das divindades responsáveis pela casa 

imperial. Por conta disso, ela seria associada a um modelo dessa virtude, sendo o culto desta 

divindade um veículo de fortalecimento à ideia de renovação moral (D’AMBRA, 1993, pp. 36 

e 57). Sabendo da importância das vestimentas para simbolizar virtudes, “o véu, 

particularmente no período Augusto (27 AEC–14 EC), torna-se um símbolo de propriedade 

doméstica e conduta moral reta, especialmente para a elite aristocrática” (HUGHES, 2007, p. 

220).  

49 O Altar da Paz do Imperador Augusto, também conhecido como Ara Pacis, é um altar dedicado à deusa Pax 
(Paz), simbolizando o período de paz e prosperidade conhecido como Pax Romana. O monumento apresenta 
cenas de devoção, principalmente do Imperador e sua família, mas também pode ser interpretado como uma 
forma de propaganda, já que os retratos representam também ideais a serem seguidos.  

48 A autora da citação fala deste autor para se referir à obra de Thomas McGinn. Prostitution, Sexuality, and the 
Law in Ancient Rome. Oxford: Oxford University Press, 1998. Nota minha.  

 
​ ​ 31 
 



 
 

Entretanto, vale ressaltar que existem algumas interpretações contrárias em relação à 

questão do véu e seu uso em Roma. Ao analisar diversas representações femininas, 

principalmente de escravas libertas durante o início da época imperial, Hughes (2007) conclui 

que muitas estatuárias femininas não foram representadas veladas, e que isso seria portanto 

um indicativo que o uso véu não era uma prática padrão entre as mulheres libertas. Segundo 

Llewellyn-Jones (2003, p. 280), a regra de cobrir a cabeça não era um costume tão comum 

entre as romanas, apesar de que as habitantes do Oriente grego seguiam as convenções locais. 

Para Fantham (2008, p. 167–168), os retratos de mulheres da elite usando a vittae no seu dia a 

dia são raros, inclusive nas representações oficiais de Lívia, apesar de que as imagens da 

classe média apresentam mais evidências.   

Portanto, percebe-se que o véu é um acessório cultural que perpassa diversas esferas 

da sociedade, entre elas a questão moral. Ao se associar com a ideia da modéstia e pudicitia, 

esse tipo de vestimenta marcou papeis sociais, protegendo quem o utilizava ou deixando 

sinais claros de recusa dos princípios por quem o negava. Sabendo disso, tal prática irá 

influenciar nos escritos de Paulo e, consequentemente, na tradição cristã dos próximos 

séculos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
​ ​ 32 
 



 
 

CAPÍTULO 3: Os esforços de Paulo para assimilar as virtudes e expugnar os “vícios 
pagãos” do culto cristão  

 

​ O véu apresenta um caráter diverso e significativo em muitas culturas, e por isso 

faz-se necessário compreender as questões associadas ao seu uso dentro do contexto do início 

do Cristianismo, e como elas estavam relacionadas a outras sociedades. Nesse sentido, o texto 

que será analisado neste terceiro capítulo terá como base o primeiro registro escrito cristão 

conhecido solicitando que as mulheres cubram as cabeças, que foi escrito por Paulo de Tarso 

para a comunidade cristã de Corinto e diz 

Eu vos louvo por vos recordardes de mim em todas as ocasiões e por conservardes 
as tradições tais como vo-las transmiti. Quero, porém, que saibais que a cabeça de 
todo homem é Cristo, a cabeça da mulher é o homem, e a cabeça de Cristo é Deus. 
Todo homem que ore ou profetize com a cabeça coberta desonra a sua cabeça. Mas 
toda mulher que ore ou profetize com a cabeça descoberta desonra a sua cabeça; é o 
mesmo que ter a cabeça raspada. Se a mulher não se cobre com véu, mande cortar os 
cabelos! Mas, se é vergonhoso para uma mulher ter os cabelos cortados ou raspados, 
cubra a cabeça! Quanto ao homem, não deve cobrir a cabeça, porque é a imagem e a 
glória de Deus; mas a mulher é a glória do homem. Pois o homem não foi tirado da 
mulher, mas a mulher, do homem. E o homem não foi criado para a mulher, mas a 
mulher para o homem. Sendo assim, a mulher deve trazer sobre a cabeça o sinal da 
sua dependência, por causa dos anjos. Por conseguinte, a mulher é inseparável do 
homem e o homem da mulher, diante do Senhor. Pois, se a mulher foi tirada do 
homem, o homem nasce da mulher, e tudo vem de Deus. Julgai por vós mesmos: 
será conveniente que uma mulher ore a Deus sem estar coberta de véu? A natureza 
mesma não vos ensina que é desonroso para o homem trazer cabelos compridos, ao 
passo que, para a mulher, é glória ter longa cabeleira, porque a cabeleira lhe foi dada 
como véu? Se, no entanto, alguém quiser contestar, não temos este costume, nem 
tampouco as Igrejas de Deus (I Cor 11: 2–16) 

Assim, é importante entender o contexto no qual Paulo escreve essa carta, uma vez 

que ele está preocupado com a conduta apropriada para o culto na assembleia (WU, 2021, p. 

247). Tal pedido só pôde ser feito pois havia mulheres que estavam orando e profetizando 

com a cabeça descoberta e, segundo Winter (pp. 77 e 93), é possível que essas cristãs 

estivessem replicando as ações das “novas mulheres”, desafiando uma tradição coríntia e uma 

norma imperial.  

Outra interpretação possível é que, tendo em vista o trecho de Gal 3:28, que diz que 

não existem mais distinções entre escravo e livre, nem entre homens e mulheres, pois já 

seriam todos um em Cristo, a comunidade de Corinto poderia estar buscando a transcendência 

dessas limitações e distinções corporais, ao uniformizar a forma de orar entre as mulheres e os 

homens. No entanto, Paulo reafirmaria essas diferenças pois exigiu que os cristãos 

 
​ ​ 33 
 



 
 

mantivessem o decoro adequado (BEDUHN, 1999, p. 316), levando em conta as questões 

relacionadas à sexualização do cabelo.  

Dessa maneira, é nítido que Paulo buscava alinhar a comunidade cristã às normas 

sociais e legais do contexto romano, principalmente aquelas ligadas à moralidade e ao status 

social presentes na legislação de Augusto, que refletia a preocupação com a aparência 

exterior, como visto no capítulo 2 deste trabalho. A prescrição paulina de cobrir a cabeça com 

o véu não seria uma mera regra arbitrária, mas pode ser vista como uma resposta ao contexto 

cultural das “novas mulheres” (WINTER, 2003, p. 94), a fim de externalizar uma ideia de 

ordem e respeito dentro da assembleia, já que “Paulo está dizendo que assim como o cabelo 

longo da mulher é a ‘vontade da natureza’, a cobertura da cabeça da mulher é a ‘vontade da 

cultura’” (WU, 2020, p. 241).  

É possível também interpretar tal pedido de cobrir-se enquanto a mulher ora ou 

profetiza como uma forma de evitar distrações (RICKS, p. 353), seja da própria pessoa velada 

ou dos demais fieis. Sabendo que consideravam o corpo feminino como mais propenso a ser 

influenciado pelas perturbações do mundo exterior, viam como necessário evitar o “despertar” 

dessas emoções, pois prejudicariam a capacidade da mulher de receber inspirações divinas 

(WU, 2020, p. 79). No caso dos outros companheiros de comunidade, acreditavam que ao 

remover o véu durante o culto, as mulheres estariam gerando uma potencial distração erótica 

para os homens (WU, 2020, p. 145). Essa funcionalidade do véu como um elemento que 

obstrui essa possível sedução está presente em outras culturas também, como vista no capítulo 

1 deste trabalho.  

Nesse sentido, a comunidade coríntia era uma comunidade nova, e Paulo buscava a 

unificação da assembleia recém-convertida (SEGAL, 1990, p. 150). Tendo em vista que o 

Cristianismo era uma religião emergente, fez-se necessário que sua inovação religiosa não 

fosse vista como associada à imoralidade, e por isso precisavam de uma reivindicação de 

autoridades antigas (D’ANGELO, p. 138) como, por exemplo, a cultura greco-romana e até 

outras, como vistas no capítulo 1 deste trabalho.  

Desse modo, o pedido de Paulo para que as mulheres utilizassem o véu pode ser 

interpretado como uma forma das moças cristãs não serem confundidas com as prostitutas, as 

hetarai e as “novas mulheres”, uma vez que a cidade de Corinto era vista como um local 

bastante obsceno e imoral (GILL, 1990, p. 251). Apesar de não estarem utilizando a toga 

 
​ ​ 34 
 



 
 

como as prostitutas, elas estavam deliberadamente retirando o seu véu, o que poderia ser visto 

como uma ação promíscua. Mesmo que não se tenha evidências diretas sobre a recepção desta 

carta pelas mulheres cristãs coríntias, é provável que Paulo tenha tido o apoio de membros da 

congregação para fazer tal exortação, ou até que eles próprios a tenham pedido (D’ANGELO, 

1995, p. 142) 

Além disso, o véu também pode ser pensado como um elemento de inclusão. Sabendo 

que nem todos os membros da Igreja coríntia eram de status elevado, as escravas e prostitutas 

que faziam parte da emergente comunidade estariam impedidas de se velar de acordo com os 

costumes romanos. Por isso, é provável que alguns homens tenham tentado impor as 

convenções seculares a fim de que as mulheres mais pobres não cobrissem suas cabeças. 

Apesar que “tal prática do véu feminino na ekklesia poderia manter a ordem social e as 

distinções entre as classes sociais. [...] Paulo respeitava a honra e a pureza sexual de todas as 

mulheres na comunidade” (WU, 2021, p. 16).  

 Portanto, tendo em vista que a identidade cristã estava passando por um processo de 

consolidação, Paulo buscou preservar essa identidade emergente do risco de “contaminação” 

das outras culturas diferentes dela (LEONE, 2008, p. 277). Essa ideia se confirma com Segal 

(1990, p. 76), pois para ele as seitas que têm o princípio de conversão como essencial 

possuem como foco manter-se coesas ao enfatizar a diferença entre elas e os outros.  

Entretanto, um fato interessante é que a advertência paulina para que as mulheres 

cubram a cabeça estava em harmonia com as práticas culturais greco-romanas, uma vez que a 

liturgia cristã, assim como o judaísmo e o paganismo, tinham a cabeça como culto 

(GONÇALVES, 2023, p. 19). A regulação das vestimentas utilizadas durante o culto não foi 

uma invenção de Paulo, mas já era uma prática comum entre os antigos (WINTER, 2003, p. 

86).  

Desse modo, nos ritos de sacrifício, as esposas romanas cobriam suas cabeças 

(WINTER, 2003, p. 90), e as cristãs também tinham seus cabelos velados (THOMPSON, 

1988, p. 112). Inclusive, até a ideia do cabelo como cobertura estaria de acordo com 

convenções locais para deixá-lo preso (GALTER, 2021, p. 34).  

Além disso, tendo em vista que “a maioria dos coríntios eram ex-gentios50 com uma 

visão de mundo e atitude helenística” (WU, 2020, p. 20), percebe-se que o uso do véu pode 

50 A palavra gentios designa indivíduos que não são cristãos nem judeus, no ponto de vista de judeus e cristãos. 
 
​ ​ 35 
 



 
 

ser analisado como um facilitador nesse processo de conversão, já que como discutido 

anteriormente no capítulo 2, o véu se apresenta como um afirmador das virtudes morais 

relacionadas ao universo feminino.  

Assim, as mulheres cristãs não poderiam se desviar da exigência do véu, pois isso 

tornava a sua religião atraente para os gentios (TARIQ, 2014,  p. 499), já que a “variante do 

Judaísmo de Paulo (Cristianismo) é atrativa para o mundo gentio e ameaçadora para o mundo 

judeu [...], pois ele defende uma nova comunidade onde todas as divisões internas e externas 

são secundárias na fé” (SEGAL, 1990, pp. 143–145).  

Tal ideia de uniformidade e harmonia dentro da assembleia está relacionada com a 

proibição de Paulo para que os homens não cubram suas cabeças durante o culto. Como visto 

no capítulo anterior, os altos sacerdotes romanos, quando presidiam um sacrifício, velavam 

suas cabeças, evidenciando o seu status diferenciado dos demais. O próprio Augusto foi 

representado com a toga na cabeça, evidenciando o seu papel como pontifex maximus51 (WU, 

2020, p. 95). No contexto de Corinto, aqueles que se tornavam sacerdotes pagãos geralmente 

eram participantes da elite, e quando se convertiam para o Cristianismo, adotavam acessórios 

– como o véu – que chamavam atenção para a sua antiga posição social de prestígio, buscando 

serem honrados pelos fiéis presentes.  

Portanto, ao observar este comportamento, Paulo procurou uniformizar a assembleia, 

mantendo os homens com a cabeça descoberta a fim de enfatizar a unidade da igreja. Na 

verdade, sabendo do costume romano de descobrir os cabelos quando na presença de 

magistrados ou pessoas de honra, é possível relacionar tal prática com o trecho que Paulo diz 

que a cabeça do homem é Cristo, pois esta prescrição, quando descumprida, traria desonra 

para Cristo e vergonha para os nobres coríntios (GILL, 1990, pp. 250–251). 

Sob esse viés, Paulo pede que as mulheres cubram suas cabeças por causa dos anjos, 

mas vale a pena ressaltar que existem algumas interpretações52 sobre quem seriam essas 

figuras angélicas, uma vez que os anjos, como seres puramente espirituais, não possuem sexo, 

e por isso não poderiam ser seduzidos ao verem um cabelo descoberto. Desse modo, há uma 

52 Para saber mais sobre as diferentes interpretações relacionadas à figura dos anjos em 1 Cor 11:10, ver Rongxi 
Wu. The Veil in Classical Antiquity: A Sociocultural and Exegetical Study of 1 Corinthians 11:2-16. Tese de 
doutorado. University of Sheffield, 2020, pp. 221–228. Recomendo também Jason David BeDuhn. “Because of 
the Angels”: Unveiling Paul’s Anthropology in 1 Corinthians 11. Journal of Biblical Literature, v. 118, n. 2, 
1999, pp. 295–320.  

51 O pontífice máximo era o sacerdote que ocupava a mais alta posição religiosa da Roma Antiga, sendo o cargo 
supremo do colégio dos sacerdotes.   

 
​ ​ 36 
 



 
 

possibilidade desses sujeitos serem mensageiros humanos (THOMPSON, 1988, p. 112) ou 

seja, espiões, uma vez que  

No mundo romano, os cidadãos normalmente não adoravam deuses semanalmente 
como faziam os crentes em Cristo. Aos olhos das autoridades romanas, a assembleia 
de crentes poderia ter sido vista como uma atividade de uma associação na qual os 
membros estariam em parceria com um líder político. Isso representava uma ameaça 
potencial à ordem pública. Como tal, dado que um estranho poderia entrar na 
assembleia que era aberta a todos, são os mensageiros que parecem ser os ἀγγέλους 
mencionados por Paulo. Eles assistiriam à adoração dos crentes e relatariam ao 
remetente (WU, 2020, p. 223).  

Nessa conjuntura, Paulo pede que as mulheres se cubram tendo em vista que o cabelo 

era um elemento bastante sexualizado nas sociedade clássicas, tentando retirar do 

Cristianismo emergente qualquer possibilidade de interpretação que o associe a uma religião 

desordenada, caótica e imoral, e talvez ele estivesse desconfortável com a “imagem sexual 

extravagante que as virgens desveladas representavam” (TARIQ, 2014,  p. 498).  

Pensar nas preocupações de Paulo relacionadas ao cabelo se faz necessário para 

melhor compreender o desenvolvimento do Cristianismo Primitivo, uma vez que na 

Antiguidade, as madeixas são um elemento significativo para os indivíduos, como pode ser 

evidenciado no trecho das Metamorfoses, de Apuleio, escritor e filósofo romano do séc. II 

EC. Segundo ele, o cabelo é a parte visível mais importante do corpo e portanto é aquilo que 

primeiramente capta nossa atenção; tanta é essa importância do cabelo que não importa o que 

a mulher esteja vestindo, seja coberta de joias ou luxo, ela não pode se dizer vestida se 

encontrar-se como cabelo desarrumado53 (Metam., 2.9). 

Ainda sobre a importância do cabelo na Antiguidade, de acordo com Hipócrates, 

importante médico grego do séc. V AEC, o sêmen ejetado durante a relação sexual iria até o 

cabelo das mulheres, mas caso o homem tivesse cabelo longo, o sêmen desviaria para a sua 

cabeça. Tal fato evidencia que o tamanho do cabelo do homem poderia afetar essa ordem da 

natureza. Tendo o cabelo um significado relacionado à genitália, a mulher, ao expor sua 

cabeça sem nenhuma forma de proteção, estaria atraindo sêmen e distraindo os homens. 

Portanto, o cabelo feminino representa a sua glória, pois é isto que permite que ela seja fértil 

(TARIQ, 2014, pp. 500–501) 

Sob esse viés, ao relacionar o uso do véu com as virtudes morais, como a pudicitia, a 

modéstia e a castidade, Paulo também pode ter evitado que certos vícios pagãos fossem 

53 Tanta denique est capillamenti dignitas, ut quamvis auro, veste, gemmis, omnique cetero mundo exornata 
mulier incedat, tamen, nisi capillum distinxerit, ornata non possit audire.  
 
​ ​ 37 
 



 
 

associados à nova religião, uma vez que existiam cultos que eram considerados impudicos e 

desordenados, já que 

cabelo desgrenhado e cabeça jogada para trás eram típicos das mênades54 no culto de 
Dionísio, no de Cibele, da Pítia em Delfos, da Sibila, e o cabelo solto era necessário 
para uma mulher para produzir um encantamento mágico eficaz. [...] Cabelo 
desalinhado e solto também era encontrado no culto de Ísis, que tinha um centro 
importante em Corinto. Por exemplo, diz-se que uma amiga do poeta Tibulo55 tinha 
que soltar o cabelo duas vezes ao dia na adoração de Ísis para “dizer laudes”56. 
Evidências arqueológicas também mostram que as devotas femininas de Ísis 
geralmente usavam cabelos longos “com uma faixa em volta da testa e cachos 
caindo sobre os ombros,” enquanto os iniciados masculinos tinham seus cabelos 
raspados. Daí a declaração sarcástica de Paulo de que as mulheres que soltam seus 
cabelos podem muito bem tê-los cortados ou raspados. É tão vergonhoso para uma 
mulher soltar seus cabelos quanto é raspá-los. [...] Para Paulo, a edificação da 
comunidade e a proclamação missionária inteligível, não o comportamento 
orgiástico, são os verdadeiros sinais do Espírito. Neste contexto, é compreensível 
por que Paulo insiste que as mulheres devem manter os cabelos presos. 
(SCHÜSSLER FIORENZA, 1994, pp. 227–228).  

Assim, tendo em vista o contexto de tais celebrações, é possível que Paulo quisesse se 

afastar de qualquer aproximação a esses ritos pagãos devido aos significados que carregavam 

consigo. Por exemplo, os cultos dionisíacos eram, em sua maioria, exclusivos às mulheres, de 

caráter secreto e variado, e eram repletos de danças e episódios de alteração mental 

(RODRIGUES, 2022, pp. 9–10).  

Nesse sentido, a história de Penteu pode ser relacionada à ideia de racionalidade 

versus desordem. Presente no texto As Bacantes, de Eurípides, tal narrativa descreve como o 

rei de Tebas, Penteu, que personificava a ordem e a autoridade se opôs ao culto de Dionísio e 

buscou reprimir os rituais das seguidoras desse deus, uma vez que temia que a harmonia 

social fosse afetada com essas celebrações imorais. As mulheres que participavam desses 

cultos, que ocorriam afastados dos centros das cidades, em florestas e zonas rurais, 

abandonavam seus papéis tradicionais no cuidado do lar e família e se juntavam a outras para 

viverem essa experiência de êxtase (Bac., 215–220; 345–350). 

Ainda em As Bacantes, o autor narra sobre esses rituais e diz que nos meio das danças 

e gritos, as mulheres agitavam “nos ares a sua cabeleira macia” (Bac., 151), mostrando que 

durante essas celebrações, as fiéis tinham seus cabelos completamente soltos. Esses 

56 A palavra laudes signfica em latim “louvores”.  
55 Álbio Tibulo foi um poeta romano (54–19 AEC).  

54 As mênades, ou bacantes, eram as seguidoras do deus Dionísio (ou Baco, na mitologia romana). Geralmente 
eram representadas com os cabelos desarrumados e vestidas de pele de animal, evidenciando o caráter selvagem 
dos cultos dionisíacos.  

 
​ ​ 38 
 



 
 

comportamentos representavam condutas que Paulo buscava se afastar, pois eram contrários à 

ordem e harmonia da assembleia que ele pretendia alcançar.  

Nessa conjuntura, é possível pensar no uso do véu pelas cristãs na igreja como uma 

assimilação das virtudes romanas associadas à cobertura dos cabelos, ao mesmo tempo que 

expurgava a noção de desordem gerada por certos cultos pagãos, pois estavam vinculados à 

agitação e indisciplina.  

Desse modo, o ato de cobrir a cabeça repercutiu no contexto do Cristianismo 

Primitivo, como é notório nos textos de escritores posteriores a Paulo. Tertuliano, um dos 

padres latinos do séc. II, trata de alguns problemas que estavam em voga na época, como a 

questão se somente as mulheres casadas deveriam usar o véu ou a virgens também. Para ele, a 

solução está no fato de que “se o homem é cabeça da mulher, é claro que (ele é) da virgem 

também, de quem vem a mulher que se casou; a menos que a virgem seja uma terceira classe 

genérica, alguma monstruosidade com uma cabeça própria" (Sobre o Véu das Virg., 7).  

Para incentivar que as moças virgens seguissem a prescrição do uso do véu, ele diz 

“cubra sua cabeça: se mãe, por causa de seus filhos; se irmã, por causa de seus irmãos; se 

filha, por causa de seus pais. Todas as idades estão em perigo em sua pessoa. Vista a 

panóplia57 da modéstia; cerque-se da paliçada58 da timidez; erga uma muralha para seu sexo, 

que não deve permitir que seus próprios olhos saiam nem entrem nos de outras pessoas” 

(Sobre o Véu das Virg., 16). Assim, a mulher virgem deve se cobrir por conta dos olhares dos 

homens, independentemente se ela é casada ou não, pois o perigo da sedução afeta até mesmo 

seus familiares.   

​ Em meados do séc. IV, João Crisóstomo emergiu como uma figura importante para a 

Cristandade, e sua influência é notória até hoje, pois no séc. XVI foi proclamado Doutor da 

Igreja. Em sua Homilia XXVI, ele discute os argumentos propostos por Paulo em 1 Cor 11. 

Nela, Crisóstomo analisa o texto versículo por versículo, e sua análise sobre alguns chama 

mais atenção do que outros, pois concernem diretamente ao uso do véu e ao cabelo, tanto em 

homens quanto em mulheres.  

​ Por exemplo, quando ele discorre sobre 1 Cor 11:4, diz que Paulo “indica que não 

apenas no momento da oração, mas continuamente, ela deve estar coberta. Mas, no que diz 

58A paliçada é uma estrutura de defesa onde estacas de madeira são fincadas no solo em formato de “X”.  
57 Panóplia significa “armadura”.  

 
​ ​ 39 
 



 
 

respeito ao homem, não é mais sobre cobrir a cabeça, mas sobre usar cabelo comprido, que 

ele estrutura seu discurso” (Hom., p. 260). Ou seja, é possível perceber que Crisóstomo tenta 

estabelecer comportamentos que ultrapassam o costume na assembleia religiosa e interferem 

na vida secular, ao estabelecer o uso do véu para as mulheres mesmo quando fora da igreja e o 

comprimento dos cabelos masculinos curtos.  

​ Além disso, quando examina 1 Cor 11:6, Crisóstomo escreve que “se alguém disser: 

‘Não, como isso pode ser uma vergonha para a mulher, se ela se eleva à glória do homem?’, 

podemos responder assim: ‘Ela não se eleva, mas, na verdade, cai de sua própria honra 

apropriada.’” (Hom., p. 264). Para ele, ao se equiparar ao homem no ato de desvelar-se, a 

mulher perde a dignidade própria de seu sexo. 

​ Sobre o versículo 15 de 1 Cor 11, Crisóstomo fala para a mulher sobre a questão da 

natureza,  

pois tu que deves estar coberta, a própria natureza, por antecipação, estabeleceu uma 
lei. Acrescenta agora, peço-te, também a tua parte, para que não pareças subverter as 
próprias leis da natureza; uma prova da mais insolente temeridade, lutar não apenas 
contra nós, mas também contra a natureza [...] Por esta razão, então, ele [Paulo] 
também emprega este argumento, significando exatamente isso: que ele não está 
promulgando nenhuma lei estranha e que, entre os gentios, suas invenções seriam 
todas consideradas como uma espécie de novidade contra a natureza (Hom., p. 267).   

​ Nesse sentido, é possível perceber que os escritos paulinos estão relacionados com 

várias questões históricas, principalmente tendo em vista o contexto cultural romano da 

época. Desse modo, Paulo procurou assimilar certas virtudes pagãs e associar as ideias de 

pudicitia e modéstia ao uso do véu, facilitando o processo de conversão para religião cristã.  

Além disso, ele também quis expurgar certos comportamentos pagãos que eram 

associados à desordem e ao caos, buscando trazer uma boa imagem para a nova religião 

emergente, uma vez que “a maioria dos coríntios eram gentios com uma visão e atitude 

helenística [...]. Os crentes de Corinto foram provavelmente influenciados por esses cultos 

greco-romanos antes deles se converterem para Cristo” (WU, 2020, p. 20). Portanto, a 

importância desse texto se evidencia na perpetuação do costume através dos séculos até os 

dias de hoje, por diferentes autores cristãos que apesar de apresentarem variadas 

interpretações sobre o uso do véu, todos demonstram a relevância de tal adereço para a vida 

da assembleia.  

 

 
​ ​ 40 
 



 
 

CONCLUSÃO 

 

O presente trabalho buscou analisar a influência cultural romana no uso do véu no 

Cristianismo Primitivo, tendo em vista o texto paulino de 1 Cor 11 e as consequências 

posteriores destes escritos doutrina cristã, além de examinar o contexto histórico e social que 

permeava a prática de velar-se entre as mulheres em diferentes épocas pois, segundo Ricks 

(2011, p. 346), a utilização de véus, de forma pontual ou contínua, era uma marcador social 

no mundo antigo.  

A proposta deste texto era focar na utilização da cobertura da cabeça por mulheres 

dentro do contexto religioso e moral, e mesmo que o uso do véu pelos homens tenha sido 

tratado pontualmente, não busquei esgotar aqui as questões relacionadas ao uso deste 

acessório.  Esta pesquisa procurou compreender que o véu, enquanto elemento simbólico 

feminino, transcendeu suas funções práticas ao se tornar um marcador de identidade, status 

social e moralidade para as mulheres, especialmente no contexto romano e cristão. 

Desse modo, foi possível observar brevemente os simbolismos relacionados ao uso do 

véu na Antiguidade, presentes em várias esferas, como a mitologia e a legislação, além de 

traçar uma genealogia deste paramento, desde as sociedades antigas do Oriente Próximo, 

como os assírios, babilônios e judeus, até sua incorporação nas culturas grega e romana.  

O véu, inicialmente utilizado para proteger das intempéries da natureza, foi associado 

a rituais de casamento e passagem, tornando-se um distintivo de respeitabilidade e modéstia, 

diferenciando as mulheres “respeitáveis” daquelas consideradas promíscuas ou de status 

inferior. Essa prática foi consolidada em leis e costumes, como evidenciado nas leis assírias e 

nas normativas romanas, que regulamentavam o uso do véu como um indicador de virtude e 

castidade. 

Nesse sentido, a análise do ideal feminino em Roma destacou a importância do 

conceito de pudicitia na construção da identidade das matronas romanas. O véu, juntamente 

com a stola, era parte essencial do vestuário das mulheres casadas, simbolizando sua 

respeitabilidade e reconhecimento dos valores morais da sociedade romana. As reformas de 

Augusto, que buscavam restaurar a moralidade tradicional, reforçaram ainda mais a relação 

entre o véu e a virtude feminina, pois mesmo sem uma prescrição legal explícita que 

 
​ ​ 41 
 



 
 

obrigasse o seu uso, a prática de se velar podia ser vista como um costume moral bastante 

indicado para aquelas mulheres que quisessem ser associadas à modéstia, e tal comportamento 

pode ter influenciado as práticas cristãs que emergiram no Império Romano, já que 

nas comunidades paulinas há reflexões de aspectos da lei romana que buscavam 
regular padrões de comportamento. Foi por essa razão que algumas das instruções 
para as comunidades paulinas parecem ter sido elaboradas tomando conhecimento 
dessas leis. Elas também prescreviam certos padrões de conduta que eram endossados 
pela lei romana. Há também evidências de que mulheres e homens cristãos seguiam, 
ou corriam risco de seguir, os exemplos daqueles que estavam promovendo com 
sucesso costumes que eram proibidos (WINTER, 2003, p. 3).  

Sob esse viés, foi possível observar os esforços de Paulo em adaptar as virtudes pagãs 

ao nascente Cristianismo, utilizando o véu como um elemento facilitador do processo de 

conversão. Em Corinto, cidade cosmopolita e pluralista, o apóstolo buscou diferenciar as 

mulheres cristãs daquelas consideradas imorais, além de afastar associações do cabelo solto e 

desordenado, que indicava certa sexualização, da assembleia cristã, já que “os valores 

romanos e sua cultura se tornaram predominantes na Corinto da época de Paulo” (WU, 2021, 

p. 3).  

Ao recomendar o uso do véu, Paulo não apenas assimilou valores romanos de 

modéstia, mas também estabeleceu o que não era recomendado para a comunidade religiosa 

do Cristianismo emergente, tendo em vista as práticas pagãs. A ideia do véu foi perpetuada 

pelos primeiros pensadores cristãos, como Tertuliano e João Crisóstomo. A prescrição do véu, 

portanto, não se limitava a Corinto, mas refletia uma normativa que se estenderia a outras 

comunidades cristãs, consolidando-se como parte da tradição litúrgica (GALTER, 2021, p. 

35). 

Essa pesquisa também permitiu refletir sobre a complexidade do seu uso, que não se 

restringia a questões religiosas ou morais, mas também abarcava aspectos práticos, estéticos e 

identitários. O véu, enquanto elemento de moda e etiqueta, era parte integrante da cultura 

material do mundo antigo, refletindo as mudanças sociais e políticas de cada período.  

Por fim, é importante destacar que o uso do véu no Cristianismo Primitivo não foi uma 

prática isolada, mas fez parte de um processo de assimilação e adaptação de diversos valores, 

como os pagãos e judaicos, por exemplo. A influência romana, em particular, foi decisiva na 

consolidação dessa prática, que se manteve viva ao longo dos séculos, sendo reinterpretada e 

ressignificada em diferentes contextos históricos. Nos últimos anos, observa-se um retorno do 

 
​ ​ 42 
 



 
 

uso do véu entre jovens mulheres cristãs, especialmente em movimentos tradicionalistas, o 

que demonstra a permanência e a relevância desse símbolo na contemporaneidade. 

Nesse sentido, esses grupos mais conservadores reavivaram o uso do véu nos últimos 

tempos, tendo em vista que, apesar de não ter sido proibido, a utilização da cobertura da 

cabeça pelas mulheres na assembleia católica caiu em desuso pós-Concílio do Vaticano II59. 

Por isso, o  movimento tradicionalista continuou com a prescrição da prática do véu, apesar 

das reformas litúrgicas. “Observe que entre 1965, quando as resoluções conciliares foram 

promulgadas, e 1988, esse grupo seguia a liturgia tridentina (missas em latim) e a pastoral 

anterior (mulheres usando véus, padres em batinas pretas), algo baseado no Vaticano I e no 

Concílio de Trento” (CALDEIRA; SILVEIRA, 2021, p. 401). 

E o crescimento desse movimento mais conservador também pode ser visto em outros 

locais do mundo,  pois  

Em 1990, havia no Brasil inteiro apenas treze paróquias que rezavam missas 
tridentinas. Hoje, são 133 listadas em um site especializado, fora as muitas 
que oferecem os dois ritos, o antigo e o atual [...] O maior país católico do 
mundo não é o único onde se vê um aumento do conservadorismo. As missas 
em latim estão em alta na Europa, o berço do catolicismo, e, principalmente, 
nos Estados Unidos, onde 22% se definem católicos: atualmente elas são 
rezadas em quase 600 igrejas americanas, de acordo com o portal Latin Mass 
Directory (VIEIRA; CERQUEIRA, 2019). 

Portanto, este trabalho buscou contribuir para a compreensão do uso do véu como um 

fenômeno cultural, religioso e social, destacando sua importância no processo de formação da 

identidade cristã primitiva. A análise do contexto histórico e das fontes permitiu não apenas 

compreender as motivações por trás da prática de velar-se, mas também refletir sobre as 

complexas relações entre cultura, religião e sociedade no mundo antigo. Espera-se que esta 

pesquisa possa servir como ponto de partida para futuros estudos que explorem as múltiplas 

dimensões do véu e sua influência na construção de identidades ao longo da história. 

 

 

 

59 O Concílio do Vaticano II foi um concílio ecumênico convocado em 1961 pelo papa João XXIII, tendo como 
principal objetivo discutir sobre a ação e a relação da Igreja Católica nos tempos atuais, propondo reformas 
litúrgicas. Para alguns grupos conservadores, esse concílio trouxe mudanças negativas que afetariam a Tradição 
da Igreja.  
 
​ ​ 43 
 



 
 

FONTES 

 
Para Antiguidades Romanas, de Dionísio de Halicarnasso História de Roma, de Cássio Dio; 

“Questões Romanas” (in: Moralia), de Plutarco; Ações e Provérbios Memoráveis, de 
Valério Máximo, Sobre a Língua Latina, de Marcos Terêncio Varro, usei as edições da 
Loeb Classical Library, disponíveis em: https://www.loebclassics.com/  

Para os textos bíblicos citados, usei a Bíblia de Jerusalém. Nova edição, revista e ampliada. 
São Paulo: Paulus, 2020. 

APULEIO. Metamorfoses. New York: G.P. Putnam's Sons, 1915.  

ATENEU. The Deipnosophists. Or Banquet Of The Learned Of Athenaeus. London: H. G. 
Bohn, 1854. 

AUGUSTO. Res Gestae Divi Augusti. Oxford: Oxford University Press, 1967.  

CIPRIANO DE CARTAGO. “A Conduta das Virgens”, in: Obras Completas, vol. I. São 
Paulo: Paulus, 2016.  

DIDASCALIA. A edição utilizada foi: GIBSON, Margaret (ed.). The Didascalia 
Apostolorum in English. Cambridge: Cambridge University Press, 2011. 

EPOPEIA DE GILGAMESH. A edição utilizada foi: OLIVEIRA, Carlos. Epopeia de 
Gilgamesh. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

EURÍPIDES, As Bacantes. A edição utilizada foi: PEREIRA, Maria. Traduções do Grego. 
Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2017. 

HIPÓLITO DE ROMA. Tradição Apostólica. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2019.  

JUVENAL. Sátiras. New York: Harper & Brothers Publishers, 1881. 

PARMÊNIDES. Da Natureza. São Paulo: Loyola, 2002.  

PLAUTO. O Soldado Fanfarrão. A edição utilizada foi: The Comedies of Plautus. London: G. 
Bell and Sons, 1912.  

TERTULIANO. Sobre o Véu das Virgens. A edição utilizada foi: ROBERTS, Alexander; 
DONALDSON, James. (ed.). Ante-Nicene Fathers, vol. IV. New York: Christian Literature 
Publishing Co., 1885.  

TOMÉ. Evangelho Gnóstico de Tomé. (ed.). MIRANDA, Herminio. São Paulo: Editora 
Lachâtre, 1995.   

JOÃO CRISÓSTOMO. Homily XXVI. A edição utilizada foi: SCHAFF, Philip. (ed.). Nicene 
and Post-Nicene Fathers, vol. XII. Michigan: Eerdmans Publishing Co., 1889.  

 

 
 

 

 
​ ​ 44 
 

https://www.loebclassics.com/


 
 

BIBLIOGRAFIA SECUNDÁRIA 
 

AHMED, Leila. Women and Gender in Islam. New Haven: Yale University Press, 1992. 

AZEVEDO, Sarah. O adultério, a política imperial, e as relações de gênero em Roma. Tese 
de Doutorado. Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São 
Paulo. São Paulo, 2017.  

BEDUHN, Jason. “Because of the Angels”: Unveiling Paul’s Anthropology in 1 Corinthians 
11. Journal of Biblical Literature, v. 118, n. 2, 1999, pp. 295–320.  

CAIRNS, Douglas. The Meaning of the Veil in Ancient Greek Culture. In: 
LLEWELLYN-JONES, Lloyd (ed.). Women's Dress in the Ancient Greek World. 
Duckworth: Classical Press of Wales, 2002. 

CALDEIRA, Rodrigo; SILVEIRA, Emerson. Catholic Church and 
Conservative-Traditionalist Groups: the Struggle for the Monopoly of Brazilian 
Catholicism in Contemporary Times. International Journal of Latin American Religion, 
vol. 5, 2021, pp. 384–410.  

CIESLIK, Emma. Why a new generation of Catholic women is wearing chapel veils. Religion 
& Politics, 8 fev. 2022. Disponível em: 
https://religionandpolitics.org/2022/02/08/why-a-new-generation-of-catholic-women-is-we
aring-chapel-veils/. Acesso em: 18 set. 2024. 

CLELAND, Liza; DAVIES, Glenys; LLEWELLYN-JONES, Lloyd. Greek and Roman Dress 
from A to Z. London and New York: Routledge, 2007. 

CULHAM, Phyllis. Women in the Roman Republic. In: FLOWER, Harriet. The Cambridge 
Companion to The Roman Republic. Cambridge: Cambridge University Press, 2014.  

D'AMBRA, Eve. Private Lives, Imperial Virtues: The Frieze of the Forum Transitorium in 
Rome. Princeton:  Princeton University Press, 1993.  

D’ANGELO, Mary. Veils, Virgins, and the Tongues of Men and Angels. Women’s Heads in 
Early Christianity. In: EILBERG-SCHWARTZ, Howard; DONIGER, Wendy (ed.). Off 
with her head!: the denial of women's identity in myth, religion, and culture. University of 
California Press, 1995, pp. 131-164.  

DELANEY, Carol. Untangling the Meanings of Hair in Turkish Society. In: 
EILBERG-SCHWARTZ, Howard; DONIGER, Wendy (ed.). Off with her head!: the denial 
of women's identity in myth, religion, and culture. University of California Press, 1995, pp. 
53-75. 

DÉMARE-LAFONT, Sophie. “A cause des anges”: Le voile dans la culture juridique du 
Proche-Orient ancien. In: VERNIER, Olivier; BOTTIN, Michel; ORTOLANI, Marc (ed.). 
Etudes d’histoire du Droit privé en souvenir de Maryse Carlin. Paris: Editions La Mémoire 
du droit, 2008. 

DÜRING, Bleda. The imperialisation of Assyria: an archaeological approach. Cambridge 
University Press, 2020. 

 
​ ​ 45 
 

https://religionandpolitics.org/2022/02/08/why-a-new-generation-of-catholic-women-is-wearing-chapel-veils/
https://religionandpolitics.org/2022/02/08/why-a-new-generation-of-catholic-women-is-wearing-chapel-veils/


 
 

EDMONSON, Jonathan. Public Dress and Social Control in Late Republican and Early 
Imperial Rome. In: EDMONDSON, Jonathan et al. (ed.). Roman Dress and the Fabrics of 
Roman Culture. University of Toronto Press, 2008, pp. 21-46. 

FANTHAM, Elaine. Covering the Head at Rome. In: EDMONDSON, Jonathan et al. (ed.). 
Roman Dress and the Fabrics of Roman Culture. University of Toronto Press, 2008, pp. 
158-171. 

FEE, Gordon. The First Epistle to the Corinthians. The New International Commentary on 
the New Testament. Michigan: WB Eerdmans Pub. Co, 1987. 

GALTER, Hannes. Veil and Headscarf: Five Aspects of a Cultural Phenomenon. In: 
FABBRO, Roswitha; FALES, Frederick; GALTER, Hannes. ‘Headscarf and Veiling  
Glimpses from Sumer to Islam’. Venezia: Antichistica, v. 30, 2021. 

GILL, David. The Importance of Roman Portraiture for Head-Coverings in 1 Corinthians 11: 
2-16. Tyndale Bulletin, v. 41, n. 2, 1990, pp. 245-260. 

GLARE, Peter. (ed.). Oxford Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press, 1982. 

GONÇALVES, Beatriz. De Traditio Velum: O piedoso uso do véu na Patrística. Pneuma, v. 2, 
n.1, 2023, pp. 15–39.  

HEATH, Jennifer (ed.). The Veil: Women Writers on its History, Lore, and Politics. University 
of California Press, 2008. 

HEMELRIJK, Emily. Women and Society in the Roman World: A Sourcebook of Inscriptions 
from the Roman West. Cambridge: Cambridge University Press, 2020. 

HERSCH, Karen. A Cultural History of Marriage in Antiquity. London: Bloomsbury, 2021. 

HIGHWATER, Jamake. Myth and Sexuality. New York: Penguin Books, 1991. 

HUGHES, Lisa. Unveiling the veil: cultic, status, and ethnic representations of Early Imperial 
freedwomen. Material Religion, v. 3, n. 2, 2007, p. 218-241.  

KOSLIN, Désirée. “He hath couerd my soule inwarde” Veiling in Medieval Europe and the 
Early Church. In: HEATH, Jennifer (Ed.). The Veil: Women Writers on its History, Lore, 
and Politics. University of California Press, 2008, pp. 160-170.  

LANGLANDS, Rebecca. Sexual Morality in Ancient Rome. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2006. 

LEE, Adam. Political change in ancient Rome: the role of pudicitia and sophrosyne in Livy’s 
and Cassius Dio’s accounts on Lucretia. Dissertação de Mestrado. Amsterdam: Vrije 
Universiteit, 2023. 

LEONE, Massimo. Cultures of Invisibility: The Semiotics of the Veil in Ancient Judaism. In:  
CMECIU, Doina; STĂNCIULESCU, Traian (ed.). Transmodernity: Managing Global 
Communication. Proceedings of the Second ROASS Conference. Bacău: Alma Mater 
Publishing House, 2009. 

______. Cultures of Invisibility: The Semiotics of the Veil in Ancient Rome. In: Proceedings 
of the 8th Congress of the International Association for Visual Semiotics held in Istanbul. 
ISTANBUL: Istanbul Kültür Üniversitesi, 2007.  

 
​ ​ 46 
 



 
 

______. Cultures of Invisibility: The Semiotics of the Veil in Early Christianity. American 
University at Girne: North Cyprus, 2008.  

LEVINE, Molly. The Gendered Grammar of Ancient Mediterranean Hair. In: 
EILBERG-SCHWARTZ, Howard; DONIGER, Wendy (Ed.). Off with her head!: the 
denial of women's identity in myth, religion, and culture. University of California Press, 
1995, pp. 76-130.  

LEWIS, Charlton; SHORT, Charles. A Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press, 1879. 

LLEWELLYN-JONES, Lloyd. Aphrodite’s Tortoise: The Veiled Woman of Ancient Greece. 
Swansea: Classical Press of Wales, 2003. 

MONTERO, Santiago. Deusas e Adivinhas: Mulher e adivinhação na Roma Antiga. São 
Paulo: Editora Musa, 1998.  

NIBLEY, Hugh. Temple and Cosmos: Beyond This Ignorant Present. Maxwell Institute 
Publications, 2002. 

RICKS, Stephen D.; RICKS, Shirley S. With Her Gauzy Veil Before Her Face": The Veiling 
of Women in Antiquity. In: SKINNER, Andrew et al. Bountiful Harvest: Essays in Honor 
of S. Kent Brown. Maxwell Institute for Religious Scholarship, 2011, pp. 345-356. 

RODRIGUES, Amanda. Oh! Ide, Bacantes!: A Participação Feminina em Rituais 
Dionisíacos. Trabalho de Conclusão de Curso. Araraquara: Universidade Estadual Paulista 

Faculdade de Ciências e Letras, 2022.  

SCHÜSSLER FIORENZA, Elisabeth. In Memory of Her: a Feminist Theological 
Reconstruction of Christian Origins. New York: Crossroad, 1994.  

SEBESTA, Judith; BONFANTE, Larissa (ed.). The World of Roman Costume. University of 
Wisconsin Press, 2001. 

______. Judith. Women's Costume and Feminine Civic Morality in Augustan Rome. Gender 
& History, v. 9, n. 3, 1997, pp. 529–541. 

SEGAL, Alan. Paul the convert: The Apostolate and Apostasy of Saul the Pharisee. Yale 
University Press, 1990. 

SMITH, William (ed.). A Dictionary of Greek and Roman Biography and Mythology. 
London: John Murray, 1848.  

STAFFORD, Grace. Veiling and Head-Covering in Late Antiquity: Between Ideology, 
Aesthetics and Practicality. Past & Present, v. 263, n. 1, 2024, pp. 3–46. 

STAPLES, Ariadne. From Good Goddess to Vestal Virgins: Sex and Category in Roman 
Religion.  London /New York: Routledge, 1998.  

STEPHAN, Rita. Virtue and Sin: An Arab Christian Woman’s Perspective. In: HEATH, 
Jennifer (ed.). The veil: Women Writers on its History, Lore, and Politics. University of 
California Press, 2008, pp. 191–201.  

STOL, Marten. Women in the Ancient Near East. Berlim: De Gruyter, 2016. 

 
​ ​ 47 
 



 
 

SWAGGART, Jimmy. Bíblia de estudo do expositor. São Paulo: Ministério de Jimmy 
Swaggart, 2015. 

SYED, Jawad. An Historical Perspective on Islamic Modesty and its Implications for Female 
Employment. Equality, Diversity and Inclusion, v. 29, n. 2, 2010, pp. 150–166. 

TARIQ, Tahmina. Let Modesty Be Her Raiment: The Classical Context of Ancient-Christian 
Veiling. Implicit Religion, v. 16, n. 4, 2014, pp. 493–506.  

THOMPSON, Cynthia. Hairstyles, Head-Coverings, and St. Paul: Portraits from Roman 
Corinth. The Biblical Archaeologist, v. 51, n. 2, 1988, pp 99–115. 

VIEIRA, Maria; CERQUEIRA, Sofia. Tradicionalismo atrai jovens fiéis: missa em latim e 
mulheres de véu. Revista Veja. 8 nov. 2019. Disponível em: 
https://veja.abril.com.br/religiao/tradicionalismo-atrai-jovens-fieis-missa-em-latim-e-mulh
eres-de-veu. Acesso em 25 mar. 2025. 

WINTER, Bruce. Roman Wives, Roman Widows: The Appearance of New Women and the 
Pauline Communities. Cambridge: Eerdmans Publishing, 2003. 

WU, Rongxi. The Veil in Classical Antiquity: A Sociocultural and Exegetical Study of 1 
Corinthians 11: 2-16. Tese de doutorado. University of Sheffield, 2020. 

 
​ ​ 48 
 

https://veja.abril.com.br/religiao/tradicionalismo-atrai-jovens-fieis-missa-em-latim-e-mulheres-de-veu
https://veja.abril.com.br/religiao/tradicionalismo-atrai-jovens-fieis-missa-em-latim-e-mulheres-de-veu

	CAPÍTULO 1: Uma breve história do véu e seus simbolismos na Antiguidade 
	CAPÍTULO 2: A mulher velada: O ideal feminino em Roma 
	CAPÍTULO 3: Os esforços de Paulo para assimilar as virtudes e expugnar os “vícios pagãos” do culto cristão  
	 
	FONTES 
	 
	BIBLIOGRAFIA SECUNDÁRIA 

