N

Universidade de Brasilia
Instituto de Ciéncias Humanas

Departamento de Historia

A influéncia cultural romana no uso do véu no Cristianismo Primitivo

Maria Eduarda Augusto Itacaramby

Brasilia — DF

Julho / 2025



N

Universidade de Brasilia
Instituto de Ciéncias Humanas

Departamento de Historia

A influéncia cultural romana no uso do véu no Cristianismo Primitivo

Maria Eduarda Augusto Itacaramby

Trabalho de Conclusdo de Curso apresentado
ao Departamento de Historia do Instituto de
Ciéncias Humanas da Universidade de Brasilia
como requisito parcial para a obtencao do grau
de licenciado em Historia.

Orientador: Prof. Dr. Vicente Dobroruka

Brasilia — DF

Julho /2025



AGRADECIMENTOS

Gostaria de agradecer primeiramente a Deus, fonte verdadeira da luz e da ciéncia, que
derramou sobre as trevas da minha inteligéncia um raio de sua claridade, conduzindo-me para
escrever este trabalho.

Também a Virgem Santissima e Sao José, que ndo me desamparam em nenhum
momento da minha vida, especialmente durante esta graduagao.

Ao meu orientador, Vicente, por ter sido tdo solicito e paciente, ajudando em todas as
minhas davidas e anseios relacionados a esta pesquisa. Nunca imaginei encontrar um
orientador tdo extraordinario.

A toda a minha familia, por sempre terem me apoiado em todos os momentos da
minha histéria. Quero agradecer infinitamente a meus pais, Julio e Elis, pelo amor
incondicional, e aos meus irmdos, Carlos Cesar ¢ Ana Luiza, por todas as conversas na
cozinha e pela alegre companhia nesta trajetoria. Ter a presenga de vocés tornou esta
caminhada muito mais feliz.

Ao meu namorado, Jodo Pedro, que por tantas vezes me incentivou a continuar esta
pesquisa. Este texto ndo seria possivel sem vocé. O seu amor e carinho me deram forgas para
escrever, mesmo nos dias mais dificeis. Obrigada por ser um parceiro de coragdo tao bom.

As minhas queridas “donzelas”, Karen e Kamilla que, muito mais do que colegas de
profissdo, sdo verdadeiras irmas na fé. Santa Joana D'Arc disse para defendermos o que ¢
certo, mesmo que isso significasse estar sozinho. Entretanto, o Senhor, em sua infinita
Bondade, ndo permitiu que eu ficasse solitaria, mas me conduziu para que eu as encontrasse €
pudesse trilhar esse caminho ao lado de vocés.

Aos demais colegas e amigos, minha sincera gratidao por todo apoio, seja espiritual,

emocional ou intelectual, que me ajudou a chegar até aqui.



Jesus disse: Conhece o que esta ante teus olhos —
e o que te € oculto te sera revelado; porque nada ¢

oculto que ndo seja manifestado. [...]

Respondeu Jesus: Nao mintais a vés mesmos, €
ndo fagais o que ¢ odioso! Porquanto todas essas
coisas sao manifestas diante do Céu. Nao ha nada
oculto que ndo seja manifestado, e ndo ha nada

velado que, por fim, ndo seja revelado.

(Evangelho Apdcrifo de Sao Tomé, 5-6)



RESUMO

O presente trabalho tem como objetivo analisar a influéncia cultural romana no uso do
véu pelas mulheres no Cristianismo Primitivo, com énfase na Primeira Carta de Paulo aos
Corintios. O estudo investiga as origens do véu no Antigo Oriente Proximo, seu simbolismo
em sociedades do mundo antigo, e sua adaptacdo pelo Cristianismo como elemento de
modéstia e identidade religiosa. Destaca-se o papel do véu como marcador social e sua
relacdo com conceitos romanos associados a moralidade. A pesquisa demonstra como Paulo
assimilou valores pagaos e judaicos, transformando o véu em um instrumento de conversao e
integragao cultural. Além disso, explora o contexto de Corinto para entender como a pratica
do véu foi normatizada nas primeiras comunidades cristds. Por fim, discute-se brevemente a
permanéncia desse costume ao longo da tradi¢do cristd e o ressurgimento da pratica do uso do

véu na contemporaneidade.

Palavras-chave:

Literatura Paulina; Cristianismo Primitivo; Mulheres na Antiguidade.

ABSTRACT
The present work has, as the prime objective, the analysis of the roman cultural influence in
the use of the veil by the primitive/early christian women, with emphasis on the First Letter of
Paul to the Corinthians. The study investigates the origins of the veil in the Ancient Near East,
its symbolisms in ancient world societies, and its adaptation by Christianity as an element of
modesty and religious identity. The veil stands out as a social marker and has its relations with
roman concepts associated with morality. The research shows how Paul assimilated pagan and
jewish values, transforming the veil into an instrument of conversion and cultural integration.
Furthermore, it explores the context of Corinth to understand how the practice of the use of
the veil was standardized in the first christian communities. Finally, it discusses briefly the
permanence of this costume throughout de christian tradition and its resurgence in present

times.

Keywords:

Pauline Literature; Early Christianity; Women in Antiquity.



LISTA DE ABREVIATURAS
1 Cor — Primeira Carta de Paulo aos Corintios
AEC — Antes da Era Comum
Acdes e Prov. Mem. — Acdes e Provérbios Memoraveis, de Valério Maximo
Bac. — As Bacantes, de Euripedes
Ct — Cantico dos Canticos
Da Nat. — Da Natureza, de Parménides
Deipnos. — Os Deipnofisistas, de Ateneu
Dn — Daniel
Dt — Deuterondémio
EC — Era Comum
Gal — Carta de Paulo aos Galatas
Gn — Génesis
Gilg. — Epopeia de Gilgamesh
His. Rom. — Historia de Roma, de Dido Cassio
Hom. — Homilia XXVI, de Joao Cris6stomo
1. — Iliada, de Homero
Is — Isaias
Metam. — Metamorfoses, de Apuleio
OCD — Dicionario Classico de Oxford
Od. — Odisseia, de Homero
OLD — Dicionario de Latim de Oxford
Pedag. — O Pedagogo, de Clemente de Alexandria

Ques. Rom. — Questoes Romanas, de Plutarco



RGDA — Res Gestae Divi Augusti, de Augusto César

Sat. — Satiras, de Juvenal

Antig. Rom. — Antiguidades Romanas, de Dionisio de Halicarnasso
Sobre a Ling. Lat. — Sobre a Lingua Latina, de Marcos Varro
Sobre o Véu das Virg. — Sobre o Véu da Virgens, de Tertuliano
Sold. Fanf. — O Soldado Fanfarrdo, de Plauto

Trad. Apos. — Tradig¢do Apostolica, de Hipodlito de Roma

As referéncias completas das obras citadas estdo presentes na bibliografia deste trabalho.



SUMARIO

CAPITULO 1: Uma breve histéria do véu e seus simbolismos na Antiguidade

CAPITULO 2: A mulher velada: o ideal feminino em Roma

CAPITULO 3: Os esforgos de Paulo para assimilar as virtudes e expurgar os “vicios pagios”

do culto cristdo
FONTES

BIBLIOGRAFIA SECUNDARIA ..., 45



INTRODUCAO

O véu ¢ um elemento cultural, étnico e religioso que na contemporaneidade ganhou relevancia
no Ocidente devido ao crescimento do Isld' nos territdrios europeus € norte-americanos.
Assim, esse acontecimento acabou gerando um aumento nas pesquisas relacionadas a esse
tema, na tentativa de compreender melhor os aspectos que circundam o ato de velar-se em
diversas culturas e periodos. Na conclusdo desta pesquisa, discute-se também um fenémeno
que estd ocorrendo nos ultimos anos, onde jovens mulheres cristds estdo voltando a se velar
nas igrejas’ (CIESLIK, 2022).

Dessa forma, o presente trabalho tem por objetivo discutir questdes relacionadas ao
uso do véu pelas mulheres nos primeiros séculos da Era Comum, e como se deu a influéncia
romana no desenvolvimento desse costume, tendo em vista o processo de conversdao do
paganismo e do Judaismo para o Cristianismo. Posto isto, a analise terd como base o capitulo
11 de Paulo em sua Primeira Carta aos Corintios, escrita entre 53—55 EC (FEE, 1987, p.15),
pois ¢ a partir desse texto que se tem o primeiro registro escrito do pedido que as mulheres
cristds cubram suas cabecas. Posteriormente, esse texto ird influenciar alguns outros escritos
cristaos, além de outros autores do Cristianismo Primitivo, como Tertuliano, Cipriano de
Cartago, Jodo Crisdstomo e outros que trabalharam com esse costume.

Nesse sentido, o véu pode ser pensado como um tecido que cobre parcial ou
totalmente a cabeca, as vezes ocultando uma parte da face e, dependendo da cultura e da
época, suas cores ¢ formatos possuem significados diferentes. Dessa maneira, para as

mulheres, cobrir a cabeca pode expressar piedade, mas existem também outros elementos

' No Isld, o uso do véu pelas mulheres é uma prética bastante comum, sendo esse costume baseado na sharia
islamica (sistema juridico do Isld, ou seja, um conjunto de normas reguladoras da vida dos fiéis), no Corao e no
hadith (tradi¢des do Profeta Maomé que complementam o Cordo). Desse modo, muitos estudiosos mulgumanos
sugerem o véu para as mulheres devido as diferencas entre homens e mulheres em sua natureza, temperamento e
vida social, tendo em vista a importdncia da modéstia nessa tradigdo religiosa. Entretanto, existem algumas
controvérsias em relagdo aos textos sagrados e a interpretacdo do ato de cobrir a cabega. Para ver mais,
recomendo Jeri A. Sechzer. Islam and woman: Where tradition meets modernity: History and interpretations of
Islamic women’s status. Sex roles, v. 51, n. 5-6, pp. 268-269, 2004.

2 O costume do véu esta presente na tradi¢do cristd pelo menos desde o pedido de Paulo em 1 Cor. Entretanto,
essa tendéncia muda de acordo com variagdes geograficas, de tempo, cultura e moda. Por exemplo, apos o
Concilio do Vaticano II, o uso do véu caiu em desuso entre as mulheres catolicas, pois ndo existia mais uma
obrigacdo candnica para tal, prevista antes no Cddigo de Direito Canonico de 1917, no canon 1262. No entanto,
nas ultimas décadas houve um aumento de mulheres interessadas em usar o véu nas celebragoes liturgicas,
devido ao crescimento dos movimentos tradicionalistas. Para se aprofundar mais, recomendo Emma Cieslik;
Robert Phillips. Veiled Heads, Venerating Hearts: The Return of Veiling among US Catholics Post Vatican II.
The International Journal of Religion and Spirituality in Society, Granada, v. 12, n. 2, pp. 43-58, 2022.



relacionados a quando, como e porqué usa-lo, pois apesar dos motivos religiosos e culturais,
uma mulher poderia usar o véu por questdes praticas, como para proteger a si mesma das
intempéries do sol, do vento e de excrementos de animais (STAFFORD, 2024, p. 7). Ha
também o elemento da moda, pois o véu pode ser pensado, além das questdes religiosas e
morais, como uma tendéncia no ambito das vestimentas.

Segundo Llewellyn-Jones (2003, pp. 11 e 43), as representagcdes das mulheres veladas
variavam de acordo com o tempo e o lugar. Apesar de ser perigoso utilizar apenas a arte como
identificador de modas correntes de vestuario, sabe-se que as roupas utilizadas pelas mulheres
em esculturas e vasos provavelmente refletem a vida real na pratica e a moda do momento,
uma vez que “os estilos de véus utilizados [...] vAo certamente representar a tendéncia do
periodo, at¢ de um pouco antes. [...] Adicionalmente, a moda nas roupas mudou muito
devagar no mundo antigo” (WU, 2020, p. 27).

Inclusive, sabendo que toda moda ¢ identitiria, as vestimentas em voga possuem
carater simbolico, onde a moral ¢ veiculada pelas vestes. Essa questdo pode ser evidenciada
na passagem de O Soldado Fanfarrdao, onde um escravo instrui um velho homem a trazer sua
cortesd e “trancar seus cabelos e amarrar com a vittae®, assim como a moda das matronas, e
desse modo pode fingir que ela ¢ a sua esposa” (Plauto, Sold. Fanf., 3.1).

Sob esse viés, o foco deste estudo serd a perspectiva litargico-religiosa do uso da
cobertura da cabega pelas mulheres, e qual a sua relagdo com a cultura material predominante
no Império Romano, tendo em vista que, segundo Gill (1990, p. 254), o encorajamento de
Paulo para que as mulheres se cubram com o véu deve ser visto como um incentivo para reter
certos valores da sociedade tradicional romana, como a ideia de pudicitia* e prudentia®
(WINTER, 2003, pp. 101-102). Nessa conjuntura, ao manter certos principios comuns da
época na nascente moral crista, percebe-se que Paulo utiliza o véu como um elemento
facilitador do processo de conversdo, ao assimilar as virtudes pagas e judaicas associadas ao
véu a pratica cristd, uma vez que a ideia de modéstia e pudor seriam semelhantes e tornaria
mais facil a mudanga para determinada comunidade, tendo em vista que a conversao consiste

cm

3 A vittae era utilizada como um simbolo de respeitabilidade para as meninas € esposas. Ela pode ser traduzida
como “faixa para a cabega”, funcionando como um certo tipo de prote¢do moral.

* De acordo com o OLD, pudicitia significa “pureza sexual, castidade, virtude”. Além disso, ela também era
adorada como uma deusa, sendo cultuada na Grécia e em Roma como a personificacdo da modéstia, e mulheres
que estavam em seu segundo casamento ndo poderiam tocar sua estatua. Na arte, ela ¢ representada como uma
matrona em trajes modestos.

> Segundo o OLD, prudentia significa sabedoria, sagacidade, discrigdo.



uma nova e consciente escolha para socializar com um grupo particular — a
ressocializagdo. O convertido constréi uma nova estrutura de realidade,
correspondendo a estrutura do grupo unido. Os valores do novo grupo formam a
nova realidade do convertido. O grau de ressocializacdo depende da distancia que o
convertido deve percorrer entre as comunidades antiga ¢ nova ¢ da for¢a do novo
comprometimento (SEGAL, 1992, p. 74)°.

Entretanto, faz-se necessario entender que o uso do véu ndo era um costume exclusivo
das sociedades greco-latinas e judaicas, pois € possivel tragar uma genealogia geografica de
comunidades anteriores a essas, € que também consideravam o véu como um elemento
importante nos costumes, inclusive criando leis para normatizar esse processo.

O véu era utilizado em diferentes contextos e por distintas sociedades, como os
assirios, babilonios, persas, entre outros, sendo presente em cerimdnias importantes, como
casamentos, rituais religiosos, funerais e na vida doméstica cotidiana das mulheres. O cabelo
coberto pelo véu é usado em rituais’ pois implica movimento e mudanga, passagem e
negociacdo, mudanga no status, ja que capillus, a palavra latina para cabelo, significa
“pequena cabeca”, mostrando que o cabelo atua como uma metonimia para a pessoa inteira
(LEVINE, 1995, p. 85).

Vale ressaltar que além dos fatores morais e sociais, 0 uso do véu dentro da assembleia
também servia para evitar distragdes durante o culto, tanto em relagdo a propria mulher que se
cobria quanto para protegé-la dos olhares masculinos, ja que seu cabelo poderia causar
desatengdo para eles mesmos. Essa ideia estd presente desde os cultos pagdos, inclusive
possuindo justificativas mitoldgicas® para melhor compreendé-la.

Nessa conjuntura, a moral romana foi um elemento importante para a consolidagdo do
uso do véu pelas mulheres, uma vez que associou virtudes a tal pratica. O ato de revestir a

cabeca diferenciaria as mulheres “respeitdveis” daquelas consideradas hetairai’, pois as

® As tradugdes dos textos escritos em lingua estrangeira foram feitas pela autora deste trabalho de conclusio de
curso.

7O uso do véu ¢é principalmente utilizado em ritos de passagem, como o casamento, mas também pode ser visto
em outras circunstancias. Em um ritual da alta sacerdotisa de Baal, em Emar, ela era velada como uma noiva. Em
ritos funerarios, o véu também era adotado. Para saber mais, recomendo Marten Stol. Women in the Ancient Near
East. Berlim: De Gruyter, 2016. No contexto religioso greco-romano, o ato de cobrir os cabelos pelas mulheres
pode ter sido costumeiro. Nos ritos de sacrificio, mulheres e homens cobriam suas cabecas, assim como as
noivas e algumas sacerdotisas, como as virgens vestais. No capitulo 1 deste trabalho irei contextualizar mais
sobre o véu e seus usos na Antiguidade.

8 Plutarco, em suas Questées Romanas, procura entender porque os romanos adoram os deuses de cabega
coberta, mas ao tratar com homens importantes, eles descobrem suas cabecas. Dessa maneira, ele explica que
esse costume esta baseado no conto de Enéias. No capitulo 1 deste trabalho trarei mais informacdes sobre o mito
supracitado.

? Segundo o OCD, hetairai pode ser traduzido como companhias femininas pagas para realizar favores sexuais.
Entretanto, elas se diferem das pornai, que eram prostitutas comuns, uma vez que elas eram conhecidas por sua

8



roupas serviam para distinguir as pessoas e seus determinados papéis sociais, ideia que
resume sucintamente o principio subjacente a algumas leis romanas sobre esta questdo'”
(WINTER, 2003, p, 85).

Sabendo disso, as matronas'' representavam o simbolo da modéstia e do pudor, pois a
cabecga coberta evidenciava publicamente seu stafus de casada. Assim, o véu adquiria um
sentido cultural para a menina a partir do momento que ela poderia casar-se pois, uma vez
desvelada pelo seu marido, seu cabelo € coberto contra os olhos dos demais e, além disso, o
simbolo de transformagdo de sua passagem de virgem para esposa era representada pelo
cabelo coberto (LEVINE, 1995, p. 96 € 102). Dessa maneira, a sftola'? e a vittae eram as
vestimentas basicas da esposa casta durante a sua vida. Ao longo do tempo, as possiveis
alteragdes que ocorriam no sfatus de sua familia eram evidenciadas pelas mudangas nos
penteados ou no uso de coberturas para a cabeca (SEBESTA, 2001, p. 49).

Sob esse viés, durante o império de Augusto, foram criadas diversas leis com forte
teor moral, a fim de incentivar a virtude em seus cidaddos, uma vez que “com essas leis,
Augusto tentou ‘restaurar o sentimento moral e o respeito proprio aos homens que
sobreviveram a uma catastrofe historica, na qual os melhores provavelmente foram mortos’”
(RADITSA, 1980, p. 282 apud REED, 2013, p. 18).

Nesse sentido, o imperador se firma na justificativa que esta resgatando uma moral
mais antiga que deve servir de exemplo para os seus contemporaneos, uma vez que ele afirma
que “com essas leis que passaram com a minha proposta eu trouxe de volta muitas praticas

exemplares de nossos ancestrais que estavam desaparecendo em nosso tempo, e de muitas

influéncia sobre homens poderosos, bem como por sua riqueza e inteligéncia. Em Deipnos., Ateneu, que foi um
escritor grego da Roma Antiga diz que “agora ndo falo de mocas tocadoras de flauta [...] que ndo contra a
vontade, por um pagamento adequado, suportaram o amor de homens vulgares; mas eu tenho falado de hetceerce
profissionais regulares — isto ¢, daquelas que sdo capazes de preservar uma amizade livre de trapagas.”
(Deipnos., 13.28).

' As Leis Augustas sobre o casamento sdo de extrema importincia para se pensar sobre temas como castidade e
respeitabilidade em relacdo a mulher romana. As reformas no corpus juridico estavam relacionadas ao adultério
e estupro, mas também as vestimentas, que passaram por um processo de regulamentacdo para sinalizar o status
legal e a classe de uma mulher. Por exemplo, mulheres que foram condenadas pelo crime de adultério eram
obrigadas a vestir a foga como um simbolo de sua vergonha, e ndo eram mais elegiveis para utilizar o véu de
casamento. No capitulo 2 deste trabalho irei tratar mais das leis ¢ o ideal feminino em Roma.

" A cidadi romana da elite, uma vez casada, tornava-se uma matrona. Elas eram o ideal feminino, representadas

como uma mulher modesta, leal e honravel.

12 Tnicialmente usada apenas por mulheres das familias patricias, a sfola se tornou permitida para todas as
esposas de cidaddos romanos apos a Segunda Guerra Punica. Era um longo vestido, sem mangas, em forma de
tubo e de material bastante grosso, que caracterizava a matrona romana. Simbolizava sua respeitabilidade e
carater moral, especificamente castidade e fidelidade conjugal, enquanto seu comprimento e volume desviavam
o olhar masculino e sinalizavam imunidade a abordagens improprias e indesejadas. Era, portanto, uma
vestimenta protetora. Para saber mais sobre as vestimentas do mundo antigo, recomendo Liza Cleland; Glenys
Davies; Lloyd Llewellyn-Jones. Greek and Roman Dress from A to Z. London /New York: Routledge, 2007.



formas eu mesmo transmiti praticas louvaveis para a posteridade pela imitacdo deles”
(RGDA, 8.5).

Outrossim, tendo em vista o contexto cristdo, faz-se necessario contextualizar a cidade
de Corinto, pois € para l4 que a carta de Paulo esta enderecada. Essa cidade era uma colonia
bastante cosmopolita, e sabe-se que nela havia um intercimbio consideravel entre elementos
pagdos, judaicos e cristdos. Sua histéria estd dividida em dois periodos, sendo conhecidos
como a Corinto grega, datada desde os tempos gregos antigos até a sua destruicao, em 146
AEC, e a Corinto romana, que vai desde a ocupagdo de Julio César em 44 AEC,
transformando-a em colonia, até o periodo bizantino. Sabendo disso, tendo em vista que Paulo
ficou um tempo consideravel nessa cidade entre 50 e 60 EC, o presente trabalho terd como
base o contexto da Corinto romana (THOMPSON, 1988, p. 100).

Nesse sentido, a cidade era uma metropole de pluralismo, uma vez que suas riquezas
eram advindas do comércio e da enorme quantidade de cortesds de Afrodite. A maior parte de
seus habitantes eram veteranos de guerra ¢ homens livres, ou seja, os cidadaos urbanos pobres
de Roma. Os governantes e magistrados da cidade eram enviados da elite romana. Apesar da
existéncia do passado grego na coldnia, lembrado em alguns festivais, o elemento dominante
da cidade era romano, representado principalmente por edificios publicos na época da visita
de Paulo (WU, 2020, pp. 45 ¢ 91).

Os crentes de Corinto provavelmente foram influenciados pelos cultos pagaos antes de
se converterem ao Cristianismo, uma vez que a maioria dos conversos eram gregos €
romanos, apesar de existir alguns membros da comunidade que possuiam origem judaica'®
(WU, 2020, p. 20). Assim, a escolha de pensar na influéncia romana, e nao grega, no uso do
véu nos escritos de Paulo se baseia em Gill (1990, p. 245) pois, segundo ele, para melhor
entender o contexto cultural ou historico dessas cartas, faz-se necessario 1é-las no contexto de
uma colonia romana, ndo de uma cidade grega, ja que as instituicdes, procedimentos legais,
costumes sociais, arquitetura e, até certo ponto, a linguagem deviam mais a Roma do que ao
mundo grego.

Além disso, os romanos tinham uma noc¢ao mais simbdlica das vestes do que os

gregos, uma vez que

Os romanos desenvolveram uma fixagdo com roupas adequadas para
ocasides seculares e sagradas e, consequentemente, as roupas romanas sao

13 Para saber mais sobre a formagdo da ekklesia em Corinto, recomendo Rongxi Wu. The Greeks and Romans as
the Majority of Participants in the ekklesia at Corinth. In: The Veil in Classical Antiquity: A Sociocultural and
Exegetical Study of 1 Corinthians 11: 2-16. Tese de doutorado. University of Sheffield, 2020, pp. 19-20.

10



muitas vezes mais simbdlicas do que as vestes gregas. As roupas gregas
tendiam a permanecer as mesmas para diferentes atividades, enquanto as
vestimentas romanas eram trocadas em  diferentes  ocasides
(LLEWELLYN-JONES, 2003, p. 280).

Sendo assim, o presente trabalho ira discutir também sobre alguns ritos pagaos e como
eles possivelmente influenciaram o uso do véu pelas cristds primitivas, seja no processo de
assimilacdo, atuando como um facilitador no processo de conversdo, seja expurgando
comportamentos considerados imorais que ndo se encaixavam dentro da proposta da nova
religido.

Sobre a carta de Paulo, alguns autores como Swaggart (2015) e Segal (1990)
acreditam que a prescri¢do do uso do véu seria apenas para comunidade de Corinto, devido a
necessidade de diferenciar as mulheres respeitaveis daquelas promiscuas, ndo representando
assim uma normativa para os demais cristaos.

Entretanto, pode-se inferir que o pedido do apdstolo se apresenta como uma regra para
todas as comunidades cristas, pois seu foco estava na cidade de Corinto devido as diferengas
de costumes entre a Corinto greco-romana e as comunidades com as quais Paulo estava mais
habituado, onde o uso do véu era mais comum'> (THOMPSON, 1988, p. 113). Além disso, o
uso do véu ndo era apenas um costume cultural “pois, se assim o fosse, Sdo Paulo ndo
apontaria a observancia de seu uso nas outras igrejas € a mesma nao seria conservada pelos
Pais da Igreja de diversos locais, tanto latinos como gregos, orientais ¢ ocidentais, sendo que
somente em Corinto” (GONCALVES, 2023, pp. 33-34).

Portanto, esse trabalho tem por objetivo compreender as relagdes entre o uso do véu,
a cultura romana e o Cristianismo Primitivo, € como isso foi importante no processo de
conversao de uma religido para outra por parte das mulheres. Desse modo, faz-se necessario
entender o ideal feminino em Roma, além de outras influéncias, como a moda, a cultura paga
e judaica, que foram importantes dentro do contexto dos escritos paulinos, estes que
inspiraram a tradi¢do cristd do véu nos proximos séculos da Antiguidade, sendo transmitida

por pensadores como Tertuliano, Jodo Crisdstomo, entre outros.

' Para ver mais, Llewellyn-Jones recomenda o livro Margarete Bieber; Felix Eckstein. Entwicklungsgeschichte
der griechischen Tracht: von der vorgriechischen Zeit bis zum Ausgang der Antike. Berlin: Gebr. Mann, 1967.

15 As comunidades ao sul da Asia Menor, Siria e Arabia sdo mais familiares a Paulo, e em Tarso, cidade onde
nasceu, o velar-se completamente era um sinal aparente de respeitabilidade da mulher. Na Ardbia romana
pré-islamica, o uso do véu por mulheres ndo-cristas, cobrindo inclusive a face, ¢ um costume que Paulo deve ter
observado em sua estadia na Arabia, mencionada em Gal 1.

11



CAPITULO 1: Uma breve histéria do véu e seus simbolismos na Antiguidade

O uso do véu € uma pratica milenar, e tal costume se perpetua em algumas sociedades
até hoje, transitando aspectos culturais, religiosos e de tendéncias de moda. Segundo Heath
(2008, p. 5), a ideia de se velar comegou com a observagdo dos mistérios da natureza, como
ao contemplar os eclipses do sol e da Iua e as ondas do oceano.

Na Grécia Antiga, a deusa Nyx, “noite”, é representada com o seu véu obscuro sobre a
Terra, enquanto Selene, que seria a personificacio da Lua, surge usando um véu na
iconografia mitologica. Nesse sentido, o ato de velar-se ¢ em si mesmo um mistério pois, de
certo modo, ¢ estar escondido (HEATH, 2008, p. 6). Além disso, podemos perceber também a
presenca simbdlica do véu no contexto filoséfico dos pré-socraticos, especialmente no poema

Da Natureza, de Parménides, onde ele descreve:

O eixo silvava nos cubos como uma siringe, incandescendo ao ser movido pelas
duas rodas que, com uma forga vertiginosa, o impulsionavam de um lado a outro.
Foi quando, apressadas, as jovens filhas do Sol vieram em meu auxilio,
conduzindo-me de volta da regido da Noite para a luz. Com maos delicadas, elas
levantaram os véus que ocultavam minha cabeca, libertando-a das sombras e
trazendo-me a clareza do conhecimento (Da Nat., 1).

Neste contexto, a retirada do véu representa a transi¢do do desconhecido ao
conhecido, do obscuro para o iluminado, portanto, emerge como um simbolo de algo que
encobre a verdade das coisas, e sua remo¢ao, um ato de revelacdo e tomada de consciéncia
para o que realmente sdo.

Dessa maneira, tendo em vista o estudo sobre este adereco ¢ as limitagdes relacionadas
a essa pesquisa'®, sabe-se que ja no terceiro milénio AEC encontraram esculturas em Mari
representando mulheres com suas cabegas cobertas por um manto, € que o uso do véu teria
sido bastante comum no norte e oeste da Mesopotamia, ja que as evidéncias mais antigas vem
de Ebla e Mari, indicagdes que podem significar que o uso do véu originou-se na Antiga Siria
(GALTER, 2021, p. 22). Nesse sentido, ¢ possivel inferir que essa vestimenta comegou a se
desenvolver no mundo do Antigo Oriente Proximo originalmente nas cerimonias de

casamento'’. Assim, a noiva tinha sua cabega coberta apenas durante as bodas, e essa ago,

'® As principais fontes historicas acerca do véu sdo de objetos artisticos, como esculturas, pinturas, placas
votivas, uma vez que os tecidos sdo materiais frageis que se deterioram facilmente com o passar do tempo. Desse
modo, na maioria dos casos as cores originais foram perdidas, dificultando o processo de distinguir diferentes
estilos e, portanto, mesmo quando o véu ¢ citado em escritos, ndo se sabe muito sobre sua aparéncia, tamanho ou
uso.

7 Essa tradi¢gdo remontaria aos costumes matrimoniais do primeiro milénio AEC. Segundo Sophie
Démare-Lafont. “A cause des anges™: Le voile dans la culture juridique du Proche-Orient ancien. Etudes de droit
privé en souvenir de Maryse Carlin. Paris: Editions La Mémoire du Droit, 2008, ¢ possivel deduzir esse fato

12



juntamente com o pagamento do presente nupcial, marcariam o casamento
(DEMARE-LAFONT, 2008, pp. 236 ¢ 240). No entanto, é possivel inferir que a partir do
Império Assirio Médio'® esse acessorio se tornou uma vestimenta comum para a mulher
casada em seu cotidiano, pois € no século XIII AEC que se tem os primeiros registros escritos
acerca do véu, especificando normativas assirias acerca de quem deve ou ndo deve cobrir a
cabega em publico (STOL, 2016, p. 26).

Nesse sentido, essas leis se restringiam as mulheres nobres, solicitando que elas nao
saissem nas ruas publicas com a cabeca descoberta, enquanto o ato de velar-se era proibido
para as mulheres comuns e prostitutas (RICKS, 2011, p. 346). Desse modo, o véu nessa
circunstancia tinha a fun¢do social de diferenciar as classes sociais e identificar as mulheres
“respeitaveis”. Assim,

as mulheres se velavam na vida comum do dia a dia [...]. E bem concebivel que
mulheres na Assiria, Ebla e Aleppo, ou seja, no norte e noroeste, sempre andavam
veladas apds o casamento. Para a Assiria, isso parece mais provavel por conta de um
longo pardgrafo nas leis da Assiria Média [...], que mostra que usar o véu na rua
parece ter sido um privilégio, e a lei estabelecia quem tinha direito a isso ou ndo
(STOL, 2016, p. 24).

Comportamento semelhante pode ser percebido na Antiga Mesopotimia € nos
Impérios Macedonio e Persa, onde mulheres da elite se cobriam como simbolo de
respeitabilidade e prestigio (AHMED, 1992, p. 15). Para os sumérios e acadios, a autoridade
era esperada do homem no matriménio, enquanto a pureza, representada pelo uso do véu, ¢é
vista como uma caracteristica desejada para as mulheres (STOL, 2016, p. 16).

Dessa maneira, o véu para os assirios era utilizado como um simbolo do elevado
status social da mulher, j4 que a pessoa velada, seja esposa, concubina ou filha virgem era
identificada visualmente como aquela que estava sob a protecdo de um homem e, portanto,
era inviolavel. Por outro prisma, aquela que tinha sua cabeca descoberta era vista como
desprotegida e vulneravel a importunagdo sexual de outros homens (LLEWELLYN-JONES,
2003, p. 125).

Ao cobrir a cabe¢a, a mulher mostra visivelmente que ¢ “apropriada” e esta sob a
protecdo de seu pai, uma vez que ¢ ele que garante a virgindade da menina até transferi-la

para seu marido. Assim, ao cobrir seus cabelos, a mulher indica que “seu campo fértil ndo esta

tendo como base fontes da Anatodlia e Siria dos sécs. XIX e XVIII AEC, cruzando com elementos conhecidos da
Biblia. Entretanto, ela ndo explicita quais sdo essas fontes.

'8 O Império Assirio Médio perdurou do séc. XIV AEC até o séc. X AEC, e foi o primeiro periodo de
ascendéncia da Assiria como um império, sendo marcado pelo desenvolvimento tecnoldgico, social e religioso.

13



livre para ser plantado; ele tem limites e pertence a um homem. Esses limites, assim como a
terra, nao podem ser transgredidos sem duras consequéncias” (DELANEY, 1995, p. 64).

Sendo assim, o exemplo assirio revelaria a importancia que o véu adquiriu como uma
evidéncia do status social da mulher, uma vez que “no inicio do segundo milénio, [0 véu]
materializou-se um momento de formag¢do do matrimonio; alguns séculos depois, torna-se um
a manifestacio duradoura de um estatuto juridico e de uma posi¢do social®”
(DEMARE-LAFONT, 2008, p. 249). Na Epopeia de Gilgamesh, conto mesopotamico épico
considerado uma das obras literarias mais antigas do mundo, evidencia que as noivas
utilizavam o véu, ja que “Gilgamesh tocou o coracdo de Enkidu, mas ele ja ndo batia; seus
olhos também ndo tornaram a se abrir. Gilgamesh entdo cobriu 0 amigo com um véu, como o
noivo cobre a noiva” (Gilg, 8.59). Desse modo, ¢ possivel perceber duas questdes
importantes: o véu era um elemento utilizado nos velérios, ¢ as mogas cobriam suas cabegas
na cerimdnia de bodas (STOL, 2016, p. 22).

No universo mitologico, o uso do véu pode ser evidenciado na Antiga Mesopotamia,
Peninsula Ibérica e no mundo greco-romano ao analisar suas representacdes iconograficas.
Ishtar, que representa uma divindade importante para os babilonios e assirios, assim como
fsis, deusa da fertilidade e maternidade para os egipcios e Astarte, protetora da sexualidade
para os fenicios, frequentemente sdo retratadas veladas. Dessa forma, o véu pode ser
considerado também uma afirmacao da face, pois serve como uma expressao da cabega e do
cabelo, ocultando algo que deve estar reservado para o marido. Assim, as estatuas das deusas
antigas sumérias, babilonicas, fenicias e egipcias eram frequentemente cobertas durante
procissoes nos dias sagrados, indicando um conhecimento divino profundamente escondido
(HEATH, 2008, p. 8).

Nesse sentido, a deusa Ishtar, que os gregos sintetizaram como Afrodite e na Siria
fenicia ficou conhecida como Astarte, era a divindade do amor, e seus templos eram
frequentemente visitados por homens que tinham relagcdes sexuais com suas sacerdotisas.
Essas mulheres eram distinguidas das demais devido ao seu cabelo longo e solto, além de
apresentar seus rostos descobertos, enquanto as mogas de casas respeitaveis cobriam suas

cabegas em publico para evidenciar seu elevado status social (STEPHAN, 2008, p. 195).

' As alusdes ao uso do véu desapareceram no final do segundo milénio, tanto nas fontes juridicas quanto
epistolares, provavelmente devido ao fato do véu ter se instaurado na paisagem urbana cotidiana e, portanto,
tornou-se um simbolo feminino que ninguém pensou em teorizar ou questionar naquela regido e época.

14



Outrossim, durante o ritual do casamento, o ato de desvelar a noiva — pratica comum
até hoje — foi um elemento essencial para os antigos. O termo “conhecer”, bastante usado
dentro do contexto biblico para denotar relacdes sexuais provavelmente tem origem no
costume do noivo levantar o véu de sua noiva para vé-la antes da consumacgao do casamento.
Desse modo, a propria Biblia diz que Rebeca se cobriu com véu quando viu seu futuro
marido, Isaac, (Gn 24:65) pois tinha-se a ideia de que ver a face da noiva demandava um nivel
de intimidade com ela (STOL, 2016, p. 22).

Na cerimonia de bodas israelita-judaica antiga, desvelar a noiva se apresenta como um
gesto simbdlico onde o noivo toma posse da mulher como sua amante ou propriedade, sendo
essa parte da cerimoOnia logo antes da consumacdo, onde o casal se torna uma sé carne
(RICKS, 2011, 348-349). Um exemplo interessante ¢ o de Jacd, que na historia biblica se
casa com a irma da moca que ele realmente desejava, gerando um constrangimento com seu
sogro Labdo. Tendo pedido a mao de Raquel em casamento, depois de sete anos de trabalho
lhe ¢ dado Léa, e Jaco ndo havia percebido pois ela tinha sua face velada durante a cerimonia
das bodas (Gn 29:26-27).

Um fato interessante ¢ que a palavra hebraica para noiva ou nora, kalah, advém da raiz
semitica®® do verbo “cobrir” e, portanto, o ato de cobrir a face e a cabega da mulher ja seria o
casamento em si, pois estaria incorporando a mog¢a a familia e a prote¢do do sogro. Além
disso, ao ser separada do profano e consagrada, a noiva simbolicamente corresponde a vitima
sacrificial, sendo o ritual marcado pelo fato de cobrir a cabega (LEVINE, 1995, p. 100-101).

Nesse sentido, j4 no Talmude* Babilonico é possivel encontrar evidéncias sobre a
importancia das mulheres cobrirem suas cabega, pois era considerado uma transgressao
gravissima a mulher casada sair em publico com seus cabelos a mostra, e a infratora poderia
ser rejeitada sem pagamento do seu contrato marital (SEBESTA; BONFANTE, 2001, p. 186).

Assim, “as mulheres, como potenciais objetos de vergonha familiar por meio da sexualidade

2 A raiz semitica se refere a uma familia de linguas, como por exemplo o 4rabe, aramaico, hebraico, entre outras,
e que provém de uma lingua original comum.

21 O Talmude é um sumdrio oral das leis e tradi¢des judaicas, sendo considerado, depois da Torah, o livro mais
importante para os judeus. Seus textos foram extensivamente estudados nas academias de Jerusalém e Babilonia
dos primeiros séculos da Era Comum, gerando duas versdes diferentes, apesar de ambas discutirem sobre a
Mishnd (compilagdo de ensinamentos orais). O Talmude Babilonico é mais amplamente estudado pois €
considerado mais elaborado que o de Jerusalém, uma vez que a Babilonia (atual Iraque) dos sécs. V e VI tinha
uma situacdo economica melhor e maior estabilidade politica, possuindo um corpo escrito mais detalhado e com
explicagdes mais profundas sobre a Mishna. Desse modo, apesar do Talmude de Jerusalém ter sido importante,
seu impacto foi limitado nos séculos seguintes do Judaismo. Para saber mais, recomendo Jacob Neusner. The
Talmud: What it is and what it Says. Oxford: Rowman & Littlefield, 2006.

15



masculina predatdria, precisavam de coberturas protetoras reais ou figurativas para sua honra,
e o véu fornecia uma dessas barreiras” (KOSLIN, 2008, p. 160).

Na historia biblica de Susana, € possivel perceber isto de forma mais clara. A narrativa
conta sobre uma piedosa jovem que ao recusar os avangos sexuais de dois ancides amigos de
seu marido, ¢ acusada falsamente de atos libidinosos por eles. No julgamento, ela ¢
apresentada velada para os juizes, mas “aqueles homens perversos mandaram tirar o véu para
ficarem satisfeitos com sua beleza” (Dn 13:32). Dessa maneira, a esposa, ao se cobrir, faria do
véu um escudo contra o olhar tentador e a seducdo exercida sobre os homens
(DEMARE-LAFONT, 2008, p. 236).

Apesar de ndo existir na Biblia judaica uma passagem explicita sobre o uso do véu
pelas mulheres, ela traz muitas associagdes do cabelo relacionadas a beleza e sedugdo. No
Canticos, o véu das mulheres ¢ citado varias vezes, ¢ o elogio a beleza da amada se da
louvando seus cabelos e olhos, “que seriam como pombas por detrds do véu” (Ct 4:1-3).
Nessa conjuntura, os rabis se referiram a essa natureza sexualmente atraente do cabelo no
Talmude, baseando-se nessas passagens do texto sagrado, e por isso os homens estariam
proibidos de rezar diante do cabelo descoberto de uma mulher (GALTER, 2021, p. 46).

No caso contrario, a falta do cabelo significaria um elemento pouco sedutor e atraente.
Em Dt 6:5, o texto explica algumas leis relacionadas a mulher cativa, que pede que a jovem
raptada tenha seus cabelos raspados, provavelmente para reduzir sua capacidade de seduzir o
seu captor. Desse modo, o homem que a raptou teria, depois de um més, permissao para casar
com ela, e a falta de cabelo significaria submissao ou luto (LEONE, 2009, p. 6).

Ainda no contexto biblico, o profeta Isaias narra em seu texto sobre a filha da
Babilonia, que iria sofrer varias desgragas, entre elas a remog¢ao do seu véu: “Pegue o moinho
e moa a farinha. Tire o véu, revele a cauda do vestido, descubra as pernas e atravesse os rios.
Descubra sua nudez e sua vergonha serd vista” (Is 47:2-3). Alguns capitulos antes, ele fala
sobre as filhas de Zion, que se degradaram e por isso teriam um destino semelhante, pois o
Senhor as despojaria de seus cabelos, tornando-as calvas e lhes tiraria o véu (Is 3:17-19).

Entretanto, faz-se necessario entender que o véu possui diferentes significados de
acordo com o contexto que se apresenta. Por exemplo, na histéria biblica de Tamar, a jovem
seduz seu sogro Juda fingindo ser uma prostituta para lhe proporcionar uma descendéncia.
Para isto, ela deixa suas roupas de viuva e coloca um véu que cobre seu rosto para consumar
as relagdes com ele, uma vez que ao se velar, atrai o olhar (Gn 38:14 e 19). Jud4 ndo a

reconhece, pois envia um servo para paga-la como cortesad (Gn 38:20-23).

16



Dessa maneira, ¢ possivel inferir que a vilva poderia ter o rosto descoberto
mantendo-se decente, enquanto a prostituta esconde o rosto enquanto atrai a atencao dos

homens. O véu pode, portanto,

indicar que a mulher esta reservada a um homem ou expressar exatamente a ideia
oposta. Como o mesmo objeto simboliza a castidade ou a voluptuosidade, ¢é a cor, o
tecido ou o comprimento que nos permite saber com quem estamos lidando. Além
disso, os estilos de vestudrio variam consoante as regides € os ambientes; o véu é
uma questdo tipica da vida urbana. [...] Da mesma forma, Sara, embora casada com
Abrado, ndo usa véu quando chega ao Egito: se sua beleza corre o risco de atrair a
atengdo do Farao, ¢ porque ela ¢é visivel a todos (Gn 12:11-20) [...] A
regulamentagdo assiria sobre o uso do véu na rua, local de encontro ¢ passagem,
confirma o enquadramento urbano deste tema (DEMARE-LAFONT, 2008, p. 237).

No mundo antigo, os templos e mistérios eram repletos de vestimentas especiais,
circulos de oragdo, véus, que enriqueciam seus rituais. Para os judeus, o ato de cobrir a cabega
tem uma importancia imensa, principalmente na questdo da identidade com o manto usado
pelo sumo sacerdote, além do proprio local sagrado. Assim, “o Templo era aqui considerado
como uma pessoa, ¢ o véu do templo como uma vestimenta que ¢ usada como uma
personificacao do proprio santuario” (NIBLEY, 2002, pp. 26 ¢ 39), e esse tecido que separa o
templo seria a barreira que isolaria os fieis dos mistérios ocultos (RICKS, 2011, p. 352).

Na Grécia, tanto homens quanto mulheres se velavam, porém em circunstancias
diferentes. Enquanto cobrir a cabeca se apresentava como um elemento comum no cotidiano
das mulheres, para os homens o véu era utilizado em tempos de crise, ou seja, quando a sua
masculinidade estava prejudicada. Dessa forma, eles se velavam no momento da morte, para
ocultar emocgdes ou esconder a perda da honra e a vergonha, separando simbolicamente o
homem emocional do resto da sociedade, uma vez que quando a normalidade ¢ restaurada, o
véu ¢ retirado (LLEWELLYN-JONES, 2003, p. 17). Ou seja, fora essas situagdes
excepcionais, a maioria dos homens gregos ficavam com suas cabegas descobertas no
cotidiano (LEVINE, 1995, p. 120).

Dessa maneira, ¢ possivel dizer que nao s6 no periodo classico, mas também nos
tempos homéricos* o uso do véu era bastante comum. Na literatura, o ato de cobrir a cabega é

um elemento bastante presente nas narrativas, como na Iliada®® e Odisseia®*, de Homero. Na

22 Os tempos homéricos, ou aquilo que o repertorio homérico cobre, foi um conjunto narrativo referente a temas
diversos do segundo milénio no mar Egeu da época das invasdes gregas.

% «[...] E imediatamente ela se cobriu com linho brilhante e saiu de seu quarto, deixando cair lagrimas” (IL.
3.141).

2 “Ela segurou o fino véu diante do rosto” (Od. 1.330; 16.416; 18.210); “A ninfa vestiu-se com um longo manto
branco, finamente tecido e belo, € em volta da cintura ela colocou um belo cinto de ouro, e na cabe¢a um véu”
(Od. 5.232); “A rainha estava com seu véu transparente diante da face” (Od. 21.65).

17



historia, Penélope aparece diante dos seus pretendentes com sua face coberta (Od. 16.416)
com seu véu kredemnon®, transmitindo a ideia de castidade (RICKS, 2011, p. 351).

Outrossim, o véu também se manifesta como uma forma de comportamento aprovado
culturalmente e ritualizado. Nos sepultamentos, o ato de cobrir a cabega demonstra uma certa
identificacdo do enlutado com o morto, uma vez que o falecido também tem seu corpo — ou
ossos — velados. (CAIRNS, 2002, p. 4)

Portanto, cobrir a cabega pode ter um sentido ritualistico, principalmente no sentido de
passagem de um estado de vida para outro, como também evidenciar o ciclo de vida da
mulher. O ato de retirar o véu da noiva, conhecido como anakalypetéria, ¢ um ritual bastante
interessante, uma vez que o desvelamento publico ndo era uma pratica comum da mulher
respeitavel. Na cerimodnia, a noiva ¢ desvelada pela sua dama de honra, j& que ela mesma ¢
uma participante passiva do rito, além do gesto da retirada do véu evidenciar a sua
vulnerabilidade (LLEWELLYN-JONES, 2003, pp. 101 e 110).

Assim, “o gesto de desvelar ¢ estranho ao conceito grego de feminilidade, mas a agdo
de velar ¢ fundamental para a construcio da mulher civilizada e modesta”
(LLEWELLYN-JONES, 2003, p. 110). E possivel sugerir também que o status do homem nao
mudava tdo significativamente quanto o da mulher, e as vestimentas do noivo eram menos
significativas pois raramente eram representadas ou descritas, ja que o foco do casamento era
a noiva e o rito de passagem de virgem para mulher casada. Desse modo, a aten¢do se dava as
virtudes da futura esposa, entre elas a modéstia (HERSCH, 2021, p. 3 e 27).

Nesse sentido, a cabeca coberta da noiva pode ser associada ao uso do véu na
iniciacdo mistica, onde a separacdo tem um significado supremo do gesto, como uma marca
pura dessa diferenca de identidade e de status do individuo em relagdo ao grupo. Inclusive, o
véu também auxiliaria na desorientacdo do iniciando, podendo evidenciar a passagem da
ignorancia para o conhecimento, ou seja, a revelagdo (CAIRNS, 2002, pp. 5 e 17).

Nessa conjuntura, o rito cerimonial do casamento grego simbolizava também a
purificacao do corpo feminino, uma vez que ele ¢ “perigoso”. Para evitar a transgressao dos

limites, muitas medidas foram tomadas, como a restri¢gdo de certas roupas paras as mulheres.

2 As trés principais palavras gregas para véu sdo krédemnon, kaluptré e kalumma. Enquanto as duas ultimas tém
a nogdo de cobrir, envolver algo, a primeira mantém a ideia de faixa de cabelo que ¢ colocada sobre a cabega,
ndo amarrada. O krédemon, conhecido como o véu da mulher casada, se tornou matéria de atengdo por
estudiosos pagdos e cristdos no final do Império Romano, pois estavam profundamente interessados em
examinar exemplos antigos de véu como condicionadores do correto comportamento feminino. Para saber mais,
recomendo o capitulo 2 de Lloyd Llewellyn-Jones. Aphrodite’s Tortoise: The Veiled Woman of Ancient Greece.
Swansea: Classical Press of Wales, 2003, pp. 23-39.

18



Além disso, os antigos gregos também acreditavam que as mulheres eram mais suscetiveis a
influéncia do seu entorno, ou seja, as distragdes do cotidiano poderiam despertar as emogdes
femininas e, portanto, ela deveria ser velada (WU, 2021, p. 79).

Logo, o véu utilizado pela noiva significaria a menina transformando seu estado
natural de rudeza para a utilidade, uma vez que o “adorno na cabega ¢ crucial para a honra
feminina, um indice de pureza sexual e status civilizado” (WU, 2021, pp. 57-58). Desse
modo,

Na cultura grega antiga acreditava-se que as mulheres tinham uma tendéncia a se
moverem através das fronteiras sociais no sentido de que eram incapazes de
controlar suas emogodes e proteger sua sexualidade. [...] O véu funciona como um
meio das fronteiras sociais que restringem sua atividade e protegem sua sexualidade
de qualquer violéncia. Ele simboliza a honra feminina, que esta ligada & honra do
parente masculino. O que uma mulher poderia usar na cultura do véu do mundo
grego ndo era tdo simples quanto uma escolha pessoal, mas estava conectado com a
ordem social (WU, 2021, p. 64).

As cerimdnias de casamento romanas também privilegiavam o velar-se.
Etimologicamente, a palavra latina nubere, que significa “casar-se”, também tem o sentido de
“velar a si mesmo”. De acordo com o OLD (p. 1199), nubo ¢ provavelmente o cognato de
nubes (nuvem). Por isso, quando a mulher se torna casada (nubere), ¢ necessario que ela se
cubra, “nublando” sua cabeca ritualmente (LEVINE, 1995, p. 100)

A noiva romana usava um manto sob a sua cabe¢a como um véu, que era denominado
flammeum, da cor descrita como o “relampago de Jupiter”, em um tom entre o amarelo e o
vermelho (cor de chama, de gema de ovo). Esse modelo de véu era utilizado pela flaminica
Dialis®, e significava bom pressagio para o casamento. Além disso, durante o periodo
republicano e imperial, a noiva tinha em seus cabelos um penteado com seis trancas em
formato de uma coroa, que também era usado pelas virgens vestais®’, simbolizando a virtude
da castidade (LLEWELLYN-JONES; DAVIES; CLELAND, 2007, p. 24).

Desse modo, as vestimentas possuiam um simbolismo importante nos rituais de
iniciagdo, principalmente nos cultos de mistério, pois o individuo se transformava de um
estado para outro, realizando uma transi¢do — como o caso da noiva, deixando o status de

solteira para o de casada. O véu era um elemento bastante utilizado nesses ritos como, por

% A flaminica Dialis era a esposa do sacerdote flamen Dialis (sacerdote de Jupiter) e sacerdotisa desse mesmo
deus. O casamento deles era considerado indissoluvel, e caso ela morresse, seu marido deveria renunciar ao
sacerddcio. O véu que ela utilizava representava fecundidade e seu estado perpétuo de casada.

2" As virgo vestalis eram sacerdotisas da deusa Vesta, e eram responsaveis por zelar pelo fogo sagrado e seu
templo. Elas eram escolhidas por volta dos seis anos de idade, e deveriam servir ao sacerdocio durante trinta
anos, mantendo a castidade durante esse periodo. Caso ocorresse um atentado a sua pureza, elas eram julgadas e,
se culpadas, punidas com a morte.

19



exemplo, o “iniciado Héracles presta homenagem a dor de Deméter sentando-se passivamente
em um banco baixo, sua cabeca velada em uma dobra profunda de seu himation™’
(LLEWELLYN-JONES; DAVIES; CLELAND, 2007, p. 96).

Nesse sentido, aqueles que tinham um papel ativo no culto de sacrificio, como os
sacerdotes, velavam suas cabegas quando iam adorar os deuses (GILL, 1990, p. 268), mas na
presenca de magistrados e homens de honra, desvelavam-se. Segundo Dionisio de
Halicarnasso, o habito de se velar diante das divindades tem como base a historia de Enéias,
pois quando este estava realizando sacrificios aos deuses, apareceu seu inimigo. Para evitar
como mau pressagio a visdo do adversario, ele se velou e terminou o que estava fazendo.
Coincidentemente, tudo o que ele havia pedido foi atendido, e por isso ele observou esse
costume e o passou adiante para as geracdes posteriores (Antig. Rom., 12.16.2). Um outro
fator interessante ¢ que na adoracdo ao deus Saturno os homens ndo cobriam suas cabegas, €
Plutarco justifica essa pratica explicando que o culto a essa divindade era anterior ao episodio
de Eneias, por isso eles observavam um costume diferente (Ques. Rom., 11)

Sendo assim, originalmente o ato de se velar ndo tinha o objetivo de honrar os deuses,
mas sim de proteger o fiel do olhar do inimigo. Posteriormente, o véu também vai assumir um
outro simbolismo, onde o objetivo ¢ evitar a distracdo do adorador, a fim de que ele ndo
desvirtue seu olhar do objeto adorado, pois “o véu nao foi criado para desviar a atencao de
espectadores estranhos, mas para criar uma cortina sagrada e prestigiosa ao redor do
adorador” (LEONE, 2007, p. 4).

Para Plutarco, os homens descobriam suas cabecas diante de homens de honra para
evitar o ciimes dos deuses, a fim de que eles ndo parecam estar competindo em honras com
as divindades. Assim, quando em culto, os homens velavam suas cabecas “como precaucao
para que nenhum som mal-afortunado e sinistro de fora os alcangasse enquanto oravam”
(Ques. Rom., 10).

Fora do ambiente dos ritos e do mistério, a vida cotidiana de Roma também era repleta
pelo simbolismo do véu. Os homens ficavam no geral com a cabeca descoberta, mas as
mulheres, principalmente as matronas, velavam suas cabecas com a palla®® durante o periodo

Imperial quando em publico. Entretanto, vale ressaltar que elas ndo eram obrigadas a isso,

2 Himation é considerado um termo geral para roupa, sendo basicamente uma versio simplificada de uma tinica
(como aquelas que retratam Cristo na arte Cristd Primitiva). Assim, muitas mulheres pegavam uma parte do
tecido e o utilizavam como véu. Para saber mais sobre as vestimentas do mundo antigo, sugiro Liza Cleland;
Glenys Davies; Lloyd Llewellyn-Jones. Greek and Roman Dress from A to Z. London /New York: Routledge,
2007.

» A palla era um tecido de 13, linho ou seda que era drapeado, e poderia ser usado como um véu.

20



mas a maioria observava esse costume pela questdo do status social (LLEWELLYN-JONES;
DAVIES; CLELAND, 2007, p. 205). Segundo Fantham (2008, p. 163), as coberturas da
cabeca das mulheres eram pouco citadas, provavelmente porque estavam bastante
incorporadas ao dia a dia, algo como o anel de casamento das mulheres modernas, mas Wu
(2021, p. 123) afirma que o costume do véu fora da vida privada pelas romanas ndo era tao
forte como para as gregas.

Outrossim, os cristdos também observaram o costume do véu para as suas mulheres,
uma vez que, como visto acima, era uma pratica bastante difundida em diversas culturas, e
que certamente os influenciaram, seja para incorporar as virtudes ou se diferenciar daquilo
que consideravam errado™.

Desse modo, Paulo de Tarso, em uma de suas cartas a comunidade de Corinto, fala

sobre o0 véu € o seu uso na assembleia, uma vez que

toda mulher que ora ou profetiza, ndo tendo coberta a cabega, falta ao respeito ao seu
senhor, porque ¢ como se estivesse rapada. Se uma mulher ndo se cobre com um
véu, entdo corte o cabelo. Ora, se ¢ vergonhoso para a mulher ter os cabelos cortados

ou a cabeca rapada, entdo que se cubra com um véu (1 Cor, 11:5-6).

Nesse sentido, sdo esses escritos que vao basear toda a discussao posterior acerca do
cobrir — ou ndo — a cabeca durante o culto cristdo. E interessante também notar as
interseccionalidades no texto, pois no mesmo capitulo Paulo afirma que ¢ “natural” para a
mulher usar cabelo comprido, pois evidenciaria a beleza feminina, enquanto isso seria uma
vergonha para o homem (1 Cor 11:14-15). Assim, essa ideia de “natureza” também esta
presente em Plutarco, pois 0 mesmo dizia que que quando uma desfortuna assolava a Grécia,
as mulheres cortavam seus cabelos e os homens os deixavam longos, uma vez que “€ natural
para o homem ter seu cabelo cortado e a mulher deixa-lo crescer” (Ques. Rom., 14).

Na Didascalia’!, o capitulo 3, que é dedicado a doutrina cristd acerca da mulher, fala
sobre as qualidades que a esposa deve ter, entre elas a fidelidade e a modéstia. Dessa maneira,
¢ sugerido que a mulher, ao ir ao mercado, ou seja, a um local publico, que cubra sua cabeca

com o véu, a fim de velar sua beleza (Didasc., 3.7b).

3% No terceiro capitulo deste trabalho, irei falar sobre os esforgos de Paulo nesse processo de assimilagdo do véu
na cultura cristd e como alguns autores cristdos posteriores lidaram com essa problematica.

! Didascalia Apostolorum significa “ensinamentos dos apostolos”, e ¢ um tratado legal que aborda algumas
questdes relacionadas a vida cristd dos primeiros séculos. Atribuida sua autoria aos doze apdstolos, os estudiosos
sugerem que provavelmente foi escrita por um bispo de nome desconhecido na Siria entre os sécs. Il e IV EC.

21



Posteriormente, Hipdlito de Roma, tedlogo do século III, diz que as fiéis, quando estio
escutando a Palavra na igreja, devem cobrir a cabeca com um manto (Trad. Apos., 1.40).
Clemente de Alexandria, que foi um escritor, te6logo e apologista cristdo nascido em meados
do séc. II EC, fala em sua obra O Pedagogo sobre o uso do véu pelas mulheres na assembleia,

explicando acerca da importancia da modéstia nesse ambiente, ja que

A mulher e o homem devem ir decentemente vestidos a Igreja, com passo natural,
saudando-se com grande reserva, cheios de «sincera caridade», puros de corpo ¢ de
alma, dispostos a orar a Deus. Que a mulher, ademais, observe isto: va sempre com
véu, exceto quando estd em casa, pois sua figura deve ser respeitavel e inacessivel
aos olhares. Com a vergonha e véu diante de seus olhos ndo se extraviard jamais,
nem incitard outro a cair no pecado, por desnudar seu rosto. Sim, esta ¢ a vontade do
Logos: ¢ muito conveniente que ore coberta. Diz-se da mulher de Enéias que, por
sua grande modéstia, ndo se descobriu nem mesmo quando foi presa de medo na
toma de Trdia, e que, enquanto fugia do incéndio, permaneceu coberta (Pedag., 11).

Nesse caso, ¢ interessante ressaltar que o escritor cristdo utiliza um mito de origem
greco-romana e, portanto, pagdo, para reafirmar a ideia de modéstia e ideal feminino para as
cristds, que faziam parte do publico alvo ao qual ele se dirigia.

Portanto, ¢ nitido que o véu foi um elemento importante nas sociedades citadas, seja
no ambiente sacro quanto no ambiente secular. Apesar dele ser usado em alguns casos
especificos pelos homens, sua proeminéncia se deu com as mulheres, transitando entre a
literatura e as leis, e servindo como um sinal de passagem. Por isso, o ato de cobrir a cabega ¢

repleto de significados que irdo influenciar a tradi¢ao do véu no Cristianismo.

22



CAPITULO 2: A mulher velada: O ideal feminino em Roma

A historia do véu ¢€ repleta de simbolismos e significados que transcendem questoes
materialistas, como vimos anteriormente. Sabendo disso, faz-se necessario compreender o
contexto romano do uso do véu para melhor entender como ele influenciou essa pratica entre

as cristas dos primeiros séculos.

Desse modo, conforme visto no capitulo 1, as mulheres romanas tinham o costume de
utilizar coberturas sobre a cabeca, seja nos eventos ritualisticos, como o casamento, ou nos
locais publicos, a fim de representar certas virtudes. Os diferentes tipos de véu indicavam o
status civico da mulher, simbolizando a respeitabilidade dela, pois a “pratica do véu entre as
mulheres romanas foi um importante componente de seu lugar na ordem social” (WU, 2021,

p. 118).

Dentro do contexto religioso, o véu se apresentava como um elemento importante no
culto feminino. Em sua obra Sobre a Lingua Latina, Marcos Varro (11627 AEC), filésofo
romano, observa que “de acordo com o rito romano, quando as mulheres fazem um sacrificio,
elas velam suas cabegas™ (Sobre a Ling. Lat., 5.130). Nesse sentido, era esperado que as
mulheres cobrissem suas cabecas durante as cerimonias (LLEWELLYN-JONES, 2003, p.
280) pois Juvenal, poeta e retérico romano, em sua Sdtiras, narra o caso de uma aristocrata
que estava diante do altar e, “pensando ndo ser uma desgraca, desvelou-se diante do harpista,

[...] e empalideceu quando o cordeiro foi aberto” (Sat., 6. 390-2).

Para as mulheres de classes mais baixas, a vittae era um simbolo precioso que as
protegia de possiveis abusos. Em algumas estatuas funerarias de escravas libertas do final do
primeiro século da EC foram encontradas representagcdes femininas utilizando esse acessorio

(FANTHAM, 2008, p. 167).

Nesse sentido, Valério Maximo, escritor romano da era Augusta®, cita a historia de
Sulpicius Gallus, eleito consul em 166 AEC, que se divorciou de sua mulher. O motivo
alegado foi que ela havia saido de casa com a cabega descoberta gerando, portanto, vergonha
para o seu marido. Valério considerou uma sentenga dura, mas que fazia sentido de acordo

com a norma da época, ja que Sulpicius disse a ex-esposa que a lei

32O periodo conhecido como Era Augusta é marcado pelo governo de Augusto (27 AEC-14 EC). Ele
estabeleceu o Principado e transformou Roma de Republica em Império.

23



te restringe a ndo ter nenhum outro juiz de sua beleza que ndo os meus olhos; por
eles [meus olhos] somente, se adorne e seja justa, acreditando em seus julgamentos
[dos olhos]. Qualquer outra visdo sobre vocé, onde for desnecessaria, deve ser

considerada como impropria e suspeita (Ag¢des € Prov. Mem., 6.3.10)%.

Tal episodio ¢ interessante para refletir sobre o uso do véu pelas mulheres sob o olhar
masculino. Apesar de Valério acreditar que o acontecimento narrado representava um caso
extremo, ainda assim ele o via como justo, uma vez que na visao do marido, a cabeca exposta
da mulher estaria convidando e provocando o olhar de outros homens. Para D’ Angelo (1995,
p. 142), ao desvelar-se, a mulher estaria anunciando sua disponibilidade sexual, usurpando
portanto a iniciativa masculina. Além disso, o véu também poderia significar a autoridade do
marido sobre sua mulher, e por isso seria tdo grave a sua falta quando em publico, pois
revelaria que a esposa estaria de certo modo desprezando o casamento (SEBESTA, 2001, p.

43).

Outrossim, vale ressaltar o contexto no qual Valério escreveu esse texto, ja que foi
redigido durante o governo do imperador Tibério** e provavelmente dirigido a ele. Desse
modo, o autor busca enaltecer as tradigdes romanas, evidenciando ensinamentos morais
através da narragdo de vicios e virtudes e a importancia dessa heranga transmitida pelos seus

ancestrais (WU, 2021, p. 111).

A matrona romana representava o ideal feminino, e ela utilizava acessorios que a
distinguiam das demais mulheres, que serviam também como uma forma visivel de protecdo
devido ao seu status social. Dessa maneira, sendo a matrona a guardia das virtudes da
castidade e pureza, suas vestimentas serviam como escudo fisico e moral contra os olhares

masculinos (EDMONSON, 2008, p. 24).

Nesse sentido, o corpo feminino servia como um simbolo coletivo que separaria
determinado grupo dos “estranhos”, e por isso a castidade das mulheres representaria uma
forma de prote¢do contra a invasdo de desconhecidos, ja que “as sociedades que consideram

importante manter o seu isolamento também protegem as suas [fronteiras culturais] contra a

3 Em suas Questées Romanas, Plutarco fala sobre esse mesmo episddio, porém de uma forma contraditéria, pois
diz que Sulpicius havia se divorciado por sua mulher ter saido velada em publico (Quest. Rom., 14). Entretanto,
varios estudiosos afirmam que na verdade Plutarco se confundiu, e o sentido da frase era 0 mesmo que o
proposto por Valério Maximo. A expressdo latina capite aperto (com a cabeca descoberta) ¢ similar
foneticamente a capite operto, mas apresentam sentidos opostos. Além disso, provavelmente a fonte de Plutarco
foi o proprio texto escrito de Valério, que ele teria entendido errado pois o contexto social mostra que a historia
narrada por Méaximo seria a mais razoavel.

3 Tibério foi imperador romano de 14 a 37 EC, sendo o segundo governante da dinastia jilio-claudiana, apds
suceder seu padrasto Augusto.

24



intrusdo e a contamina¢ao” (HIGHWATER, 1991, pp. 20-21). Por isso, a matrona ideal
deveria ser como a propria cidade de Roma, ou seja, impenetravel para possiveis invasores

(LEVINE, 1995, p. 102).

Dessa maneira, existiam certas virtudes tradicionais que eram atribuidas a mulher
romana ideal, como a modestia, castitas, pudicitia, frugalitas, obsequium e pietas™, e que
eram expressadas nas esculturas através das tunicas, da palla e, no caso da matrona, pelo
simbolo da stola, mas também essa lista de qualidades femininas eram encontradas nos
tumulos romanos (HEMELRIJK, 2020, p. 15). Inclusive, na pintura de retratos era comum
que um véu fosse erguido diante do rosto da noiva, sendo essa pratica denominada como

“gesto de pudicitia”, pois significava castidade nas artes plasticas (LEVINE, 1995, p. 115).

Sob esse viés, a moral sexual era um elemento importante para a sociedade romana, e
por isso a pudicitia ¢ uma chave ética interessante para analisar como eles pensavam sobre os
principios morais, pois se apresentava de diversas maneiras, seja como uma virtude civica,

estado psicoldgico, estado fisico ou até com uma divindade.

\

Nesse sentido, a pudicitia pode ser definida como uma virtude moral relacionada a

regulacdo do comportamento relativo as questdes sexuais, € por isso estaria associada “a
vergonha e a consciéncia dos limites sociais, a honra e a bravura, a reputagdo, ao patriotismo,
ao autocontrole, a autoridade paternalista®® sobre a vida sexual de outras pessoas, a

vulnerabilidade pessoal € muito mais” (LANGLANDS, 2006, p. 32).

Ela pode ser interpretada como integridade, modéstia e pureza sexual, e tinha
significados diferentes para homens e mulheres. No universo feminino, a pudicitia era
manifestada quando a mulher se abstinha de relagcdes sexuais antes do casamento, € apos o
rito das bodas, era esperado que se mantesse fiel ao seu marido. Para os homens, a virtude era
representada através do dominio nas relagdes sexuais, pois era esperado do homem romano

um papel ativo (LEE, 2023, p. 10).

Dessa maneira, ela também pode ser considerada um conceito caracteristico romano,

pois

% Respectivamente, essas virtudes significam modéstia, castidade, pureza sexual, frugalidade (moderagdo),
complacéncia e piedade (obediéncia).

3¢ Essa autoridade paternalista pode ser pensada como a figura do pater familias, que era o responsavel pela
familia.

25



ndo hd um equivalente grego antigo direto, ao contrario de muitos conceitos morais
romanos, por isso se desenvolve separadamente da tradigdo filosofica grega, embora
relacionado aos conceitos gregos de sophrosyne (autocontrole) e aidos (vergonha). De
fato, [...] [a pudicitia] esta no cerne das ideias romanas sobre o desenvolvimento da
cidade e da cultura e ¢ descrita por alguns autores como uma qualidade paradigmatica
romana (LANGLANDS, 2006, pp. 2-3).

Nessa conjuntura, algumas estdtuas da deusa Pudicitia eram representadas utilizando
véu e cobrindo a maior parte do seu corpo. Llewellyn-Jones (2003, p. 172) cita uma escultura
dessa divindade localizada no Museu do Vaticano®” que até a postura evidencia nio s6 a
modéstia, mas também um comportamento defensivo que de certo modo a protege dos olhares
dirigidos a ela, uma vez que o véu estd servindo como uma barreira. Vale ressaltar também
que a existéncia dessas estatuas femininas em locais publicos se mostra como um
comportamento andémalo, ja que nao era esperado que as mulheres dessa sociedade tivessem

uma identidade publica.

Outrossim, as mulheres que participavam do culto dessa divindade eram as matronas
que se casaram apenas uma Unica vez, ¢ elas utilizavam a stola para se diferenciarem das
demais da comunidade. Para aquelas que exibiam uma virtude extraordinaria, era-se dada uma
coroa (WU, 2021, pp. 109—110). E notavel examinar que a ética e o divino se relacionavam na
personificacdo da virtude em um deus, e juntamente com a representacao fisica de esculturas,
0s conceitos mais abstratos se tornavam tangiveis, além de comunicar certos principios
sexuais para as mulheres. Tal processo de personificacdo permitiria que a deusa Pudicitia
pudesse ser alcancada através de oragdes e possuir locais de moradia (santudrios), recebendo
assim sacrificios e possibilitando a institucionalizag¢do do seu culto (LANGLANDS, 2006, pp.
25-26).

Ainda no contexto religioso, o uso do véu pelas virgens vestais estava também
relacionado com a pureza sexual. Elas eram o simbolo da integridade romana e da fértil
virtude, guardando a chama da deusa Vesta e por isso deveriam se manter invioladas, pois

“em um sentido ritual, as Vestais eram Roma” (STAPLES, 1998, p. 130).

Em suas Antiguidades Romanas, Dionisio de Halicarnasso, historiador grego e critico
literario, conta que alguns acontecimentos ocorridos em um acampamento romano fizeram
com que os intérpretes religiosos sugerissem que os deuses ndo estavam satisfeitos com o

modo no qual os sacrificios estavam sendo feitos. Dessa maneira, houve uma investigagao

37 Estatua velada da Pudicitia. Desenho linear da escultura romana em marmore baseada em um original grego
por volta do ano 200 EC, Museo Chiaramonti Vaticano.

26



rigorosa e foi descoberto que uma das virgens que guardava o fogo sagrado, chamada Oppia,
havia perdido a sua virgindade e estaria poluindo os ritos sagrados. Por conta disto, a vittae
foi removida de sua cabeca, pois representava seu sacerddcio, e ela foi enterrada viva® dentro
dos muros da cidade®. Apos isso, o autor relata que “entdo os sacrificios € os augurios se
tornaram favoraveis, como se os deuses tivessem desistido de sua ira contra eles” (Antig.

Rom., 8. 89. 4-5).

Vale ressaltar que nesta mesma parte Dionisio diz que ela havia sido violada por dois
homens, que foram julgados, acoitados e mortos em seguida. Mesmo que o ato nao tenha sido
consensual, a virgem sofreu as consequéncias pois teve a sua pudicitia corrompida. Os
romanos acreditavam que a impureza dessas mulheres poderia influenciar no bem-estar da
sociedade, que dependia das virtudes delas, ja que “a sorte do Estado era considerada também

ligada a virgindade dessas sacerdotisas” (MONTERO, 1998, p. 87).

E possivel relacionar tal acontecimento com a historia de Lucrécia*, que se tornou um
simbolo ao se martirizar pela honra. Desse modo, € possivel interpretar seu suicidio como um
ato em nome da pudicitia, a fim de preservar sua dignidade moral. Ao se matar, a mulher
mostraria um certo controle de sua propria vida, e manifestaria “a forca moral interior para se

proteger da impudicitia” (LANGLANDS, 2006, pp. 173—-174).

Assim, Lucrécia é utilizada como um exemplum*', mostrando como as mulheres

deveriam se comportar. E interessante perceber que ao idealizar a virtude e relaciona-la com o

3% As virgens vestais eram sacerdotisas importantes para a religido romana, e por isso quando alguma tinha o
voto de castidade quebrado, os métodos de execugdo eram diferentes. Na maior parte das vezes eram enterradas
vivas com pao e agua, a fim de que a ira dos deuses ndo caisse sobre os homens que a mataram, mas que se
tivesse a impressdo que elas mesmo escolheram esse destino.

% Mesmo sendo condenadas a morte, ainda assim as virgens vestais possuiam certos privilégios simbdlicos.
Havia uma norma em vigor, estabelecida na tabua X da Lei das Doze Tdbuas que afirmava que ninguém poderia
ser incinerado ou enterrado dentro dos limites da cidade. Entretanto, as Vestais eram a unica categoria a qual era
permitida tal pratica.

%O estupro de Lucrécia marca tradicionalmente a passagem da Monarquia para a Republica Romana. Ela era
uma nobre tida como virtuosa no periodo da Republica, que durante uma disputa entre aristocratas romanos para
determinar qual esposa era mais exemplar, Lucrécia foi elogiada como a ideal, pois estava em casa cuidando dos
afazeres domésticos e tecendo enquanto as outras estavam se divertindo a noite longe de seus lares. O filho do
rei da época, Sexto Tarquinio, que estava entre os nobres que realizaram a disputa, cobigou-a e decidiu invadir
seu quarto quando o seu marido estivesse ausente. Assim, ele a intimidou com ameagas de violéncia e desonra, e
depois se forcou sobre ela. Devastada com a vergonha, no dia seguinte Lucrécia chamou seu pai, marido e outros
nobres para testemunhar o ocorrido, pedir por vinganga e, declarando que a preferia morrer a viver na desonra,
suicidou-se.

* Um exemplum pode ser denominado como uma narrativa moralizante, que mesmo sem apresentar precisdo
historica, pode se estruturar como um conto histérico. A histéria de Lucrécia € a mais conhecida e citada do tipo,
pois foi transmitida para fins retdricos, educacionais e éticos. Para saber mais, recomendo o capitulo 3 de Adam
Lee. Political change in ancient Rome: the role of pudicitia and sophrosyne in Livy s and Cassius Dio s accounts
on Lucretia. Dissertagdo de Mestrado. Amsterdam: Vrije Universiteit, 2023.

27



bem-estar de Roma, ndo ¢ tanto a propria Lucrécia que interessa, mas sim a sua manifestada

pudicitia (LEE, 2023, p. 38).

Como as mulheres estavam sob a responsabilidade legal e financeira de seus tutores
masculinos, elas também representavam as qualidades virtuosas dos homens aos quais elas
estavam relacionadas, j& que elas eram vistas como agentes morais na cultura romana, e por

isso deviam controlar os desejos que fossem contra a vontade do seus guardides (LEE, 2023,
p. 11).

Nessa conjuntura, sabendo que a moral possuia um importante papel para a sociedade,
algumas leis romanas também refletiam essa condi¢dao. Desde as Leis das Doze Tébuas, que
foram a primeira codificagdo escrita do direito romano, questdes relacionadas ao adultério e
ao mau comportamento feminino possuiam puni¢des graves, uma vez que afetavam a

integridade moral da familia.

No inicio da Republica, a protecdo da sexualidade feminina comegava a partir da
infAncia, e as criangas (tanto meninos quanto meninas) vestiam a toga praetexta®, que
indicava a inviolabilidade de seus estados. Assim, a praetexta adornava as togas dos
sacerdotes que presidiam os sacrificios (capite velato*), dos magistrados e também os véus
das Virgens Vestais, significando que os individuos proximos ndo deveriam poluir a
impassibilidade desses sujeitos por acdes e palavras (SEBESTA, 1997, p. 532). No dia do seu
casamento, a menina vestia uma tainica, evidenciando a transi¢ao da infancia (foga praetexta)

para a vida adulta (STAPLES, 1998, p. 89).

Entretanto, vale ressaltar que as matronas e mulheres respeitaveis ndo deveriam usar a
toga, pois na mulher adulta representava um sinal de desgraga e promiscuidade, ja que era
permitido apenas quando crianga*. Essa vestimenta, quando usada no mundo feminino®, era

destinada as mulheres condenadas por adultério e as prostitutas. Tal visdo pode ser explicada

42 A toga era um tecido drapeado ao redor do corpo, sendo considerado uma roupa tradicionalmente romana, que
servia para distinguir os cidaddos dos ndo cidaddos. No caso da toga practexta, ela apresenta uma borda
arroxeada que evidenciava a distingdo social de quem a vestia. Para saber mais, recomendo o verbete toga
praetexta de Liza Cleland; Glenys Davies; Lloyd Llewellyn-Jones. Greek and Roman Dress from A to Z. London
and New York: Routledge, 2007, pp. 195-196.

# Os sacerdotes, quando em sacrificio, cobriam suas cabegas com a toga, demonstrando a virtude da piedade e
distinguindo-se dos demais da comunidade. Tal pratica ira influenciar na discussdo de Paulo sobre cobrir ou ndo
as cabecas dos homens na assembleia crista, e isso serd melhor discutido no capitulo 3 deste trabalho.

4 Para saber mais sobre a toga praetexta, recomendo o capitulo 5 da parte B de Jan Radicke. Roman Women's
Dress: Literary Sources, Terminology, and Historical Development, Berlin /Boston: De Gruyter, 2023.

A exce¢do nesse caso sdo as Virgens Vestais, pois o uso da foga praetexta evidenciava o seu carater
diferenciado em relagdo a todas as outras mulheres, além do stafus moral superior.

28



pelo fato de que, quando a mulher utilizava a toga, ela estaria mais parecida com os homens e
poderia estar querendo assumir as liberdades sexuais masculinas, o que nao seria toleravel
(LLEWELLYN-JONES; DAVIES; CLELAND, 2007, p. 194). Assim, Augusto torna a toga a
vestimenta oficial do homem romano, e a stola e a vittae os sinais que distinguem as suas

esposas, as matronas, das demais mulheres da sociedade (SEBESTA, 1997, p. 531).

Nesse sentido, muitos romanos do inicio da Era Imperial acreditavam que as virtudes
da castidade e modéstia estavam acima de todas as outras durante o inicio da Republica, uma
vez que para eles as mulheres da elite tinham a capacidade de elevar ou degradar a ordem
moral e, consequentemente, a seguranca do Estado. A historia de Lucrécia mostra um

comportamento diferenciado, pois

embora no final da Republica as mulheres da classe alta possam ter abandonado em
grande parte a ocupagdo tradicional das esposas romanas, o biodgrafo Suetdnio
Augusto, no entanto, a considerava um simbolo ainda potente da virtude e devogao
de uma esposa a casa do marido, e ele [Augusto] exigiu que sua esposa, Livia,
tecesse suas vestes para servir de exemplo para as outras esposas romanas
(SEBESTA, 1997, p. 530).

Por isso, a moralidade pessoal e familiar das mulheres eram importantes para o
desenvolvimento da Republica, j4 que serviam de exemplo, seja inspirando a pratica de
virtudes ou ilustrando as consequéncias dos vicios. Em um relevo funerario de Via Statilia,
uma cidade proéxima a Roma, a mulher ¢ representada com véu, uma vez que ela representa o
ideal republicano de feminilidade obediente (GILL, 1990, p. 253). A propria historia de
Lucrécia funcionaria como um ideal de pudicitia a ser seguido (CULHAM, 2014, pp.
127-128).

No entanto, no séc. I AEC, no final da Republica, apesar de existir esses modelos
femininos, algumas mulheres nobres viviam repletas de luxtria, envolvendo-se em casos

amorosos publicos. Assim, essas “novas mulheres”*

negavam seus papeis tradicionais e
buscavam prazer sexual fora do casamento, além de apresentarem comportamento
escandaloso, como o uso de roupas indecentes, e esse contexto de imoralidade deve ter

influenciado o sistema legislativo de Augusto (WU, 2021, pp. 120-121).

% As novae feminae eram as mulheres da elite romana que durante o final da Republica e o inicio do Império
desafiavam as normas sociais e tinham uma vida regada de libertinagens. Elas eram descritas como vaidosas e
extravagantes, recusando o ideal de matrona modesta e as virtudes da castidade e da pudicitia. Para saber mais,
recomendo Bruce Winter. Roman Wives, Roman Widows.: The Appearance of New Women and the Pauline
Communities. Cambridge: Eerdmans Publishing, 2003.

29



Inclusive, tal cenério preocupou o Senado romano, e eles pediram para que Augusto
tomasse providéncias para controlar o comportamento feminino. Céssio Dio (155-229 EC),

historiador romano, escreve que

Enquanto isso, um clamor surgiu no senado sobre a conduta desordeira das mulheres
e dos jovens, sendo isso alegado como uma razdo para sua relutancia em entrar na
relagdo matrimonial; e quando o instaram a remediar também esse abuso, com alusdes
irbnicas a sua propria intimidade com muitas mulheres, ele respondeu a principio que
as restricdes mais necessarias haviam sido estabelecidas e que qualquer coisa além
disso ndo poderia ser regulada por decreto de forma semelhante. Entdo, quando foi
encurralado, ele disse: ‘Vocés mesmos devem admoestar ¢ comandar suas esposas
como desejarem; ¢ isso que eu fago.” Quando ouviram isso, eles o encheram de
perguntas ainda mais, desejando saber quais eram as adverténcias que ele professava
dar a Livia. Ele, portanto, embora com relutincia, fez algumas observacdes sobre o
traje das mulheres e seus outros adornos, sobre suas saidas e seu comportamento
modesto, nem um pouco preocupado que suas agdes ndo dessem crédito as suas
palavras (His. Rom., 54.16.3-5).

Sob esse viés, no inicio do Império, criou-se a ideia de que a Republica havia caido
devido a um espirito decadente e ganancioso, e por isso Augusto propds restaurar as antigas
tradigdes romanas e reorganizar o Estado. Para isso, ele estabeleceu um novo sistema
legislativo (LEE, 2023, p. 50), que fez parte dessa nova engenharia social a fim de identificar

claramente as classes na sociedade romana (WINTER, 2003, p. 5).

Ao olhar para um passado idealizado, a ideologia de Augusto utilizou mecanismos
visuais, como a arte e as vestimentas para reviver o simbolismo do programa cultural
republicano e restaurar a moralidade e a honra romanas (SEBESTA, 1997, pp. 537-538).
Logo, questdes que antes se restringiam a esfera privada agora faziam parte de um discurso

publico que exigia um comportamento adequado (AZEVEDO, 2017, p. 20).

Desse modo, faz-se necessario compreender que as leis e a sociedade nao eram esferas
separadas, mas se relacionavam entre si, ja que aspectos importantes da comunidade romana
eram construidos conscientemente dentro do direito (WINTER, 2003, p. 83). Posto isto,
apesar de ndo haver leis explicitas obrigando que as matronas utilizassem certos tipos de
roupa e acessorios, existia uma pressao para que a mulher fosse caracterizada de acordo com a
sua categoria sexual?’

110)

(mulher modesta, adultera ou prostituta). Segundo Azevedo (2017, p.

esta pressdo poderia estar relacionada a prescrigdes legais que tiveram inicio com a
‘Lei Julia sobre o adultério’ e seguiram passando por modificacdes durante todo o

47O paradoxo entre distinguir-se e agregar-se a outros grupos também serd uma preocupacdo de Paulo para a
comunidade cristd, e isso sera abordado no capitulo 3 deste trabalho.

30



periodo imperial de Roma. Entretanto, importante ressaltar que McGinn*® ndo afirma
que a lei estabeleceu o uso da toga para prostitutas. O autor demonstra uma série de
evidéncias que demostram que adulteras e prostitutas eram proibidas de usar a stola.
A hipéotese de McGinn € que esta proibigdo teria refor¢ado a pressdo pela
identificagdo das prostitutas e, consequentemente, teria intensificado o uso da toga
entre prostitutas e mulheres adulteras, agora proibidas de usar a stola.

Assim, Augusto utilizou da linguagem imagética para estabelecer as vestimentas
romanas. A mulher deveria utilizar a stola branca sobre a tunica, juntamente com a vittae
amarrada aos seus cabelos. No Ara Pacis Augustae®, era possivel perceber que os membros
da familia de Augusto, vestidos de foga e stola, serviam como modelos da familia tradicional
romana (SEBESTA, 1997, p. 531). Portanto, “o tema mais amplo do Ara Pacis Augustae
afirma a conquista da paz de Augusto e da sua estabilidade social, que dependem sobre a
conduta adequada das mulheres na vida doméstica e o incentivo da sexualidade produtiva”

(D’AMBRA, 1993, pp. 89-90).

Dessa maneira, a stola, a palla e a vittae eram bastante usadas pelos retratos que
representavam as familiares de Augusto no monumento do Ara Pacis, a fim de representarem
um ideal de modéstia a ser seguido (SEBESTA, 1997, p. 537). A imperatriz romana, Livia
Drusila, foi especialmente apresentada como a mulher ideal, e nas estatuas oficiais ela era
representada com as vestes de uma matrona, com o seu corpo coberto pela stola (SEBESTA,
1997, p. 535). Portanto, Livia seria a Lucrécia que nunca precisou ser testada (D’AMBRA,
1993, p. 100).

Nas cenas de procissdo presentes no monumento, a imperatriz apresenta sua cabeca
coberta, evidenciando seu papel como sacrificadora (HUGHES, 2007, p. 229). Livia restaurou
o santuario da Pudicitia, ¢ elevou a deusa a uma das divindades responsaveis pela casa
imperial. Por conta disso, ela seria associada a um modelo dessa virtude, sendo o culto desta
divindade um veiculo de fortalecimento a ideia de renovagdo moral (D’AMBRA, 1993, pp. 36
e 57). Sabendo da importancia das vestimentas para simbolizar virtudes, “o véu,
particularmente no periodo Augusto (27 AEC-14 EC), torna-se um simbolo de propriedade
doméstica e conduta moral reta, especialmente para a elite aristocratica” (HUGHES, 2007, p.

220).

8 A autora da citagdo fala deste autor para se referir a obra de Thomas McGinn. Prostitution, Sexuality, and the
Law in Ancient Rome. Oxford: Oxford University Press, 1998. Nota minha.

% O Altar da Paz do Imperador Augusto, também conhecido como Ara Pacis, ¢ um altar dedicado & deusa Pax
(Paz), simbolizando o periodo de paz e prosperidade conhecido como Pax Romana. O monumento apresenta
cenas de devogdo, principalmente do Imperador ¢ sua familia, mas também pode ser interpretado como uma
forma de propaganda, ja que os retratos representam também ideais a serem seguidos.

31



Entretanto, vale ressaltar que existem algumas interpretagdes contrarias em relacdo a
questdo do véu e seu uso em Roma. Ao analisar diversas representagdes femininas,
principalmente de escravas libertas durante o inicio da época imperial, Hughes (2007) conclui
que muitas estatudrias femininas ndo foram representadas veladas, e que isso seria portanto
um indicativo que o uso véu ndo era uma pratica padrdo entre as mulheres libertas. Segundo
Llewellyn-Jones (2003, p. 280), a regra de cobrir a cabega ndo era um costume tdo comum
entre as romanas, apesar de que as habitantes do Oriente grego seguiam as convengoes locais.
Para Fantham (2008, p. 167-168), os retratos de mulheres da elite usando a vitfae no seu dia a
dia sdo raros, inclusive nas representagdes oficiais de Livia, apesar de que as imagens da

classe média apresentam mais evidéncias.

Portanto, percebe-se que o véu € um acessorio cultural que perpassa diversas esferas
da sociedade, entre elas a questdo moral. Ao se associar com a ideia da modéstia e pudicitia,
esse tipo de vestimenta marcou papeis sociais, protegendo quem o utilizava ou deixando
sinais claros de recusa dos principios por quem o negava. Sabendo disso, tal pratica ird
influenciar nos escritos de Paulo e, consequentemente, na tradigdo cristd dos proximos

séculos.

32



CAPITULO 3: Os esforcos de Paulo para assimilar as virtudes e expugnar os “vicios
pagaos” do culto cristao

O véu apresenta um carater diverso e significativo em muitas culturas, e por isso
faz-se necessario compreender as questdes associadas ao seu uso dentro do contexto do inicio
do Cristianismo, e como elas estavam relacionadas a outras sociedades. Nesse sentido, o texto
que sera analisado neste terceiro capitulo terd como base o primeiro registro escrito cristao
conhecido solicitando que as mulheres cubram as cabecas, que foi escrito por Paulo de Tarso

para a comunidade cristd de Corinto e diz

Eu vos louvo por vos recordardes de mim em todas as ocasides e por conservardes
as tradigdes tais como vo-las transmiti. Quero, porém, que saibais que a cabega de
todo homem ¢ Cristo, a cabe¢a da mulher é o homem, e a cabega de Cristo € Deus.
Todo homem que ore ou profetize com a cabega coberta desonra a sua cabega. Mas
toda mulher que ore ou profetize com a cabeca descoberta desonra a sua cabeca; € o
mesmo que ter a cabega raspada. Se a mulher ndo se cobre com véu, mande cortar os
cabelos! Mas, se ¢ vergonhoso para uma mulher ter os cabelos cortados ou raspados,
cubra a cabeca! Quanto ao homem, ndo deve cobrir a cabega, porque ¢ a imagem ¢ a
gloria de Deus; mas a mulher é a gloria do homem. Pois o homem néo foi tirado da
mulher, mas a mulher, do homem. E o homem néo foi criado para a mulher, mas a
mulher para o homem. Sendo assim, a mulher deve trazer sobre a cabeca o sinal da
sua dependéncia, por causa dos anjos. Por conseguinte, a mulher ¢ inseparavel do
homem e o homem da mulher, diante do Senhor. Pois, se a mulher foi tirada do
homem, o homem nasce da mulher, e tudo vem de Deus. Julgai por vds mesmos:
sera conveniente que uma mulher ore a Deus sem estar coberta de véu? A natureza
mesma ndo vos ensina que ¢ desonroso para o homem trazer cabelos compridos, ao
passo que, para a mulher, ¢ gloria ter longa cabeleira, porque a cabeleira lhe foi dada
como véu? Se, no entanto, alguém quiser contestar, ndo temos este costume, nem
tampouco as Igrejas de Deus (I Cor 11: 2—-16)

Assim, ¢ importante entender o contexto no qual Paulo escreve essa carta, uma vez
que ele estd preocupado com a conduta apropriada para o culto na assembleia (WU, 2021, p.
247). Tal pedido s6 pode ser feito pois havia mulheres que estavam orando e profetizando
com a cabega descoberta e, segundo Winter (pp. 77 e 93), € possivel que essas cristas
estivessem replicando as acoes das “novas mulheres”, desafiando uma tradi¢cao corintia e uma

norma imperial.

Outra interpretacdo possivel é que, tendo em vista o trecho de Gal 3:28, que diz que
ndo existem mais distingdes entre escravo e livre, nem entre homens e mulheres, pois ja
seriam todos um em Cristo, a comunidade de Corinto poderia estar buscando a transcendéncia
dessas limitacdes e distingdes corporais, ao uniformizar a forma de orar entre as mulheres e os

homens. No entanto, Paulo reafirmaria essas diferengas pois exigiu que os cristdos

33



mantivessem o decoro adequado (BEDUHN, 1999, p. 316), levando em conta as questdes

relacionadas a sexualizacao do cabelo.

Dessa maneira, ¢ nitido que Paulo buscava alinhar a comunidade cristd as normas
sociais e legais do contexto romano, principalmente aquelas ligadas a moralidade e ao status
social presentes na legislacdo de Augusto, que refletia a preocupacdo com a aparéncia
exterior, como visto no capitulo 2 deste trabalho. A prescri¢ao paulina de cobrir a cabega com
o véu nado seria uma mera regra arbitraria, mas pode ser vista como uma resposta ao contexto
cultural das “novas mulheres” (WINTER, 2003, p. 94), a fim de externalizar uma ideia de
ordem e respeito dentro da assembleia, ja que “Paulo estd dizendo que assim como o cabelo
longo da mulher ¢ a ‘vontade da natureza’, a cobertura da cabega da mulher ¢ a ‘vontade da

cultura’ (WU, 2020, p. 241).

E possivel também interpretar tal pedido de cobrir-se enquanto a mulher ora ou
profetiza como uma forma de evitar distragdes (RICKS, p. 353), seja da propria pessoa velada
ou dos demais fieis. Sabendo que consideravam o corpo feminino como mais propenso a ser
influenciado pelas perturba¢des do mundo exterior, viam como necessario evitar o “despertar”
dessas emogdes, pois prejudicariam a capacidade da mulher de receber inspiragdes divinas
(WU, 2020, p. 79). No caso dos outros companheiros de comunidade, acreditavam que ao
remover o véu durante o culto, as mulheres estariam gerando uma potencial distracdo erotica
para os homens (WU, 2020, p. 145). Essa funcionalidade do véu como um elemento que
obstrui essa possivel sedugdo esta presente em outras culturas também, como vista no capitulo

1 deste trabalho.

Nesse sentido, a comunidade corintia era uma comunidade nova, e Paulo buscava a
unificacdo da assembleia recém-convertida (SEGAL, 1990, p. 150). Tendo em vista que o
Cristianismo era uma religido emergente, fez-se necessario que sua inovagao religiosa nao
fosse vista como associada a imoralidade, e por isso precisavam de uma reivindicacdo de
autoridades antigas (D’ANGELO, p. 138) como, por exemplo, a cultura greco-romana e até

outras, como vistas no capitulo 1 deste trabalho.

Desse modo, o pedido de Paulo para que as mulheres utilizassem o véu pode ser
interpretado como uma forma das mocgas cristds ndo serem confundidas com as prostitutas, as
hetarai e as “novas mulheres”, uma vez que a cidade de Corinto era vista como um local

bastante obsceno e imoral (GILL, 1990, p. 251). Apesar de ndo estarem utilizando a toga

34



como as prostitutas, elas estavam deliberadamente retirando o seu véu, o que poderia ser visto
como uma a¢do promiscua. Mesmo que nao se tenha evidéncias diretas sobre a recepgao desta
carta pelas mulheres cristas corintias, ¢ provavel que Paulo tenha tido o apoio de membros da
congregacao para fazer tal exortagdo, ou até que eles proprios a tenham pedido (D’ANGELO,

1995, p. 142)

Além disso, o véu também pode ser pensado como um elemento de inclusdao. Sabendo
que nem todos os membros da Igreja corintia eram de status elevado, as escravas e prostitutas
que faziam parte da emergente comunidade estariam impedidas de se velar de acordo com os
costumes romanos. Por isso, ¢ provavel que alguns homens tenham tentado impor as
convencdes seculares a fim de que as mulheres mais pobres nao cobrissem suas cabecas.
Apesar que “tal pratica do véu feminino na ekklesia poderia manter a ordem social e as
distingdes entre as classes sociais. [...] Paulo respeitava a honra e a pureza sexual de todas as

mulheres na comunidade” (WU, 2021, p. 16).

Portanto, tendo em vista que a identidade crista estava passando por um processo de
consolida¢do, Paulo buscou preservar essa identidade emergente do risco de “contaminagdo”
das outras culturas diferentes dela (LEONE, 2008, p. 277). Essa ideia se confirma com Segal
(1990, p. 76), pois para ele as seitas que tém o principio de conversdo como essencial

possuem como foco manter-se coesas ao enfatizar a diferenca entre elas e os outros.

Entretanto, um fato interessante ¢ que a adverténcia paulina para que as mulheres
cubram a cabega estava em harmonia com as praticas culturais greco-romanas, uma vez que a
liturgia cristd, assim como o judaismo e o paganismo, tinham a cabe¢a como culto
(GONCALVES, 2023, p. 19). A regulacdo das vestimentas utilizadas durante o culto nao foi
uma invencao de Paulo, mas j& era uma pratica comum entre os antigos (WINTER, 2003, p.

86).

Desse modo, nos ritos de sacrificio, as esposas romanas cobriam suas cabecas
(WINTER, 2003, p. 90), e as cristds também tinham seus cabelos velados (THOMPSON,
1988, p. 112). Inclusive, at¢ a ideia do cabelo como cobertura estaria de acordo com

convengodes locais para deixa-lo preso (GALTER, 2021, p. 34).

Além disso, tendo em vista que “a maioria dos corintios eram ex-gentios® com uma

visdo de mundo e atitude helenistica” (WU, 2020, p. 20), percebe-se que o uso do véu pode

0 A palavra gentios designa individuos que nio sdo cristdos nem judeus, no ponto de vista de judeus e cristdos.

35



ser analisado como um facilitador nesse processo de conversdo, j& que como discutido
anteriormente no capitulo 2, o véu se apresenta como um afirmador das virtudes morais

relacionadas ao universo feminino.

Assim, as mulheres cristds ndo poderiam se desviar da exigéncia do véu, pois isso
tornava a sua religido atraente para os gentios (TARIQ, 2014, p. 499), ja que a “variante do
Judaismo de Paulo (Cristianismo) ¢ atrativa para o mundo gentio e ameagadora para o mundo
judeu [...], pois ele defende uma nova comunidade onde todas as divisdes internas e externas

sdo secundarias na f&¢” (SEGAL, 1990, pp. 143—-145).

Tal ideia de uniformidade e harmonia dentro da assembleia esta relacionada com a
proibi¢do de Paulo para que os homens ndo cubram suas cabecas durante o culto. Como visto
no capitulo anterior, os altos sacerdotes romanos, quando presidiam um sacrificio, velavam
suas cabecas, evidenciando o seu sfatus diferenciado dos demais. O proprio Augusto foi
representado com a foga na cabega, evidenciando o seu papel como pontifex maximus® (WU,
2020, p. 95). No contexto de Corinto, aqueles que se tornavam sacerdotes pagdos geralmente
eram participantes da elite, e quando se convertiam para o Cristianismo, adotavam acessorios
—como o véu — que chamavam ateng¢ao para a sua antiga posi¢ao social de prestigio, buscando

serem honrados pelos fi¢is presentes.

Portanto, ao observar este comportamento, Paulo procurou uniformizar a assembleia,
mantendo os homens com a cabecga descoberta a fim de enfatizar a unidade da igreja. Na
verdade, sabendo do costume romano de descobrir os cabelos quando na presenca de
magistrados ou pessoas de honra, ¢ possivel relacionar tal pratica com o trecho que Paulo diz
que a cabega do homem ¢ Cristo, pois esta prescri¢ao, quando descumprida, traria desonra

para Cristo e vergonha para os nobres corintios (GILL, 1990, pp. 250-251).

Sob esse viés, Paulo pede que as mulheres cubram suas cabecas por causa dos anjos,
mas vale a pena ressaltar que existem algumas interpretagdes™ sobre quem seriam essas
figuras angélicas, uma vez que os anjos, como seres puramente espirituais, nao possuem sexo,

e por isso ndo poderiam ser seduzidos ao verem um cabelo descoberto. Desse modo, ha uma

> O pontifice maximo era o sacerdote que ocupava a mais alta posigdo religiosa da Roma Antiga, sendo o cargo
supremo do colégio dos sacerdotes.

32 Para saber mais sobre as diferentes interpretagdes relacionadas a figura dos anjos em 1 Cor 11:10, ver Rongxi
Wu. The Veil in Classical Antiquity: A Sociocultural and Exegetical Study of 1 Corinthians 11:2-16. Tese de
doutorado. University of Sheffield, 2020, pp. 221-228. Recomendo também Jason David BeDuhn. “Because of
the Angels”: Unveiling Paul’s Anthropology in 1 Corinthians 11. Journal of Biblical Literature, v. 118, n. 2,
1999, pp. 295-320.

36



possibilidade desses sujeitos serem mensageiros humanos (THOMPSON, 1988, p. 112) ou

seja, espioes, uma vez que

No mundo romano, os cidaddaos normalmente ndo adoravam deuses semanalmente
como faziam os crentes em Cristo. Aos olhos das autoridades romanas, a assembleia
de crentes poderia ter sido vista como uma atividade de uma associa¢do na qual os
membros estariam em parceria com um lider politico. Isso representava uma ameaca
potencial a ordem publica. Como tal, dado que um estranho poderia entrar na
assembleia que era aberta a todos, s30 0s mensageiros que parecem ser 0s AyyEAovg
mencionados por Paulo. Eles assistiriam a adoracdo dos crentes e relatariam ao
remetente (WU, 2020, p. 223).

Nessa conjuntura, Paulo pede que as mulheres se cubram tendo em vista que o cabelo
era um elemento bastante sexualizado nas sociedade classicas, tentando retirar do
Cristianismo emergente qualquer possibilidade de interpretagdo que o associe a uma religido
desordenada, caotica e imoral, e talvez ele estivesse desconfortavel com a “imagem sexual

extravagante que as virgens desveladas representavam” (TARIQ, 2014, p. 498).

Pensar nas preocupacdes de Paulo relacionadas ao cabelo se faz necessario para
melhor compreender o desenvolvimento do Cristianismo Primitivo, uma vez que na
Antiguidade, as madeixas sd3o um elemento significativo para os individuos, como pode ser
evidenciado no trecho das Metamorfoses, de Apuleio, escritor e filésofo romano do séc. II
EC. Segundo ele, o cabelo ¢ a parte visivel mais importante do corpo e portanto é aquilo que
primeiramente capta nossa atencao; tanta € essa importancia do cabelo que ndo importa o que
a mulher esteja vestindo, seja coberta de joias ou luxo, ela ndo pode se dizer vestida se

encontrar-se como cabelo desarrumado®® (Metam., 2.9).

Ainda sobre a importancia do cabelo na Antiguidade, de acordo com Hipdcrates,
importante médico grego do séc. V AEC, o sémen ejetado durante a relagdo sexual iria até o
cabelo das mulheres, mas caso o homem tivesse cabelo longo, o sémen desviaria para a sua
cabeca. Tal fato evidencia que o tamanho do cabelo do homem poderia afetar essa ordem da
natureza. Tendo o cabelo um significado relacionado a genitalia, a mulher, ao expor sua
cabeca sem nenhuma forma de protecdo, estaria atraindo s€émen e distraindo os homens.
Portanto, o cabelo feminino representa a sua gloria, pois € isto que permite que ela seja fértil

(TARIQ, 2014, pp. 500-501)

Sob esse viés, ao relacionar o uso do véu com as virtudes morais, como a pudicitia, a

modéstia e a castidade, Paulo também pode ter evitado que certos vicios pagdos fossem

3 Tanta denique est capillamenti dignitas, ut quamvis auro, veste, gemmis, omnique cetero mundo exornata
mulier incedat, tamen, nisi capillum distinxerit, ornata non possit audire.

37



associados a nova religido, uma vez que existiam cultos que eram considerados impudicos e

desordenados, ja que

cabelo desgrenhado e cabega jogada para tras eram tipicos das ménades®* no culto de
Dionisio, no de Cibele, da Pitia em Delfos, da Sibila, e o cabelo solto era necessario
para uma mulher para produzir um encantamento magico eficaz. [...] Cabelo
desalinhado e solto também era encontrado no culto de fsis, que tinha um centro
importante em Corinto. Por exemplo, diz-se que uma amiga do poeta Tibulo™ tinha
que soltar o cabelo duas vezes ao dia na adoragdo de Isis para “dizer laudes™.
Evidéncias arqueologicas também mostram que as devotas femininas de {sis
geralmente usavam cabelos longos “com uma faixa em volta da testa e cachos
caindo sobre os ombros,” enquanto os iniciados masculinos tinham seus cabelos
raspados. Dai a declaragdo sarcastica de Paulo de que as mulheres que soltam seus
cabelos podem muito bem té-los cortados ou raspados. E tio vergonhoso para uma
mulher soltar seus cabelos quanto é raspa-los. [...] Para Paulo, a edificagdo da
comunidade e a proclamagdo missionaria inteligivel, ndo o comportamento
orgiastico, sdo os verdadeiros sinais do Espirito. Neste contexto, ¢ compreensivel
por que Paulo insiste que as mulheres devem manter os cabelos presos.
(SCHUSSLER FIORENZA, 1994, pp. 227-228).

Assim, tendo em vista o contexto de tais celebragdes, ¢ possivel que Paulo quisesse se
afastar de qualquer aproximagao a esses ritos pagdos devido aos significados que carregavam
consigo. Por exemplo, os cultos dionisiacos eram, em sua maioria, exclusivos as mulheres, de
carater secreto e variado, e eram repletos de dangas e episddios de alteracdo mental

(RODRIGUES, 2022, pp. 9-10).

Nesse sentido, a historia de Penteu pode ser relacionada a ideia de racionalidade
versus desordem. Presente no texto As Bacantes, de Euripides, tal narrativa descreve como o
rei de Tebas, Penteu, que personificava a ordem e a autoridade se op6s ao culto de Dionisio e
buscou reprimir os rituais das seguidoras desse deus, uma vez que temia que a harmonia
social fosse afetada com essas celebragdes imorais. As mulheres que participavam desses
cultos, que ocorriam afastados dos centros das cidades, em florestas e zonas rurais,
abandonavam seus papéis tradicionais no cuidado do lar e familia e se juntavam a outras para

viverem essa experiéncia de éxtase (Bac., 215-220; 345-350).

Ainda em As Bacantes, o autor narra sobre esses rituais e diz que nos meio das dancas
e gritos, as mulheres agitavam “nos ares a sua cabeleira macia” (Bac., 151), mostrando que

durante essas celebragdes, as fiéis tinham seus cabelos completamente soltos. Esses

> As ménades, ou bacantes, eram as seguidoras do deus Dionisio (ou Baco, na mitologia romana). Geralmente
eram representadas com os cabelos desarrumados e vestidas de pele de animal, evidenciando o carater selvagem
dos cultos dionisiacos.

55 Albio Tibulo foi um poeta romano (54-19 AEC).

> A palavra laudes signfica em latim “louvores”.

38



comportamentos representavam condutas que Paulo buscava se afastar, pois eram contrarios a

ordem e harmonia da assembleia que ele pretendia alcangar.

Nessa conjuntura, ¢ possivel pensar no uso do véu pelas cristds na igreja como uma
assimilagdo das virtudes romanas associadas a cobertura dos cabelos, a0 mesmo tempo que
expurgava a nocao de desordem gerada por certos cultos pagdos, pois estavam vinculados a

agitacdo e indisciplina.

Desse modo, o ato de cobrir a cabeca repercutiu no contexto do Cristianismo
Primitivo, como € notorio nos textos de escritores posteriores a Paulo. Tertuliano, um dos
padres latinos do séc. II, trata de alguns problemas que estavam em voga na época, como a
questdo se somente as mulheres casadas deveriam usar o véu ou a virgens também. Para ele, a
solucdo estd no fato de que “se o homem ¢ cabeca da mulher, ¢ claro que (ele ¢) da virgem
também, de quem vem a mulher que se casou; a menos que a virgem seja uma terceira classe

genérica, alguma monstruosidade com uma cabecga propria" (Sobre o Véu das Virg., 7).

Para incentivar que as mogas virgens seguissem a prescricdo do uso do véu, ele diz

13 ~ . ~ . ~
cubra sua cabeca: se mae, por causa de seus filhos; se irma, por causa de seus irmaos; se
filha, por causa de seus pais. Todas as idades estdo em perigo em sua pessoa. Vista a
pandplia®” da modéstia; cerque-se da palicada®™ da timidez; erga uma muralha para seu sexo,
que ndo deve permitir que seus proprios olhos saiam nem entrem nos de outras pessoas”
(Sobre o Véu das Virg., 16). Assim, a mulher virgem deve se cobrir por conta dos olhares dos
homens, independentemente se ela ¢ casada ou ndo, pois o perigo da seducao afeta até mesmo

seus familiares.

Em meados do séc. IV, Jodo Crisdstomo emergiu como uma figura importante para a
Cristandade, e sua influéncia € notoria até hoje, pois no séc. XVI foi proclamado Doutor da
Igreja. Em sua Homilia XXV1, ele discute os argumentos propostos por Paulo em 1 Cor 11.
Nela, Crisoéstomo analisa o texto versiculo por versiculo, e sua analise sobre alguns chama
mais atencdo do que outros, pois concernem diretamente ao uso do véu e ao cabelo, tanto em

homens quanto em mulheres.

Por exemplo, quando ele discorre sobre 1 Cor 11:4, diz que Paulo “indica que ndo

apenas no momento da oragcdo, mas continuamente, ela deve estar coberta. Mas, no que diz

57 Panéplia significa “armadura”.
A paligada é uma estrutura de defesa onde estacas de madeira sdo fincadas no solo em formato de “X”.

39



respeito ao homem, ndo ¢ mais sobre cobrir a cabega, mas sobre usar cabelo comprido, que
ele estrutura seu discurso” (Hom., p. 260). Ou seja, € possivel perceber que Crisdstomo tenta
estabelecer comportamentos que ultrapassam o costume na assembleia religiosa e interferem
na vida secular, ao estabelecer o uso do véu para as mulheres mesmo quando fora da igreja e o

comprimento dos cabelos masculinos curtos.

Além disso, quando examina 1 Cor 11:6, Cris6stomo escreve que “se alguém disser:
‘Nao, como isso pode ser uma vergonha para a mulher, se ela se eleva a gloria do homem?’,
podemos responder assim: ‘Ela ndo se eleva, mas, na verdade, cai de sua propria honra
apropriada.”” (Hom., p. 264). Para ele, ao se equiparar ao homem no ato de desvelar-se, a

mulher perde a dignidade propria de seu sexo.

Sobre o versiculo 15 de 1 Cor 11, Criséstomo fala para a mulher sobre a questdo da

natureza,

pois tu que deves estar coberta, a propria natureza, por antecipacdo, estabeleceu uma
lei. Acrescenta agora, peco-te, também a tua parte, para que ndo paregas subverter as
proprias leis da natureza; uma prova da mais insolente temeridade, lutar ndo apenas
contra nés, mas também contra a natureza [...] Por esta razdo, entdo, ele [Paulo]
também emprega este argumento, significando exatamente isso: que ele ndo estd
promulgando nenhuma lei estranha e que, entre os gentios, suas invengdes seriam
todas consideradas como uma espécie de novidade contra a natureza (Hom., p. 267).

Nesse sentido, € possivel perceber que os escritos paulinos estdo relacionados com
varias questdes historicas, principalmente tendo em vista o contexto cultural romano da
época. Desse modo, Paulo procurou assimilar certas virtudes pagas e associar as ideias de

pudicitia e modéstia ao uso do véu, facilitando o processo de conversao para religido crista.

Além disso, ele também quis expurgar certos comportamentos pagaos que eram
associados a desordem e ao caos, buscando trazer uma boa imagem para a nova religido
emergente, uma vez que “a maioria dos corintios eram gentios com uma visdo e atitude
helenistica [...]. Os crentes de Corinto foram provavelmente influenciados por esses cultos
greco-romanos antes deles se converterem para Cristo” (WU, 2020, p. 20). Portanto, a
importancia desse texto se evidencia na perpetuacdo do costume através dos séculos até os
dias de hoje, por diferentes autores cristdos que apesar de apresentarem variadas
interpretagdes sobre o uso do véu, todos demonstram a relevancia de tal aderego para a vida

da assembleia.

40



CONCLUSAO

O presente trabalho buscou analisar a influéncia cultural romana no uso do véu no
Cristianismo Primitivo, tendo em vista o texto paulino de 1 Cor 11 e as consequéncias
posteriores destes escritos doutrina crista, além de examinar o contexto historico e social que
permeava a pratica de velar-se entre as mulheres em diferentes épocas pois, segundo Ricks
(2011, p. 346), a utilizagao de véus, de forma pontual ou continua, era uma marcador social

no mundo antigo.

A proposta deste texto era focar na utilizacdo da cobertura da cabe¢a por mulheres
dentro do contexto religioso ¢ moral, € mesmo que o uso do véu pelos homens tenha sido
tratado pontualmente, ndo busquei esgotar aqui as questdes relacionadas ao uso deste
acessorio. Esta pesquisa procurou compreender que o véu, enquanto elemento simbodlico
feminino, transcendeu suas fung¢des praticas ao se tornar um marcador de identidade, status

social e moralidade para as mulheres, especialmente no contexto romano e cristao.

Desse modo, foi possivel observar brevemente os simbolismos relacionados ao uso do
véu na Antiguidade, presentes em varias esferas, como a mitologia e a legislagcdo, além de
tracar uma genealogia deste paramento, desde as sociedades antigas do Oriente Préximo,

como os assirios, babilonios e judeus, até sua incorporagdo nas culturas grega e romana.

O véu, inicialmente utilizado para proteger das intempéries da natureza, foi associado
a rituais de casamento e passagem, tornando-se um distintivo de respeitabilidade e modéstia,
diferenciando as mulheres “respeitaveis” daquelas consideradas promiscuas ou de status
inferior. Essa pratica foi consolidada em leis e costumes, como evidenciado nas leis assirias e
nas normativas romanas, que regulamentavam o uso do véu como um indicador de virtude e

castidade.

Nesse sentido, a andlise do ideal feminino em Roma destacou a importancia do
conceito de pudicitia na constru¢do da identidade das matronas romanas. O véu, juntamente
com a stola, era parte essencial do vestuario das mulheres casadas, simbolizando sua
respeitabilidade e reconhecimento dos valores morais da sociedade romana. As reformas de
Augusto, que buscavam restaurar a moralidade tradicional, reforcaram ainda mais a relagdo

entre o véu e a virtude feminina, pois mesmo sem uma prescricdo legal explicita que

41



obrigasse 0 seu uso, a pratica de se velar podia ser vista como um costume moral bastante
indicado para aquelas mulheres que quisessem ser associadas a modéstia, e tal comportamento

pode ter influenciado as praticas cristds que emergiram no Império Romano, ja que

nas comunidades paulinas ha reflexdes de aspectos da lei romana que buscavam
regular padrdes de comportamento. Foi por essa razdo que algumas das instrugdes
para as comunidades paulinas parecem ter sido elaboradas tomando conhecimento
dessas leis. Elas também prescreviam certos padrdes de conduta que eram endossados
pela lei romana. Ha também evidéncias de que mulheres e homens cristdos seguiam,
ou corriam risco de seguir, os exemplos daqueles que estavam promovendo com
sucesso costumes que eram proibidos (WINTER, 2003, p. 3).

Sob esse viés, foi possivel observar os esfor¢cos de Paulo em adaptar as virtudes pagas
ao nascente Cristianismo, utilizando o véu como um elemento facilitador do processo de
conversao. Em Corinto, cidade cosmopolita e pluralista, o apostolo buscou diferenciar as
mulheres cristas daquelas consideradas imorais, além de afastar associa¢des do cabelo solto e
desordenado, que indicava certa sexualizagdo, da assembleia cristd, ja que “os valores

romanos e sua cultura se tornaram predominantes na Corinto da época de Paulo” (WU, 2021,
p. 3).

Ao recomendar o uso do véu, Paulo ndo apenas assimilou valores romanos de
modéstia, mas também estabeleceu o que nio era recomendado para a comunidade religiosa
do Cristianismo emergente, tendo em vista as praticas pagas. A ideia do véu foi perpetuada
pelos primeiros pensadores cristaos, como Tertuliano e Jodao Cris6stomo. A prescricao do véu,
portanto, ndo se limitava a Corinto, mas refletia uma normativa que se estenderia a outras
comunidades cristas, consolidando-se como parte da tradigdo litirgica (GALTER, 2021, p.

35).

Essa pesquisa também permitiu refletir sobre a complexidade do seu uso, que nao se
restringia a questdes religiosas ou morais, mas também abarcava aspectos praticos, estéticos e
identitarios. O véu, enquanto elemento de moda e etiqueta, era parte integrante da cultura

material do mundo antigo, refletindo as mudangas sociais e politicas de cada periodo.

Por fim, ¢ importante destacar que o uso do véu no Cristianismo Primitivo nao foi uma
pratica isolada, mas fez parte de um processo de assimilacao e adaptacao de diversos valores,
como o0s pagdos e judaicos, por exemplo. A influéncia romana, em particular, foi decisiva na
consolidacdo dessa pratica, que se manteve viva ao longo dos séculos, sendo reinterpretada e

ressignificada em diferentes contextos histdricos. Nos ultimos anos, observa-se um retorno do

42



uso do véu entre jovens mulheres cristas, especialmente em movimentos tradicionalistas, o

que demonstra a permanéncia e a relevancia desse simbolo na contemporaneidade.

Nesse sentido, esses grupos mais conservadores reavivaram o uso do véu nos ultimos
tempos, tendo em vista que, apesar de nao ter sido proibido, a utilizacdo da cobertura da
cabeca pelas mulheres na assembleia catdlica caiu em desuso pos-Concilio do Vaticano 11%°.
Por isso, o movimento tradicionalista continuou com a prescri¢cao da pratica do véu, apesar
das reformas liturgicas. “Observe que entre 1965, quando as resolugdes conciliares foram
promulgadas, e 1988, esse grupo seguia a liturgia tridentina (missas em latim) e a pastoral
anterior (mulheres usando véus, padres em batinas pretas), algo baseado no Vaticano I e no

Concilio de Trento” (CALDEIRA; SILVEIRA, 2021, p. 401).

E o crescimento desse movimento mais conservador também pode ser visto em outros

locais do mundo, pois

Em 1990, havia no Brasil inteiro apenas treze paréquias que rezavam missas
tridentinas. Hoje, sdo 133 listadas em um site especializado, fora as muitas
que oferecem os dois ritos, o antigo ¢ o atual [...] O maior pais catélico do
mundo ndo ¢ o Unico onde se vé um aumento do conservadorismo. As missas
em latim estdo em alta na Europa, o bergo do catolicismo, e, principalmente,
nos Estados Unidos, onde 22% se definem catolicos: atualmente elas sdo
rezadas em quase 600 igrejas americanas, de acordo com o portal Latin Mass
Directory (VIEIRA; CERQUEIRA, 2019).

Portanto, este trabalho buscou contribuir para a compreensao do uso do véu como um
fendomeno cultural, religioso e social, destacando sua importancia no processo de formagdo da
identidade crista primitiva. A andlise do contexto historico e das fontes permitiu ndo apenas
compreender as motivagdes por tras da pratica de velar-se, mas também refletir sobre as
complexas relagdes entre cultura, religido e sociedade no mundo antigo. Espera-se que esta
pesquisa possa servir como ponto de partida para futuros estudos que explorem as multiplas

dimensdes do véu e sua influéncia na construcao de identidades ao longo da historia.

%O Concilio do Vaticano II foi um concilio ecuménico convocado em 1961 pelo papa Jodo XXIII, tendo como
principal objetivo discutir sobre a acdo e a relacdo da Igreja Catdlica nos tempos atuais, propondo reformas
litdrgicas. Para alguns grupos conservadores, esse concilio trouxe mudancas negativas que afetariam a Tradig¢do
da Igreja.

43



FONTES

Para Antiguidades Romanas, de Dionisio de Halicarnasso Historia de Roma, de Céssio Dio;
“Questdes Romanas” (in: Moralia), de Plutarco; Ag¢oes e Provérbios Memoraveis, de
Valério Maximo, Sobre a Lingua Latina, de Marcos Teréncio Varro, usei as edi¢cdes da
Loeb Classical Library, disponiveis em: https://www.loebclassics.com/

Para os textos biblicos citados, usei a Biblia de Jerusalém. Nova edigdo, revista e ampliada.
Sdo Paulo: Paulus, 2020.

APULEIO. Metamorfoses. New York: G.P. Putnam's Sons, 1915.

ATENEU. The Deipnosophists. Or Banquet Of The Learned Of Athenaeus. London: H. G.
Bohn, 1854.

AUGUSTO. Res Gestae Divi Augusti. Oxford: Oxford University Press, 1967.

CIPRIANO DE CARTAGO. “A Conduta das Virgens”, in: Obras Completas, vol. 1. Sao
Paulo: Paulus, 2016.

DIDASCALIA. A edicdo utilizada foi: GIBSON, Margaret (ed.). The Didascalia
Apostolorum in English. Cambridge: Cambridge University Press, 2011.

EPOPEIA DE GILGAMESH. A edi¢do utilizada foi: OLIVEIRA, Carlos. Epopeia de
Gilgamesh. Sao Paulo: Martins Fontes, 2002.

EURIPIDES, As Bacantes. A edigio utilizada foi: PEREIRA, Maria. Tradugdes do Grego.
Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2017.

HIPOLITO DE ROMA. Tradi¢do Apostélica. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2019.
JUVENAL. Sdtiras. New York: Harper & Brothers Publishers, 1881.
PARMENIDES. Da Natureza. Sio Paulo: Loyola, 2002.

PLAUTO. O Soldado Fanfarrao. A edi¢do utilizada foi: The Comedies of Plautus. London: G.
Bell and Sons, 1912.

TERTULIANO. Sobre o Véu das Virgens. A edicdo utilizada foi: ROBERTS, Alexander;
DONALDSON, James. (ed.). Ante-Nicene Fathers, vol. IV. New York: Christian Literature
Publishing Co., 1885.

TOME. Evangelho Gnostico de Tomé. (ed.). MIRANDA, Herminio. Sio Paulo: Editora
Lachatre, 1995.

JOAO CRISOSTOMO. Homily XXVI. A edigo utilizada foi: SCHAFF, Philip. (ed.). Nicene
and Post-Nicene Fathers, vol. XII. Michigan: Eerdmans Publishing Co., 1889.

44


https://www.loebclassics.com/

BIBLIOGRAFIA SECUNDARIA

AHMED, Leila. Women and Gender in Islam. New Haven: Yale University Press, 1992.

AZEVEDO, Sarah. O adultério, a politica imperial, e as relagoes de género em Roma. Tese
de Doutorado. Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas da Universidade de Sao
Paulo. Sao Paulo, 2017.

BEDUHN, Jason. “Because of the Angels”: Unveiling Paul’s Anthropology in 1 Corinthians
11. Journal of Biblical Literature,v. 118, n. 2, 1999, pp. 295-320.

CAIRNS, Douglas. The Meaning of the Veil in Ancient Greek Culture. In:
LLEWELLYN-JONES, Lloyd (ed.). Women's Dress in the Ancient Greek World.
Duckworth: Classical Press of Wales, 2002.

CALDEIRA, Rodrigo; SILVEIRA, Emerson. Catholic Church and
Conservative-Traditionalist Groups: the Struggle for the Monopoly of Brazilian

Catholicism in Contemporary Times. International Journal of Latin American Religion,
vol. 5, 2021, pp. 384-410.

CIESLIK, Emma. Why a new generation of Catholic women is wearing chapel veils. Religion
& Politics, 8 fev. 2022. Disponivel em:
https://religionandpolitics.org/2022/02/08/why-a-new-generation-of-catholic-women-is-we
aring-chapel-veils/. Acesso em: 18 set. 2024.

CLELAND, Liza; DAVIES, Glenys; LLEWELLYN-JONES, Lloyd. Greek and Roman Dress
from A to Z. London and New York: Routledge, 2007.

CULHAM, Phyllis. Women in the Roman Republic. /n: FLOWER, Harriet. The Cambridge
Companion to The Roman Republic. Cambridge: Cambridge University Press, 2014.

D'AMBRA, Eve. Private Lives, Imperial Virtues: The Frieze of the Forum Transitorium in
Rome. Princeton: Princeton University Press, 1993.

D’ANGELO, Mary. Veils, Virgins, and the Tongues of Men and Angels. Women’s Heads in
Early Christianity. /n: EILBERG-SCHWARTZ, Howard; DONIGER, Wendy (ed.). Off
with her head!: the denial of women's identity in myth, religion, and culture. University of
California Press, 1995, pp. 131-164.

DELANEY, Carol. Untangling the Meanings of Hair in Turkish Society. In:
EILBERG-SCHWARTZ, Howard; DONIGER, Wendy (ed.). Off with her head!: the denial

of women's identity in myth, religion, and culture. University of California Press, 1995, pp.
53-75.

DEMARE-LAFONT, Sophie. “A cause des anges”: Le voile dans la culture juridique du
Proche-Orient ancien. In: VERNIER, Olivier; BOTTIN, Michel; ORTOLANI, Marc (ed.).

Etudes d’histoire du Droit privé en souvenir de Maryse Carlin. Paris: Editions La Mémoire
du droit, 2008.

DURING, Bleda. The imperialisation of Assyria: an archaeological approach. Cambridge
University Press, 2020.

45


https://religionandpolitics.org/2022/02/08/why-a-new-generation-of-catholic-women-is-wearing-chapel-veils/
https://religionandpolitics.org/2022/02/08/why-a-new-generation-of-catholic-women-is-wearing-chapel-veils/

EDMONSON, Jonathan. Public Dress and Social Control in Late Republican and Early
Imperial Rome. In: EDMONDSON, Jonathan et al. (ed.). Roman Dress and the Fabrics of
Roman Culture. University of Toronto Press, 2008, pp. 21-46.

FANTHAM, Elaine. Covering the Head at Rome. /n: EDMONDSON, Jonathan et al. (ed.).
Roman Dress and the Fabrics of Roman Culture. University of Toronto Press, 2008, pp.
158-171.

FEE, Gordon. The First Epistle to the Corinthians. The New International Commentary on
the New Testament. Michigan: WB Eerdmans Pub. Co, 1987.

GALTER, Hannes. Veil and Headscarf: Five Aspects of a Cultural Phenomenon. In:
FABBRO, Roswitha; FALES, Frederick; GALTER, Hannes. ‘Headscarf and Veiling
Glimpses from Sumer to Islam’. Venezia: Antichistica, v. 30, 2021.

GILL, David. The Importance of Roman Portraiture for Head-Coverings in 1 Corinthians 11:
2-16. Tyndale Bulletin, v. 41, n. 2, 1990, pp. 245-260.

GLARE, Peter. (ed.). Oxford Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press, 1982.

GONCALVES, Beatriz. De Traditio Velum: O piedoso uso do véu na Patristica. Pneuma, v. 2,
n.1, 2023, pp. 15-39.

HEATH, Jennifer (ed.). The Veil: Women Writers on its History, Lore, and Politics. University
of California Press, 2008.

HEMELRUK, Emily. Women and Society in the Roman World: A Sourcebook of Inscriptions
from the Roman West. Cambridge: Cambridge University Press, 2020.

HERSCH, Karen. 4 Cultural History of Marriage in Antiquity. London: Bloomsbury, 2021.
HIGHWATER, Jamake. Myth and Sexuality. New York: Penguin Books, 1991.

HUGHES, Lisa. Unveiling the veil: cultic, status, and ethnic representations of Early Imperial
freedwomen. Material Religion, v. 3, n. 2, 2007, p. 218-241.

KOSLIN, Dé¢sir¢e. “He hath couerd my soule inwarde” Veiling in Medieval Europe and the
Early Church. /n: HEATH, Jennifer (Ed.). The Veil: Women Writers on its History, Lore,
and Politics. University of California Press, 2008, pp. 160-170.

LANGLANDS, Rebecca. Sexual Morality in Ancient Rome. Cambridge: Cambridge
University Press, 2006.

LEE, Adam. Political change in ancient Rome: the role of pudicitia and sophrosyne in Livys
and Cassius Dios accounts on Lucretia. Dissertacdo de Mestrado. Amsterdam: Vrije
Universiteit, 2023.

LEONE, Massimo. Cultures of Invisibility: The Semiotics of the Veil in Ancient Judaism. /n:
CMECIU, Doina; STANCIULESCU, Traian (ed.). Transmodernity: Managing Global
Communication. Proceedings of the Second ROASS Conference. Bacau: Alma Mater
Publishing House, 2009.

. Cultures of Invisibility: The Semiotics of the Veil in Ancient Rome. In: Proceedings
of the 8th Congress of the International Association for Visual Semiotics held in Istanbul.
ISTANBUL: Istanbul Kiiltiir Universitesi, 2007.

46



. Cultures of Invisibility: The Semiotics of the Veil in Early Christianity. American
University at Girne: North Cyprus, 2008.

LEVINE, Molly. The Gendered Grammar of Ancient Mediterranean Hair. In:
EILBERG-SCHWARTZ, Howard; DONIGER, Wendy (Ed.). Off with her head!: the

denial of women's identity in myth, religion, and culture. University of California Press,
1995, pp. 76-130.

LEWIS, Charlton; SHORT, Charles. 4 Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press, 1879.

LLEWELLYN-JONES, Lloyd. Aphrodites Tortoise: The Veiled Woman of Ancient Greece.
Swansea: Classical Press of Wales, 2003.

MONTERO, Santiago. Deusas e Adivinhas: Mulher e adivinha¢do na Roma Antiga. Sdo
Paulo: Editora Musa, 1998.

NIBLEY, Hugh. Temple and Cosmos: Beyond This Ignorant Present. Maxwell Institute
Publications, 2002.

RICKS, Stephen D.; RICKS, Shirley S. With Her Gauzy Veil Before Her Face": The Veiling
of Women in Antiquity. /n: SKINNER, Andrew et al. Bountiful Harvest: Essays in Honor
of S. Kent Brown. Maxwell Institute for Religious Scholarship, 2011, pp. 345-356.

RODRIGUES, Amanda. Oh! Ide, Bacantes!: A Participagio Feminina em Rituais
Dionisiacos. Trabalho de Conclusdo de Curso. Araraquara: Universidade Estadual Paulista

Faculdade de Ciéncias e Letras, 2022.

SCHUSSLER FIORENZA, Elisabeth. In Memory of Her: a Feminist Theological
Reconstruction of Christian Origins. New York: Crossroad, 1994.

SEBESTA, Judith; BONFANTE, Larissa (ed.). The World of Roman Costume. University of
Wisconsin Press, 2001.

. Judith. Women's Costume and Feminine Civic Morality in Augustan Rome. Gender
& History, v. 9, n. 3, 1997, pp. 529-541.

SEGAL, Alan. Paul the convert. The Apostolate and Apostasy of Saul the Pharisee. Yale
University Press, 1990.

SMITH, William (ed.). A Dictionary of Greek and Roman Biography and Mythology.
London: John Murray, 1848.

STAFFORD, Grace. Veiling and Head-Covering in Late Antiquity: Between Ideology,
Aesthetics and Practicality. Past & Present, v. 263, n. 1, 2024, pp. 3—46.

STAPLES, Ariadne. From Good Goddess to Vestal Virgins: Sex and Category in Roman
Religion. London /New York: Routledge, 1998.

STEPHAN, Rita. Virtue and Sin: An Arab Christian Woman’s Perspective. /n. HEATH,
Jennifer (ed.). The veil: Women Writers on its History, Lore, and Politics. University of
California Press, 2008, pp. 191-201.

STOL, Marten. Women in the Ancient Near East. Berlim: De Gruyter, 2016.

47



SWAGGART, Jimmy. Biblia de estudo do expositor. Sao Paulo: Ministério de Jimmy
Swaggart, 2015.

SYED, Jawad. An Historical Perspective on Islamic Modesty and its Implications for Female
Employment. Equality, Diversity and Inclusion, v. 29, n. 2, 2010, pp. 150-166.

TARIQ, Tahmina. Let Modesty Be Her Raiment: The Classical Context of Ancient-Christian
Veiling. Implicit Religion, v. 16, n. 4, 2014, pp. 493-506.

THOMPSON, Cynthia. Hairstyles, Head-Coverings, and St. Paul: Portraits from Roman
Corinth. The Biblical Archaeologist, v. 51, n. 2, 1988, pp 99-115.

VIEIRA, Maria; CERQUEIRA, Sofia. Tradicionalismo atrai jovens fié¢is: missa em latim e
mulheres de  véu.  Revista Veja. 8 nov. 2019. Disponivel em:
https://veja.abril.com.br/religiao/tradicionalismo-atrai-jovens-fieis-missa-em-latim-e-mulh
eres-de-veu. Acesso em 25 mar. 2025.

WINTER, Bruce. Roman Wives, Roman Widows: The Appearance of New Women and the
Pauline Communities. Cambridge: Eerdmans Publishing, 2003.

WU, Rongxi. The Veil in Classical Antiquity: A Sociocultural and Exegetical Study of 1
Corinthians 11: 2-16. Tese de doutorado. University of Sheffield, 2020.

48


https://veja.abril.com.br/religiao/tradicionalismo-atrai-jovens-fieis-missa-em-latim-e-mulheres-de-veu
https://veja.abril.com.br/religiao/tradicionalismo-atrai-jovens-fieis-missa-em-latim-e-mulheres-de-veu

	CAPÍTULO 1: Uma breve história do véu e seus simbolismos na Antiguidade 
	CAPÍTULO 2: A mulher velada: O ideal feminino em Roma 
	CAPÍTULO 3: Os esforços de Paulo para assimilar as virtudes e expugnar os “vícios pagãos” do culto cristão  
	 
	FONTES 
	 
	BIBLIOGRAFIA SECUNDÁRIA 

