
1  

 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

ENTRE O AÇOITE E A SOBREVIVÊNCIA: 

FAMÍLIA NEGRA E A RESISTÊNCIA NO BRASIL ESCRAVISTA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

THAIVONE SOUSA DOS SANTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA - DF 

2025 



2  

THAIVONE SOUSA DOS SANTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ENTRE O AÇOITE E A SOBREVIVÊNCIA: 

FAMÍLIA NEGRA E A RESISTÊNCIA NO BRASIL ESCRAVISTA 

 

 

 

 

 

 

 

“Trabalho de Conclusão de Curso” apresentado ao 

Departamento de História do Instituto de Ciências 

Humanas da Universidade de Brasília como 

requisito parcial para a obtenção do grau de 

licenciado/bacharel em História”. 

Orientador: Prof. Dr. Luiz Paulo Ferreira Noguerol 

Membra (o): Mateus Gamba Torres 

Membra (o): Kelerson Semerene Costa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA - DF 

2025 



3  

AGRADECIMENTO 

 

Desde a infância, fui incentivada e motivada a perseguir meus sonhos, sempre 

consciente de que apenas eu, com meu próprio esforço, poderia transformar a minha 

realidade. Ao decidir trilhar o caminho da licenciatura em História, posso afirmar com 

veemência que não foi uma escolha fácil, especialmente diante da visão superficial que 

ainda se tem das profissões ligadas às ciências humanas. No entanto, optei por acolher 

todas as críticas com o propósito de demonstrar que, por meio da educação, é sim possível 

transformar as pessoas ao nosso redor. 

Agradeço, primeiramente, a Deus, por me conceder força nos momentos em que 

pensei em desistir. À minha família, principalmente meus pais, Maria de Fátima e Osino 

Ribeiro. Quero que saibam que reconheço o esforço de vocês para que eu e minha irmã 

pudéssemos usufruir de todas as oportunidades possíveis. Lembro-me de todas as noites 

mal dormidas por eles, cheias de preocupações, esperando que eu chegasse em casa com 

segurança, porque estava assistindo aula à noite do outro lado da cidade. 

Recordo também todas as vezes em que vocês abriram mão de algo por mim, 

como quando deixavam de comprar para si para pagar, por exemplo, meu passeio quando 

eu ainda estava na educação básica, ou para pagar a mensalidade do cursinho, que, mesmo 

com a bolsa de 40% que consegui, ainda pesava no orçamento. Afinal a nossa situação 

nunca foi fácil. E, mesmo quando eu abri mão da tão sonhada aprovação no curso de 

Ciências Contábeis, após um ano de dedicação, vocês continuaram me apoiando, ainda 

que contrariados com a minha decisão. Então, tudo que tenho hoje é fruto dos anseios que 

carreguei e carrego,e é graças a vocês, meus pais. Vocês são minha base e fortaleza. É 

uma vitória nossa e irei ser eternamente grata, sempre. 

À minha irmã, Thayane Sousa; minha tia Vanessa; e minhas primas Edwiges, 

Érica e Jaqueline Souza, expresso minha profunda gratidão por todo o incentivo, apoio e 

cuidado durante esse processo. À minha afilhada Isabela Cristina e priminha Helena, 

vocês não têm a dimensão da felicidade que me proporcionam nos momentos que estamos 

juntas. Em várias ocasiões em que o cansaço gritava alto, ter a certeza da presença de 

vocês era o que me acalmava. Amo todos vocês. 

Aos meus professores da educação regular e principalmente do Centro 



4  

Educacional 08 do Gama, deixo aqui meus votos de agradecimento. Sem dúvidas, vocês 

foram os semeadores desse fruto que estou colhendo. No CED 08 do Gama, agradeço em 

especial a professora Eufrázia Souza Rosa por me ensinar a produzir textos. Seus 

ensinamentos são lembrados cotidianamente. 

Agradeço também aos meus professores do Departamento de História da 

Universidade de Brasília e dos demais departamentos pelos quais tive a honra de passar. 

Sem dúvida, foram fundamentais para a interdisciplinaridade que sempre busquei 

construir em minha formação acadêmica como futura professora. Ao meu orientador, 

Luiz Paulo Ferreira Noguerol, registro minha admiração pelo vasto conhecimento que me 

proporcionou. Nossas reuniões foram essenciais e, muitas vezes, um alívio revigorante 

nos meus dias exaustivos de trabalho e estudo. É extraordinário poder trocar ideias, 

curiosidades e saberes com alguém tão inteligente quanto o senhor. 

Por fim, faço um agradecimento especial a todos os meus amigos, que me 

acompanham desde o ensino regular até os dias de hoje. Vocês talvez não imaginem a 

força que me deram, mesmo à distância. As responsabilidades da vida adulta nos 

afastaram em alguns momentos, mas, nos períodos de cansaço físico e mental, a certeza 

de que eu podia contar com vocês me motivou a continuar. Amo vocês 

incondicionalmente e carrego comigo a lembrança do apoio e do comprometimento que 

cada um demonstrou por mim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5  

RESUMO 

 

Este trabalho investiga as estratégias de resistência e reexistência desenvolvidas pelas 

famílias negras durante o período escravista brasileiro, entre os séculos XVIII e XIX. A 

partir de uma análise historiográfica crítica, o estudo desloca o foco da figura do senhor e 

da economia escravista para a subjetividade, os afetos e as práticas sociais dos 

escravizados. Com base em fontes históricas, literárias e jurídicas, e no diálogo com 

autores como José Murilo de Carvalho, Martha Hameister, Keila Grinberg, Achille 

Mbembe, entre outros, a pesquisa evidencia como os escravizados resistiram à 

fragmentação familiar imposta pela ordem escravista através de táticas cotidianas como o 

compadrio, o batismo, a religiosidade de matriz africana e a oralidade. O conceito de 

reexistência é central para compreender essas práticas como afirmações de vida e 

dignidade em meio à necropolítica colonial. O trabalho também critica a romantização da 

miscigenação e revela os efeitos persistentes da escravidão na marginalização das 

famílias negras no Brasil contemporâneo. Ao reconhecer a família negra como espaço de 

memória, identidade e luta, o estudo contribui para a descolonização das narrativas 

históricas. 

Palavras-chave: Família negra. Escravidão. Resistência. Reexistência. Necropolítica. 

Historiografia. 

 

 

 

 

 

 

 

 



6  

 

ABSTRACT 

This research investigates the strategies of resistance and reexistence developed by Black 

families during the Brazilian slavery period, between the 18th and 19th centuries. 

Through a critical historiographical approach, the study shifts the focus from the 

slaveholders and economic system to the subjectivity, affect, and social practices of the 

enslaved. Drawing on historical, literary, and legal sources, and engaging with authors 

such as José Murilo de Carvalho, Martha Hameister, Keila Grinberg, and Achille 

Mbembe, the research reveals how enslaved people resisted the fragmentation of their 

families imposed by the slave order through everyday practices such as godparenthood, 

baptism, African-based religiosity, and orality. The concept of reexistence is central to 

understanding these practices as affirmations of life and dignity in the face of colonial 

necropolitics. The work also critiques the romanticization of racial mixing and highlights 

the persistent effects of slavery on the marginalization of Black families in contemporary 

Brazil. By recognizing the Black family as a site of memory, identity, and resistance, this 

study contributes to the decolonization of historical narratives. 

Keywords: Black family. Slavery. Resistance. Reexistence. Necropolitics. 

Historiography. 

 



7  

Sumário 

 
Introdução ............................................................................................................................ 8 

CAPÍTULO 1 - A Ordem Escravista e o Silenciamento das Famílias Negras .................. 16 

CAPÍTULO 2 - Resistência e Reexistência nas Estratégias Familiares ............................ 25 

Considerações Finais ......................................................................................................... 34 

Bibliografia ........................................................................................................................ 36 



8  

INTRODUÇÃO 

 

Na cronologia historiográfica, a escravidão passou por uma evolução 

interpretativa significativa ao longo dos anos. Este trabalho propõe-se a realizar uma 

análise historiográfica centrada na maneira como diferentes autores, sobretudo dos 

séculos XIX e XX, abordaram a escravidão e, especialmente, a vivência da família 

negra no Brasil entre os séculos XVI e XIX. Desse modo, refere-se ao modo como os 

historiadores escreveram e interpretaram a história da escravidão. Lembrando que a 

historiografia pode ser concebida como o amplo conjunto de produções realizadas ao 

longo do tempo por historiadores e estudiosos da História. Nesse contexto, ela se 

configura como a expressão escrita do conhecimento histórico1. Diante disso, os estudos 

históricos sobre a escravidão, durante muito tempo, focavam nos senhores de 

escravizados, na economia, nas leis ou nos sistemas institucionais. Os escravizados eram 

retratados quase como “objetos” passivos da história, não ressaltando seus sentimentos, 

estratégias de sobrevivência, resistências ou cultura. 

Essa perspectiva, marcada por uma visão elitista e eurocêntrica, começou a ser 

questionada a partir da segunda metade do século XX, especialmente com o avanço dos 

movimentos sociais e das novas correntes historiográficas. Rafael Marquese e Ricardo 

Salles mostram como as mudanças metodológicas, influenciadas por campos como a 

história social, a história do trabalho, a micro-história e os estudos pós-coloniais, 

deslocaram o foco da análise, passando a valorizar as experiências dos escravizados, 

suas formas de resistência, redes de solidariedade, práticas culturais e estratégias de 

negociação com o sistema escravista.2 

Ademais, autores como José Murilo de Carvalho, Luiz Felipe de Alencastro, 

Evaldo Cabral de Mello, Gilberto Freyre, Joaquim Nabuco, Martha Daisson Hameister, 

Maria Firmina dos Reis, Keila Grinberg, Achille Mbembe, Robert W. Slenes, Manolo 

Florentino e José Roberto Goes  passaram a oferecer novas perspectivas, cada qual com 

seus limites e contribuições. Ao examinar criticamente suas obras, esta pesquisa 

pretende compreender de que forma tais autores interpretaram a estrutura e a destruição 

das famílias negras, bem como as estratégias de resistência por elas construídas. 

 
1 BARROS, José D´Assunção. História e historiografia: todas as interações possíveis. Uberlândia, 2021, 

p. 13. 
2 MARQUESE, Rafael; SALLES, Ricardo. Escravidão e capitalismo histórico no século XIX. São Paulo: 

Alameda, 2016. 



9  

Enquanto alguns desses autores, como Nabuco e Freyre, oscilaram entre a 

denúncia e a idealização da ordem escravista, outros, como Hameister e Mbembe, 

enfatizaram a resistência silenciosa e cotidiana  das famílias negras diante da 

neccropolítica e do apagamento histórico. 

A fim de confirmar a argumentação supracitada salienta-se que a venda de 

escravizados africanos no Brasil colonial e imperial era um aspecto central da vida 

cotidiana e econômica da época. Logo, um dos modos mais comuns dessa venda era o 

leilão público, geralmente realizado em praças centrais, mercados ou portos das cidades, 

especialmente nas grandes capitais como Salvador, Recife e Rio de Janeiro. Nesses 

leilões, os escravizados eram exibidos como mercadorias, avaliados por idade, força 

física, habilidades e saúde3. 

Segundo José D´Assunção Barros, “é importante para todo e qualquer campo de 

saber a elaboração de uma história do campo pelos seus próprios praticantes”4. No caso 

da História, isso se reflete em movimentos de revisão crítica das narrativas tradicionais, 

frequentemente marcadas por silenciamentos ou reduções de determinados grupos 

sociais. Especialmente a partir do século XX, os historiadores passaram a olhar para os 

escravizados como sujeitos ativos, buscando entender como viviam, resistiam, formavam 

famílias, criavam redes de apoio e influenciavam a sociedade ao seu redor. Ou seja, os 

escravizados não estavam apenas à margem da sociedade colonial ou imperial, mas sim 

desempenharam papéis fundamentais, tanto na economia, como mão de obra essencial, 

quanto na formação da cultura, dos costumes e até nas lutas por liberdade. 

Visando à devida contextualização, é necessário primeiramente, examinar a 

escravidão como uma instituição que moldou não apenas as relações econômicas, mas 

também as estruturas sociais e políticas da colônia. Joaquim Nabuco (1849 – 1910), 

político e historiador, é uma das figuras centrais na história da escravidão no Brasil, 

principalmente por seu papel como intelectual, político e militante abolicionista. Seu 

legado é marcado por uma análise crítica da escravidão como um mal social, ainda que 

sua perspectiva reflita os limites de sua condição enquanto branco, letrado e pertencente 

à elite imperial. Nesse sentindo, expõe em sua obra O Abolicionismo o seguinte trecho: 

 
3 FUNDAÇÃO BIBLIOTECA NACIONAL. Tráfico de Escravos no Brasil. Disponível em 

https://bndigital.bn.gov.br/dossies/trafico-de-escravos-no-brasil/escravidao-no-brasil/trafico-e-comercio- 
de-escravos/. Acesso em 15 mai. 2025. 
4 BARROS, op.cit., p. 48. 



10  

A escravidão entre nós manteve-se aberta e extendeu os seus 

privilegios a todos indistintactamente: brancos ou pretos, 

ingenuos ou libertos, escravos mesmo, estrangeiros ou nacionaes, 

ricos ou pobres. (NABUCO, 1883 p. 175).5 

A partir desse trecho, Nabuco evidencia o profundo enraizamento social da 

escravidão no Brasil, deixando nítida a ampla aceitação com que contava na sociedade da 

época. Isso significa que a escravidão era uma prática comum e legitimada por diversos 

grupos sociais. Dessa forma, possuir escravizados era visto como um sinal de ascensão 

social e de prestígio. 

Já para o historiador José Murilo de Carvalho a escravidão serviu para consolidar 

o poder das elites, que se beneficiavam da exploração dos corpos escravizados, tratados 

como propriedade e desumanizados pela lógica econômica da época.6 Tamanho fato é 

expresso pelo receio que a elite tinha da revolta escrava e com o desejo de preservar a 

escravidão. 

A unidade da ex colônia também favorecia a manutenção da escravidão 

por evitar uma possível justaposição de países escravistas e não- 

escravistas, provocada por eventual fragmentação. De fato, testemunhos 

da época deixam claro que havia entre a elite receio de revolta escrava, 

tendo-se cunhado a expressão haitianismo, referência à violenta revolta 

dos escravos da colônia francesa de Santo Domingo. Uma luta pela 

independência ao estilo da que se verificara e ainda se verificava nos 

países oriundos da antiga colônia espanhola, que redundara em 

fragmentação política, era vista por muitos como perigosa para a 

manutenção da ordem social e, portanto, da escravidão. Nesse sentido, o 

interesse em manter a escravidão pode ter ajudado na manutenção da 

unidade do país. (CARVALHO, 2008, p. 18) 

Nota-se que a manutenção da unidade territorial do Brasil após a independência 

teve um papel importante na preservação da escravidão, justamente por permanecer como 

um único país e não se fragmentar como ocorreu com as ex-colônias espanholas, evitando 

assim a formação de diferentes Estados com posições divergentes em relação à 

escravidão. Uma problematização questionada era que se o território tivesse se dividido, 

 
5 NABUCO, Joaquim. O Abolicionismo. Londres: Typographia de Abraham Kingdon & C.a, 1883. 
6 CARVALHO, José Murilo de. A construção da ordem: a elite política imperial; Teatro das sombras: a 

política imperial. 15a ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 



11  

poderia ter surgido a situação de países vizinhos adotando políticas abolicionistas, o que 

geraria instabilidade e até incentivo à rebelião entre os escravizados em regiões onde a 

escravidão ainda vigorasse. 

Assim, diante do risco de que guerras de independência nos moldes das ocorridas 

na América Espanhola levassem à fragmentação do território e, com isso, ameaçassem a 

ordem social baseada na escravidão, a elite brasileira optou por um modelo de 

independência mais conservador e centralizado. Dessa forma, o desejo de preservar a 

escravidão acabou contribuindo para o esforço de manter a unidade nacional, pois esta 

era vista como condição para controlar a população escravizada e evitar revoltas que 

poderiam desestabilizar o país. 

Ante o exposto, Carvalho faz uma crítica significativa à historiografia tradicional 

da escravidão, que na maioria das vezes minimizou o sofrimento dos escravizados ou 

romantizou a figura dos senhores. Além do mais, argumenta que essas narrativas 

tenderam a reforçar as desigualdades e a ocultar as vozes que realmente compõem a 

história do Brasil. 

Com o intuito de complementar a argumentação de que a escravidão era vista com 

um olhar positivo naquela época, Evaldo Cabral de Mello, um historiador brasileiro, faz 

uma análise detalhada sobre como a escravidão estava intimamente atrelada à produção 

agrícola nas regiões do Norte Agrário e das regiões cafeeiras, no qual o sistema de grandes 

plantações, principalmente de açúcar, café, tabaco e, em certos momentos, da borracha, 

dependia do trabalho forçado de escravizados e seus descendentes. Isto pode ser 

confirmado com um trecho extraído de sua obra O Norte Agrário e o Império. 

A verdade é que as fontes parlamentares do período 1871-1880 dão como 

coisa sabida que o comércio se fazia principalmente para atender as 

necessidades de mão-de-obra da lavoura cafeeira. (MELLO, 2008, p. 29) 

O que se pode examinar deste trecho é que no período citado, as fontes 

parlamentares deixavam evidentes que o comércio interno de escravizados no Brasil tinha 

como objetivo principal atender à crescente demanda por mão de obra nas lavouras de 

café. Logo, a expansão da economia cafeeira, especialmente nas regiões do Vale do 

Paraíba, exigia um número cada vez maior de trabalhadores, e como o tráfico africano 

havia sido proibido em 1850, a solução encontrada pelos proprietários foi intensificar a 

circulação interna de escravizados, sobretudo vindos do Norte e do Nordeste em direção 



12  

ao Sudeste.7 

A escravidão teve papel fundamental na construção das identidades regionais do 

Brasil, como apontado por Cabral de Mello. Assim sendo, no Norte Agrário, a presença 

da escravização e sua continuidade ao longo do período imperial, enquanto o tráfico 

interno não a suprimia, auxiliaram a formar uma identidade marcada por um sistema de 

trabalho excludente e desigual. 

Por conseguinte, salientando os autores supracitados fica evidente que a 

escravidão era amplamente naturalizada e vista de forma positiva tanto na esfera 

econômica quanto na social. Não era percebida como uma aberração moral, mas como 

elemento legítimo para o funcionamento da colônia e do Império. Tendo em conta o ponto 

de vista econômico, a escravidão era considerada essencial à produção de riquezas. A 

economia colonial e imperial, voltadas para a exportação de produtos como açúcar, ouro 

e, posteriormente, café, dependiam integralmente da força de trabalho dos africanos 

escravizados e de seus descendentes. 

É apropriado salientar que a análise realizada se apoia em uma historiografia 

produzida entre o final do século XIX e o início do século XX, permitindo compreender 

como diferentes autores interpretaram os legados da escravidão. Afirma-se que é difícil 

determinar a data exata do início da introdução dos escravizados africanos no Brasil, 

porque o tráfico já existia na Europa bem antes da vinda dos portugueses para o país. 

Portugal, por exemplo, como potência marítima, já estava envolvida nesse comércio, ou 

seja, desde o início da colonização portuguesa, os africanos escravizados já se fazia 

presente.8 Esse diálogo historiográfico possibilitou constatar que, mesmo após a 

abolição legal da escravidão, em 1888, os impactos do sistema escravista persistiram na 

exclusão social, no racismo institucional e na ausência de políticas de reparação. Dessa 

forma, o estudo evidencia a continuidade de mecanismos de opressão no pós-abolição. 

Outrossim, esse recorte possibilita examinar as tensões entre a tentativa de 

destruição dos núcleos familiares negros e a persistência desses laços como forma de 

resistência, tanto no cotidiano das senzalas quanto nas fugas, nos quilombos e nas redes 

de solidariedade urbana. 

 

7 MELLO, Evaldo Cabral de. O Norte Agrário e o Império. São Paulo: Editora 34, 2008. 
8 RODRIGUES, Raymundo Nina. Os africanos no Brasil. Rio de Janeiro: UFGD/NEAB, 2010, p. 20. 



13  

Além dos referenciais historiográficos e sociólogos, este objeto de pesquisa se 

apoia na noção de regimes de historicidade, conforme formulada pelo historiador francês 

François Hartog, no qual defende que “ninguém duvida de que haja uma ordem do tempo, 

mais precisamente, ordens que variaram de acordo com os lugares e as épocas”.9 

Ademais, “o regime de historicidade não pretende falar da história do mundo passado, e 

menos ainda do que está por vir”10, mas sim é a maneira como uma sociedade se 

relaciona com o tempo, organizando sua percepção do passado, presente e futuro. Com 

isso, define como essa sociedade se inscreve no tempo e como atribui sentido à sua 

história. 

 Considerando esse panorama de dominação e apagamento, emerge o conceito de 

reexistência, que se refere à prática de resistir afirmando a vida, reconstruindo 

subjetividades e vínculos sociais mesmo diante da violência colonial. Ao contrário da 

mera sobrevivência, a reexistência implica uma ação ativa de recriação da própria 

existência por meio de estratégias cotidianas que afirmam a dignidade, a memória e a 

humanidade dos indivíduos negros. A noção, presente nos estudos decoloniais e nas 

epistemologias negras, permite compreender as formas pelas quais os escravizados, 

apesar da lógica necropolítica que buscava desintegrá-los, reconstituíram laços 

familiares, preservaram práticas culturais e projetaram futuros possíveis. Portanto, a 

reexistência não é apenas um contraponto à opressão, mas uma expressão de vida 

insurgente que desafia os limites impostos pela ordem escravista. 

É fundamental também entender que os impactos da escravidão não terminam 

com a promulgação da Lei Áurea em 1888. A sociedade brasileira manteve-se 

funcionando por meio de mecanismos de exclusão, desumanização e negação da 

cidadania à população negra. O silenciamento das famílias negras, que começou durante 

o cativeiro, continuou nas manifestações institucionais e simbólicas da República. 

Assim, ao analisar o silenciamento das famílias negras durante a escravidão, 

também se entende como essas formas de desintegração continuam e se renovam em 

contextos contemporâneos. A falta de políticas reparatórias após a Abolição e a 

marginalização histórica das famílias negras constituem um legado do cativeiro que 

persiste até os dias atuais, manifestando-se tanto na exclusão do mercado de trabalho 

 
9 HARTOG, François. Regimes de historicidade: presentismo e experiências do tempo. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2013, p. 17. 
10 Ibid., 2013, p. 37. 



14  

quanto na violência policial e no preconceito contra as estruturas familiares negras 

contemporâneas. 

No caso do Brasil escravista, o regime de historicidade dominante era fortemente 

enraizado em uma visão tradicionalista e cíclica do tempo, na qual a escravidão era tratada 

como algo natural e perene, marcado por uma lógica de desumanização e pelo exercício 

sistemático da violência sobre corpos negros. Estes eram vistos como mercadorias vivas, 

produziam riqueza com seu trabalho e representavam, eles próprios, um ativo financeiro, 

sendo comprados, vendidos e utilizados como garantia em empréstimos. Com isso, o 

escravizado era parte integrante do patrimônio das elites agrárias e urbanas, e sua 

exploração era justificada pela alta rentabilidade que proporcionava. 

Nesse contexto, a família negra constituía um elemento profundamente ameaçado, 

uma vez que os laços de parentesco entre pessoas escravizadas eram frequentemente 

desfeitos ou ignorados pelas autoridades e pelos senhores de escravos. Entretanto, apesar 

dessa violência sistemática, as populações negras construíram formas de resistência 

baseadas na recriação de núcleos familiares, nos cuidados mútuos, na transmissão de 

valores e na proteção afetiva entre cativos. Essas práticas revelam um regime de 

historicidade contra hegemônico, no qual o tempo não era apenas de submissão, mas 

também de construção de sentido, de continuidade e de expectativa por liberdade. Logo, 

em meio à destruição sistemática da subjetividade, as famílias negras criaram outras 

formas de existir no tempo, projetando futuros possíveis mesmo quando tudo ao seu redor 

tendia ao apagamento. 

Com base nesse entendimento, a existência e a persistência da família negra 

durante o período escravista constituem formas de resistência histórica, social e 

simbólica, resistindo não apenas à lógica de mercantilização dos corpos, mas também 

operando como espaço de produção de cultura, memória e identidade. Foi no seio dessas 

relações que saberes africanos foram preservados e transformados, que práticas religiosas 

e linguísticas sobreviveram ao sequestro cultural, e que formas de subjetividade negra se 

afirmaram diante da violência colonial. Segundo observa Martha Daisson Hameister, a 

insistência em viver e em formar vínculos constituía uma resistência cotidiana, silenciosa, 

mas radical, à brutalidade do sistema escravista.11 

 
11 HAMEISTER, Martha Daisson. Para dar calor à nova povoação: estudo sobre estratégias sociais e 

familiares a partir dos registros batismais da vila do Rio Grande (1738-1763). 2006. Tese (Doutorado 

em História) - Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2006. 



15  

Isto posto, discorrer sobre a família negra como categoria histórica no Brasil 

escravista significa deslocar o olhar da mera vitimização dos escravizados e reconhecer 

neles agentes históricos dotados de afetividade, racionalidade e projetos de vida. A 

família torna-se, assim, um instrumento de resistência, reconstrução e preservação da 

existência negra em meio a um regime que constantemente buscava apagá-la. Ademais, 

ao invés de se submeterem passivamente à lógica escravista, os escravizados e seus 

descendentes buscaram criar formas de vida e de continuidade, mesmo sob as piores 

condições, o que representa uma das expressões mais poderosas da luta por liberdade no 

Brasil colonial e imperial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16  

CAPÍTULO 1 - A ORDEM ESCRAVISTA E O SILENCIAMENTO 

DAS FAMÍLIAS NEGRAS 

 

Retomando o que foi previamente citado, a sociedade brasileira escravista, forjada 

ao longo de mais de três séculos, formou-se como um sistema de dominação 

profundamente enraizado na desumanização da população negra, sendo o sistema da 

época estabelecido sobre uma estrutura política, social e econômica que não apenas se 

aproveitava do trabalho forçado de africanos e seus descendentes, mas também tentava 

enfraquecer as formas de organização comunitária e emocional entre os escravizados. 

A fim de expor o fundamento do poder senhorial no Brasil, Evaldo Cabral de 

Mello, em O Norte Agrário e o Império (1871 – 1889), destaca como o modelo agrário- 

escravista do Norte, particularmente nas áreas canavieiras de Pernambuco, foi crucial 

para definir não só a estrutura agrária, mas também a própria dinâmica de poder durante 

o Império. Com isso, a acumulação de terras e a exploração do trabalho escravo eram 

duas bases interconectadas. Portanto, o latifúndio monocultor, articulado em torno da 

produção de açúcar para exportação, demandava grande contingente de trabalhadores 

escravizados e operava sob uma lógica de violência institucionalizada, tanto física quanto 

simbólica. 

Ainda, Mello ressalta que a supremacia das oligarquias rurais se dava além do 

controle econômico, alcançando também a esfera política. Esta elite rural controlava as 

Câmaras Municipais, administrava a Justiça Regional e exercia influência direta sobre o 

Parlamento e a Corte Imperial. O Estado, longe de se contrapor a essa estrutura, atuava 

como seu braço legitimador. Dessa forma, os interesses da nobreza da terra influenciaram 

as decisões do Império, atrasando reformas e impedindo qualquer ação que pudesse 

ameaçar o regime escravista. E quando finalmente estabelecida, a legislação abolicionista 

foi caracterizada por concessões e prorrogações com o objetivo de manter os lucros e a 

estabilidade das elites rurais. 

Para que essa ordem de dominação fosse perpetuada, era preciso mais do que 

subjugar fisicamente o escravizado, mas de maneira diversa era fundamental silenciar sua 

subjetividade e desmantelar suas redes afetivas. À vista do exposto, um dos principais 

focos desse sistema foi a família negra, que constantemente era deslegitimada, 



17  

desestruturada e silenciada durante o período colonial e imperial. Logo, assim como a 

família era um espaço de acolhimento e resistência, na mesma medida, representava uma 

ameaça simbólica à lógica de controle total exercida pelos senhores sobre os corpos e 

futuros dos escravizados. 

Ao contrário do que algumas narrativas historiográficas tentaram sustentar, o 

sistema escravista brasileiro não se baseava em relações paternalistas e harmônicas entre 

senhores e escravizados. Pelo contrário, como observa o historiador Luiz Felipe de 

Alencastro, a escravidão brasileira era parte de uma engrenagem imperial atlântica,  

voltada à extração máxima de valor do corpo negro por meio da violência sistemática e 

da desarticulação deliberada de qualquer forma de identidade ou vínculo comunitário que 

pudesse ameaçar o domínio senhorial.12 Assim, a ordem escravista se sustentava não 

apenas pela violência física, mas também por meio da sistemática produção de 

silenciamentos, especialmente no tocante à organização familiar dos negros escravizados. 

misc, por sua vez, expõe no trecho a seguir que a casa-grande e a senzala não 

eram apenas edificações, eram os núcleos simbólicos e funcionais de um sistema que 

moldou a sociedade brasileira no período colonial. Logo, essa estrutura social englobava 

vários elementos da vida cotidiana, funcionando simultaneamente como uma 

manifestação econômica, política, religiosa, sexual e cultural. 

A casa-grande, completada pela senzala, representa todo um 

sistema econômico, social, político: de produção (a monocultura 

latifundiária); de trabalho (a escravidão); de transporte (o carro de boi, o 

banguê, a rede, o cavalo); de religião (o catolicismo de família, com 

capelão subordinado ao pater familias, culto dos mortos etc.); de vida 

sexual e de família (o patriarcalismo polígamo); de higiene do corpo e da 

casa (o “tigre”, a touceira de bananeira, o banho de rio, o banho de 

gamela, o banho de assento, o lava-pés); de política (o compadrismo). 

(FREYRE, 2003, p. 36) 

O aspecto familiar e sexual era fortemente influenciado pela lógica patriarcal e 

pela violência inerente ao sistema escravocrata. O patriarca da casa-grande exercia 

controle sobre a família, estabelecendo uma estrutura familiar fragmentada, marcada pelo 

autoritarismo e pela poligamia informal, frequentemente manifestada nas relações sexuais 

 
12 ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O trato dos viventes: formação do Brasil no Atlântico Sul. Séculos 

XVI e XVII. São Paulo: Companhia das Letras, 2000, p. 86. 



18  

mantidas com mulheres negras escravizadas. Essas relações, quase frequentemente 

impostas, evidenciam a invisibilização das subjetividades dessas mulheres e a 

desestruturação sistemática das famílias negras. Dessa forma, os filhos resultantes eram 

frequentemente utilizados como mão de obra ou vendidos, sem qualquer reconhecimento 

afetivo ou jurídico. Logo, o seio familiar negro era constantemente violado e silenciado, 

sendo impedido de se estabelecer como um núcleo independente dentro do sistema. 

Somado a isso, o compadrismo, que será analisado no capítulo seguinte, 

organizava as relações políticas do período, o que reforçava o controle social e mantinha 

a ordem escravista. O compadrio não apenas ajudava a fortalecer o poder dos brancos na 

estrutura social, mas também funcionava como uma ferramenta de dominação simbólica. 

Frequentemente, isso envolvia a cooptação de pessoas negras para papéis subordinados 

nessas redes, o que resultava no esvaziamento de seu pertencimento comunitário e na 

impossibilidade de reconstruir laços familiares completos. Nesse sentido, o silêncio em 

relação às famílias negras contribuía para a preservação da ordem escravista, na qual a 

punição física era acompanhada pela negação da existência e da dignidade das relações 

familiares negras. 

Ante o exposto, pode-se argumentar que a formação da sociedade brasileira foi 

intensamente influenciada por um arranjo institucional que fortaleceu o domínio das elites 

senhoriais, as quais estabeleceram a estrutura da ordem social no período da escravidão. 

De acordo com José Murilo de Carvalho, o Estado brasileiro foi construído a partir das 

estruturas e lógicas da casa senhorial13, o que ilustra a intersecção entre o poder público 

e a autoridade privada. À luz disso, o senhor detinha não apenas o controle econômico, 

mas também político e jurídico sobre seus escravizados, incluindo o direito de penalizar, 

disciplinar e separar membros das comunidades escravizadas.  

Entretanto, embora as instituições jurídicas tenham, em grande medida, operado 

como garantidoras da ordem escravista, não se pode negligenciar que os próprios 

cativos acionaram o sistema judicial como parte de suas estratégias de resistência e 

sobrevivência. Como demonstram os estudos da historiadora Keila Grinberg, as ações 

de liberdade e os pedidos de alforria revelam a presença dos escravizados nos tribunais 

e seu conhecimento, ainda que limitado e desigual, das brechas legais disponíveis no 

 

13 CARVALHO, José Murilo de. A construção da ordem: a elite política imperial; Teatro das sombras: 

a política imperial. 15a ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 



19  

mundo da escravidão. A Justiça imperial, portanto, ainda que profundamente marcada 

pelos interesses senhoriais, tornava-se também espaço de disputa, negociação e 

construção de redes de apoio. Apesar disso, a ordem social continuava fundada na 

ruptura dos laços afetivos e na desarticulação das redes familiares negras, substituídas 

por estruturas de dominação que buscavam naturalizar a violência e a fragmentação 

imposta pela escravidão. 

A instituição da família, até mesmo atualmente, é concebida pela matriz ocidental 

como célula fundamental da sociedade civil, entretanto foi sistematicamente negada aos 

africanos escravizados e seus descendentes, sendo imposta uma lógica na qual os laços 

familiares eram considerados irrelevantes, frágeis e até mesmo perigosos. A fim de 

confirmar essa argumentação, cita-se o trecho do conto A Escrava da obra Úrsula de 

Maria Firmina dos Reis: 

Tinham oito anos. 

Um homem apeou-se à porta do Engenho, onde juntos 

trabalhavam meus podres filhos – era um traficante de carne humana. 

Ente abjeto14, e sem coração! Homem a quem as lágrimas de uma mãe 

não podem comover, nem comovem os soluços do inocente...acordei aos 

gritos de meus pobres filhos, que me arrastavam pela saia, chamando-me: 

mamãe! Mamãe! (REIS, 2018, p. 173) 

Reconhecida como a primeira romancista brasileira e a primeira mulher negra a 

publicar um romance no Brasil, Maria Firmina dos Reis foi uma escritora, professora e 

abolicionista maranhense. Seu romance Úrsula (1859) é uma narrativa que denuncia a 

crueldade da escravidão com sensibilidade e ousadia. Consequentemente, narrando em 

primeira pessoa, o trecho citado é uma denúncia da violência, da desumanização causada 

pela escravidão no Brasil e da separação de famílias negras, pois expõe o momento que 

uma mãe negra tem seus filhos arrancados por um “traficante de carne humana”. Este 

pequeno trecho denuncia não apenas a escravidão como instituição, mas seus efeitos 

emocionais e morais sobre os indivíduos. 

Essa dinâmica de desintegração familiar era perpetuada pela movimentação 

forçada dos escravizados, que eram vendidos ou transferidos sem qualquer consideração 

 
14 Abjeto: do latim adjectus, significa” lançado para baixo”, e é comumente utilizado para indicar algo ou 

alguém miserável, indigno ou detestável. 

 



20  

pelas suas relações pessoais. Por exemplo, seus filhos podiam ser vendidos 

separadamente de seus pais sem qualquer tipo de questionamento legal ou moral. 

Particularmente, as mulheres negras sofriam um duplo apagamento, pois eram exploradas 

como mão de obra e corpos reprodutores, mas não tinham autoridade alguma sobre seus 

filhos, porque na teoria e na prática eles pertenciam ao senhor escravista. 

Outro ponto relevante dessa lógica de fragmentação e que contribuiu de maneira 

decisiva para o silenciamento das famílias negras escravizadas no Brasil durante o século 

XIX, foi o conjunto de desigualdades, como sociais, econômicas, jurídicas, raciais e 

simbólicas, que desumanizavam os negros, deslegitimando suas formas de existência, 

afetividade e organização familiar. 

Já se sabe que a condição jurídica do escravizado era de propriedade, não de 

sujeito de direitos. A família negra, quando existia, normalmente era considerada 

informal e carecia de proteção tanto pelo Estado quanto pela Igreja. Apesar disso, a Igreja 

reconhecia o casamento entre escravizados, mas este reconhecimento não implicava, de 

forma alguma, na liberdade do casal. Pelo contrário, o casamento funcionava como um 

instrumento dentro da estrutura escravagista, assegurando a reprodução da mão de obra 

escravizada e a perpetuação do sistema de exploração. Dessa forma, embora houvesse 

alguma forma de validação religiosa da união, isso não alterava a condição de 

subordinação e a ausência de direitos dos escravizados. 

Ademais, como elucidado pelo primeiro Código Penal do Brasil, de 1830, 

elaborado durante o reinado de D. Pedro I, as distinções legais entre escravizados e 

cidadãos livres eram nítidas. Embora os crimes cometidos fossem os mesmos, as punições 

para os escravizados eram mais severas, o que consolidava ainda mais a desigualdade 

racial e social. Este código refletia uma estrutura jurídica que não apenas desconsiderava 

os direitos dos negros, mas também sustentava a marginalização de suas famílias e o 

silenciamento de suas histórias. 

O primeiro código penal do Brasil independente, elaborado em 

1830, época de D. Pedro I, fazia distinção entre os escravizados negros e 

os cidadãos livres na hora de ditar parte das punições, ainda que os crimes 

cometidos fossem os mesmos. Não havia a plena isonomia, isto é, a 

igualdade de todos perante a lei. (SENADO FEDERAL, 2020) 

Esse ordenamento jurídico não apenas consolidava a desigualdade racial e social, 



21  

como também sustentava o silenciamento das famílias negras escravizadas. Assim, ao se 

observar a estrutura jurídica do período, percebe-se que o silenciamento das famílias 

negras não se dava apenas por omissão, mas por uma ação deliberada do Estado escravista 

de negar-lhes reconhecimento, agência e proteção legal, mesmo diante do 

reconhecimento, por parte da Igreja, dos casamentos entre pessoas escravizadas. 

Outro autor significativo para a história brasileira, do qual não podemos deixar de 

citar e que analisaremos de uma forma mais minuciosa, é Gilberto Freyre com Casa- 

Grande & Senzala. Com sua obra sendo um diferencial na década de 1920, Freyre traz 

uma sociologia que “incorpora a vida cotidiana. Não apenas a vida pública ou o exercício 

de funções sociais definidas (do senhor de engenho, do latifundiário, do escravo, do 

bacharel), mas a vida privada”15, visto que “nos anos 30, descrever a cozinha, os gostos 

alimentares, mesmo a arquitetura e, sobretudo, a vida sexual, era inusitado”16. 

Contextualizando a obra citada anteriormente, ela foi escrita em meio a uma forte 

tentativa de construção da Identidade Nacional Brasileira, em que foram valorizadas as 

várias etnias e culturas que contribuíram para a formação do país. Para Freyre, as relações 

sociais na história de nosso país, tenderam a ser harmônicas, porém, foram abaladas pela 

indústria do açúcar e pela escassez de mulheres brancas. Tamanho argumento foi 

defendido no trecho a seguir: 

No Brasil, as relações entre os brancos e as raças de cor foram 

desde a primeira metade do século XVI condicionadas, de um lado pelo 

sistema de produção econômica - a monocultura latifundiária; do outro, 

pela escassez de mulheres brancas, entre os conquistadores. O açúcar não 

só abafou as indústrias democráticas de pau-brasil e de peles, como 

esterilizou a terra, em uma grande extensão em volta aos engenhos de 

cana, para os esforços de policultura e de pecuária. E exigiu uma enorme 

massa de escravos. A criação de gado, com possibilidade de vida 

democrática, deslocou-se para os sertões. (FREYRE, 2003, p. 14)17 

Ao analisar a obra sob a perspectiva das vivências reais das famílias negras nos 

períodos colonial e imperial, evidencia-se uma série de limitações e questões 

problemáticas, principalmente no tocante à idealização das interações sociais da 

 
15 FREYRE, Gilberto. Casa-grande & senzala: formação da família brasileira sob o regime da 

economia patriarcal. 48. ed. São Paulo: Global, 2003, p. 10. 
16 Ibidem. 
17 Idem., p. 14. 



22  

miscigenação como um elemento fundamental da identidade nacional. 

Freyre descreve a casa-grande como um local de intercâmbio cultural e interação 

emocional, onde os senhores e os escravizados compartilhavam não só o ambiente físico, 

bem como elementos do dia a dia. De acordo com o autor, a escravidão teria promovido 

uma espécie de democratização das tradições, com a mulher negra desempenhando um 

papel fundamental na construção da identidade nacional, tanto na função de ama de leite 

quanto como símbolo de sensualidade tropical. 

Somando a isso, a imagem romântica de afeto e convivência perpassa a visão de 

miscigenação proposta por Freyre. Ele enaltece o mestiço como o ícone máximo da 

identidade brasileira e resultado da aparente “tolerância racial”18 dos portugueses. Logo, 

a miscigenação é vista como um aspecto benéfico, quase uma consequência natural da 

interação física e emocional entre os senhores e os escravizados. 

A escassez de mulheres brancas criou zonas de confraternização 

entre vencedores e vencidos, entre senhores e escravos. Sem deixarem de 

ser relações - as dos brancos com as mulheres de cor – de “superiores” 

com “inferiores” e, no maior número de casos, de senhores desabusados 

e sádicos com escravas passivas, adoçaram-se, entretanto, com a 

necessidade experimentada por muitos colonos de constituírem família 

dentro dessas circunstâncias e sobre essa base. A miscigenação que 

largamente se praticou aqui corrigiu a distância social que de outro modo 

se teria conservado enorme entre a casa-grande e na mata tropical; entre 

a casa-grande e a senzala. (FREYRE, 2003, p. 33)19 

Chega a argumentar que se não fosse a miscigenação, várias pessoas não 

conseguiriam ter posse de terras, olhando para isso como um processo para uma suposta 

democracia racial: 

Quanto à miscibilidade, nenhum povo colonizador, dos 

modernos, excedeu ou sequer igualou nesse ponto aos portugueses. Foi 

misturando-se gostosamente com mulheres de cor logo ao primeiro 

 

18 De modo crítico, a expressão “tolerância racial” é empregada aqui, refletindo uma narrativa de Casa- 

Grande & Senzala, no qual defende a ideia de que o Brasil foi formado por uma convivência harmoniosa 

entre diferentes grupos étnicos. Hoje, autores como Florestan Fernandes, Lélia Gonzalez e Silvio Almeida 

contestam essa visão, mostrando como essa suporta tolerância encobriu a violência racial, o racismo 

estrutural e a desagregação das famílias negras ao longo da história do Brasil. 
19 Idem, p. 15 



23  

contato e multiplicando-se em filhos mestiços que uns milhares apenas 

de machos atrevidos conseguiram firmar-se na posse de terras 

vastíssimas e competir com povos grandes e numerosos na extensão de 

domínio colonial e a eficácia de ação colonizadora. (FREYRE, 2003, p. 

52)20 

Contudo, essa perspectiva ignora o aspecto profundamente violento da 

miscigenação durante o período colonial no Brasil. O que Freyre considera um resultado 

de convivência ou desejo mútuo é, na verdade, consequência de violações sistemáticas, 

da objetificação dos corpos negros e do controle sobre a sexualidade das mulheres 

escravizadas. A prática da miscigenação também se dava entre os livres e os pobres, 

atravesssando diferentes camadas sociais, ainda assim, essas relações continuavam 

marcadas por assimetrias de poder, exploração e vulnerabilidade social. Sob essa ótica, a 

miscigenação não representa um processo harmonioso de fusão cultural, mas sim uma 

tática de dominação racial e manutenção do poder patriarcal dos senhores. 

A ênfase de Freyre nos elementos sensoriais e estéticos da vida colonial, os 

aromas, os sabores, os gestos, reforça essa invisibilidade ao transformar o sofrimento da 

escravidão em um espetáculo exótico. A sensualidade da mulher negra, celebrada como 

um símbolo da mestiçagem, não é vista como resultado da coação, mas sim como um 

atributo “natural”, perpetuando estigmas raciais e legitimando a dominação. Para Achille 

Mbembe, o corpo negro é atravessado por significados impostos, sendo hipersexualizado, 

fetichizado, criminalizado e animalizado, servindo para justificar a violência.21 

Por consequente, citar a miscigenação neste capítulo é de extrema relevância, pois 

essa naturalização da violência sexual impacta diretamente o silenciamento das famílias 

negras. A mãe negra, sendo reduzida à ama de leite ou ao objeto de prazer, tem sua 

maternidade negada. Com isso, o sistema escravocrata, assim como citado várias vezes 

no decorrer deste trabalho, impunha o não reconhecimento legal das famílias negras, 

promovendo a fragmentação dos vínculos afetivos e a venda arbitrária de filhos e 

cônjuges. 

Como observa o filósofo e historiador camaronês Achille Mbembe, dentro da 

escravidão o corpo negro foi historicamente constituído como um ser descartável, 

supérfluo, sempre à margem da humanidade plena, afirma assim que a escravidão institui 

 
20 Idem, p. 52 
21 MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Lisboa: Antígona, 2014. 



24  

uma necropolítica22, ou seja, o poder de determinar quem pode viver e quem deve morrer, 

estando diretamente atrelada à forma como os corpos negros são tratados. 

Fica nítido neste capítulo que o sistema de escravidão no Brasil foi muito além da 

mera exploração econômica do trabalho forçado. Ele estabeleceu um projeto deliberado 

de desumanização que negava a subjetividade, dignidade e até mesmo a estrutura familiar 

dos negros escravizados. O silenciamento das famílias negras não foi um resultado 

secundário, mas sim um método central de controle, destinado a enfraquecer qualquer 

chance de resistência, solidariedade ou desenvolvimento de uma identidade coletiva entre 

os escravizados.  

O domínio dos senhores, conforme demonstram Evaldo Cabral de Mello e José 

Murilo de Carvalho, baseava-se em uma ordem legal, política e simbólica que legitimava 

a fragmentação das relações afetivas. O poder pessoal dos senhores de engenho contava 

com o suporte do Estado e da Igreja, que juntos atuavam como instituições colaboradoras 

na destruição das redes familiares negras. Outrossim, essa lógica de dominação, como 

afirmaram Alencastro e Mbembe, não se restringia apenas ao aspecto material, mas 

também afetava os corpos e mentes dos escravizados, criando uma violência que perdura, 

inclusive, nas estruturas raciais e sociais do Brasil atual. 

Por fim, ao criticar à idealização da miscigenação, proposta por Gilberto Freyre, 

há um entendimento que ao romantizar as relações entre senhores e escravizados ocorre 

um ofuscamento da brutalidade praticada pelo sistema e a naturalização da exclusão das 

famílias negras da história nacional. De igual modo, a maternidade negra, sequestrada e 

silenciada, revela o lado mais cruel de uma ordem que convertia laços afetivos em 

ameaças, e que, por isso, necessitava destruí-los. Logo, por sua vez, reconhecer essa 

realidade é essencial não só para reconstruir a memória histórica das famílias negras, mas 

também para descolonizar as maneiras como o Brasil entende sua própria formação 

social. 

 
22 MBEMBE, Achille. Necropolítica. Tradução de Renata Santini. São Paulo: n-1 edições, 2018. 



25  

CAPÍTULO 2 - RESISTÊNCIA E REEXISTÊNCIA NAS 

ESTRATÉGIAS FAMILIARES 

 

A história da escravidão no Brasil não se limita somente à dominação e ao 

sofrimento, mas também é caracterizada por táticas de resistências diárias, desenvolvidas 

e reinventadas pelas comunidades negras e escravizadas. Desse modo, dedica-se este 

capítulo a entender como os escravizados resistiram à desumanização promovida pelo 

regime escravista, especialmente com base em suas vivências famíliares, redes de apoio 

e práticas sociais, sendo analisados as múltiplas formas de resistência e reexistência 

construídas no cotidiano. 

Durante o século XIX, especialmente com o aumento do tráfico interno e a 

separação forçada de famílias, os escravizados buscaram diversas formas de reafirmar sua 

humanidade, reconstruindo vínculos afetivos e redes comunitárias, mesmo sob constante 

vigilância. Nesse contexto, a resistência não deve ser entendida apenas em sua 

manifestação aberta ou violenta, como fugas, insurreições e revoltas, mas, 

principalmente, como uma prática diária e silenciosa de sobrevivência. 

Esse tipo de resistência, fundamentada na continuidade da vida e do convívio, 

pode ser entendido através do conceito de reexistência, uma ideia que transcende a 

simples oposição ao sistema, envolvendo a afirmação ativa da vida negra como uma 

possibilidade e a constante reinvenção de si mesmo em um mundo que busca proibir essa 

própria existência. Logo, reexistir significa reconstruir-se como indivíduo no meio do 

plano colonial de apagamento. 

Achille Mbembe explica como a modernidade ocidental, baseada no colonialismo 

e na escravidão, estabeleceu um sistema de racionalidade que nega à população negra o 

reconhecimento completo de sua humanidade. 

Em contrapartida, interessa compreender que, como 

consequência directa desta lógica de autoficção, de autocontemplação e, 

sobretudo, de enclausuramento, o Negro e a raça têm significado, para os 

imaginários das sociedades europeias, a mesma coisa. Designações 

primárias, pesadas, perturbadoras e desequilibradas, símbolos de 

intensidade crua e de repulsa, a sua aparição no saber e no discurso 



26  

modernos sobre o homem (e, por consequência, sobre o humanismo e a 

Humanidade) foi, se não simultâneo, pelo menos paralelo; e, desde o 

início do século XVIII, constituiu, no conjunto, o subsolo (inconfessado 

e muitas vezes negado), ou melhor, o núcleo completo a partir do qual o 

projecto moderno de conhecimento – mas também de governação - se 

difundiu. (MBEMBE, 2014, p. 10) 

Este excerto sugere uma reflexão crítica acerca de como o pensamento europeu 

moderno formulou suas concepções de humanidade, conhecimento e poder, 

fundamentando-se em uma lógica de autoficção e enclausuramento cultural. Em outras  

palavras, ao se verem como centros da razão e da civilização, as sociedades europeias 

acabaram criando uma imagem do Outro, neste caso, o Negro, que funcionava como um 

contraponto negativo à sua própria autoimagem. 

Dessa maneira, o Negro e a ideia de raça começaram a ser vistos de forma 

indistinta, como símbolos primários, carregados de significados profundos, inquietantes 

e desestabilizadores. Não eram percebidos como indivíduos complexos, mas como 

manifestações de algo bruto, intenso e frequentemente repulsivo. Portanto, essas 

representações não se limitaram ao âmbito social ou cultural, mas sim permeavam 

profundamente os discursos científicos, filosóficos e políticos da modernidade. 

Conforme discutido no capítulo anterior, essa desumanização, manifestada no 

Brasil por meio da violência institucional e simbólica, atinge seu ponto culminante no 

que Mbembe denomina necropolítica, que é a prática de um poder que determina quem 

pode viver e quem deve morrer, quem terá sua vida controlada e quem será relegado à 

morte social. Com isso, a escravidão, como regime necropolítico, estrutura-se pela posse 

dos corpos e pelo controle de sua exaustão, pois era um sistema que lucrava com a vida 

até o máximo possível e descartava quando já não era mais útil. Assim, o corpo negro 

escravizado estava sempre sob vigilância, sofria punições e era privado de sua autonomia. 

Contudo, é precisamente nesse contexto de dominação que surgem as práticas de 

resistência diária como meios de reexistência. Os escravizados reafirmavam sua 

condição humana ao preservar laços familiares, mesmo diante da possibilidade de 

dispersão ao celebrar rituais de origem africana sob o olhar opressor do senhor, ao 

transmitir oralmente as memórias e os conhecimentos de sua cultura. Reexistiam não só 

ao fugir do controle, mas ao persistir em viver com dignidade, apesar da constante 



27  

tentativa de silenciamento. 

Assim, a casa, o corpo, a palavra, a comida e o gesto transformam-se em 

ferramentas de resistência. Esses elementos, aparentemente insignificantes, 

transformaram-se em pilares de uma vida negra que se recusou a ser silenciada, que se 

reinventou no combate diário à violência e à negação. Ao resistirem no dia a dia, os 

escravizados criaram maneiras de existir e estar no mundo, desenvolvendo alternativas 

para suas vidas dentro das brechas do sistema escravistas. 

Exemplificando a partir da tese da Martha Daissom Hameister, é significativo 

salientar como os registros batismais da Vila do Rio Grande (1738-1763) revelam a 

existência de estratégias sociais usadas pelos escravizados. Afirma-se que os registros de 

batismos serviram tanto como instrumentos de cristianização e controle social quanto 

como ferramentas simbólicas e práticas de resistência afetiva, além disso serviam para a 

criação de redes sociais entre os escravizados. Somado a isso, o batismo era comumente 

utilizado como uma tática de pertencimento e estruturação social, principalmente entre 

aqueles que eram legal e socialmente impedidos de formar famílias reconhecidas pelo 

sistema colonial. 

Outrossim, o batismo ia além de seu significado religioso, funcionando como um 

espaço para a formação de vínculos que tinham efeitos significativos na vida social dos 

cativos. Hameister mostra que a escolha de padrinhos e madrinhas, frequentemente entre 

outros escravizados ou até mesmo libertos, permitia que os batizados criassem laços de 

compadrio, que serviam como formas alternativas de parentesco. Esse parentesco 

simbólico ultrapassava as restrições importas pela escravidão. 

Os pais dão aos filhos o ser. Os padrinhos dão aos afilhados o ser 

cristão, o ser social. No batismo, o apadrinhamento, ao contrário 

da paternidade carnal, não pode ser negado. O elo entre os 

participantes do batismo, por se dar na esfera sobrenatural, não 

pode ser revertido, ao contrário do que muito se observa, pais 

abandonarem seus filhos, negando-lhes a presença paterna e/ou 

materna. (HAMEISTER, 2006, p. 244 e 245) 

A escolha de padrinhos, por exemplo, não era aleatória, geralmente refletia laços 

afetivos, estratégias de proteção e esforços para se integrar a redes sociais mais amplas. 

Além de oferecer suporte emocional, essas redes estabeleciam estruturas paralelas de 



28  

solidariedade, frequentemente ignoradas pela historiografia de mais longa data, que se 

concentra apenas na desintegração familiar durante o período escravista. 

Além do mais, os registros indicam que irmãos de criação, comadres e compadres 

constituíam uma rede de relações que se misturava com laços familiares. Sobretudo, 

embora não tivessem reconhecimento jurídico, esses vínculos eram importantes para a 

sobrevivência física e simbólica das pessoas escravizadas. Logo, Hameister enfatiza que 

os escravizados não aceitaram passivamente a fragmentação familiar, ao contrário, 

resistiram ativamente por meio da elaboração de estratégias de reexistência. 

Assim, o batismo pode ser visto como uma estratégia de reapropriação simbólica 

do corpo e da identidade, um meio de se integrar a uma rede social que confrontava a 

lógica de desumanização e isolamento imposta pela escravidão. Por essa razão, apesar da 

violência diária, os cativos encontravam maneiras de resistir, pertencer e afirmar sua 

humanidade por meio de práticas que inicialmente, poderiam ser vistas apenas como 

religiosas. 

Esse quadro mostra que, além da submissão, havia um processo constante de 

criação de laços e reinvenção de identidades. Com isso, considerando tudo que foi exposto 

anteriormente, o batismo emerge como uma prática ambivalente, pois enquanto de um 

lado funcionava como um instrumento de dominação para a Igreja e o Estado colonial, de 

outro, era utilizado pelos escravizados como meio de resistência afetiva e construção 

coletiva de identidades. 

Cabe ressaltar também que no livro Na Senzala, uma flor: Esperanças e 

recordações na formação da família escrava – Brasil Sudeste, século XIX (2012), o 

historiador Robert W. Slenes realiza uma análise inovadora sobre a formação da família 

escravizada no Brasil, refutando a tese, antes dominante na historiografia brasileira, de 

que a escravidão teria impedido a constituição de famílias escravas. 

Com base em uma ampla gama de fontes, que incluem registros paroquiais, 

inventários, econografia, relatos de viajantes e elementos da cultura popular, o autor 

mostra que os cativos estabeleciam relações afetivas profundas e buscavam, sempre que 

possível, legitimar suas uniões por meio do casamento religioso. A família escravizada, 

para Slenes, não se limitava à estrutura nuclear europeia, mas englobava um conjunto 

ampliado de relações, como compadrio, irmandades religiosas e redes de vizinhança nas 

senzalas. Esses vínculos formavam um tecido comunitário fundamental para a 



29  

sobrevivência física e emocional dos escravizados, funcionando também como espaço 

de resistência simbólica à ordem senhorial. 

Já a obra A paz das senzalas: Famílias escravas e tráfico atlântico, c. 1790-

c.1850 (2017), de Manolo Florentino e José Roberto Góes, posiciona-se criticamente à 

ideia de que a escravidão no Brasil foi marcada apenas pela violência, desorganização 

social e destruição dos laços familiares. Os autores dissertam que a família escravizada 

foi funcional para a reprodução do sistema escravista. Segundo eles, longe de ser um 

espaço apenas de resistência dos cativos, a instituição da família era também um 

componente do projeto senhorial de controle social. Incentivar uniões estáveis entre 

cativos e permitir a formação de famílias poderia, na visão dos senhores, reduzir 

conflitos, facilitar o controle cotidiano e aumentar a produtividade. 

Desse modo, as interpretações de Slenes, Florentino e Góes sobre o papel da 

família escrava no Brasil apresentam enfoques distintos, ainda que ambos reconheçam 

sua existência e relevância dentro do regime escravista. Enquanto Slenes enfatiza o 

protagonismo dos escravizados na construção de vínculos familiares como expressão de 

humanidade e resistência cultural, Florentino e Góes destcam o papel da família como 

parte das engrenagens do sistema senhorial, apontando para sua utilidade dentro da 

racionalidade escravista. Trata-se, portanto, de duas explicações distintas: uma que 

valoriza a subjetividade e a agência dos cativos, outra que analisa a família a partir da 

funcionalidade do sistema escravista e das estratégias dos senhores para manter o 

controle sobre a mão de obra.  

Outro aspecto que precisa ser ressaltado neste capítulo é refletir necessariamente 

sobre os discursos políticos em torno da liberdade dos negros no final do século XIX, 

sendo assim iremos destacar novamente o pensamento crítico de Joaquim Nabuco. Para 

muitos, a abolição da escravidão em 13 de maio de 188823 foi o resultado de uma longa 

luta que ocorreu nos tribunais, nas ruas, nas senzalas e na literatura. Todavia, é importante 

enfatizar que essa conquista não representou para os negros libertos a efetiva inclusão em 

um regime de cidadania plena. Com isso, em sua obra O Abolicionismo (1883), Nabuco 

apresenta uma perspectiva crítica e complexa do processo de abolição, considerando a 

escravidão um trauma estrutural que afetou não só indivíduos escravizados, mas também 

 

23 BRASIL. Lei n° 3.353, de 13 de maio de 1888 - Publicação Original. Declara extinta a escravidão 

no Brazil. Portal da Câmara dos Deputados. 

 



30  

a estrutura social e moral do Brasil como um todo. 

A escravidão não era apenas uma questão jurídica ou econômica a ser solucionada 

por decreto, mas uma ferida moral, que compromete até hoje a sociedade brasileira 

fortemente. Em um dos trechos de sua obra, Nabuco faz uma analogia com a bíblia, 

expondo que “para a qual a escravidão, apezar de hereditária, é uma verdadeira mancha 

de Caim que o Brazil traz na fronte”24. Esse fragmento evidencia que embora a escravidão 

seja um aspecto historicamente herdado pelo Brasil, não originado por esta geração, essa 

nova consciência a enxerga como uma “mancha de Caim”, que seria uma alusão bíblica 

a um pecado irreparável, uma culpa visível. Em outras palavras, é um pecado moral e 

histórico que envergonha o país. 

Logo, a escravidão permanecerá por muito tempo como a característica nacional 

do Brasil, afirmou ele, indicando que os impactos dessa prática não terminariam com a 

libertação formal dos escravizados. Sua denúncia abrange não apenas o sistema em si, 

mas também as estruturas sociais que o apoiaram e que continuariam existindo mesmo 

após a promulgação da Lei Áurea (1888). 

Embora fosse uma das personalidades mais influentes do movimento 

abolicionista, Nabuco estava ciente das limitações do processo que contribuía para 

impulsionar. Ele compreendia que a simples abolição legal da escravidão não garantia 

justiça social nem dignidade para os libertos. Lamentava fortemente a falta de uma 

política de integração ou reparação que assegurasse aos negros emancipados condições 

efetivas de cidadania. Desse modo, considerando esse quadro, sua crítica já indicava a 

persistência das desigualdades estruturais após o 13 de maio de 1888, visto que a abolição 

ocorreu sem terra, sem trabalho, sem moradia, sem educação e sem proteção. 

A libertação formal do cativeiro não reverteu os danos à estrutura familiar 

causados por séculos de tráfico humano, separações forçadas e violência diária. Assim, a 

luta por liberdade não acabou com a abolição, mas transformou-se na luta por 

reconhecimento, dignidade e reconstrução. Famílias negras, que ainda lidavam com o 

estigma da escravidão, começaram a lutar pela reexistência, reconstruindo vínculos, 

criando comunidades de apoio, buscando acesso à terra, à moradia e à educação mesmo 

diante da marginalização imposta por uma sociedade que nunca reconheceu 

completamente sua humanidade. 

 
24 NABUCO, Joaquim. O abolicionismo, 1883, p. 12. 



31  

Por outro lado, trazendo à tona que a resistência não se dava apenas no campo da 

sobrevivência material, porém igualmente na preservação da cultura e das crenças como 

forma de continuidade da memória, dentro da família negra, a religiosidade de origem 

africana desempenhou um papel fundamental na criação de um espaço de pertencimento 

e resistência. Terreiros, irmandades e rituais domésticos funcionavam como autênticos 

refúgios ontológicos, permitindo que o indivíduo negro se reconectasse com seus 

ancestrais, orixás25, inquices26 ou voduns27, reafirmando sua identidade e dignidade em 

uma sociedade que lhe privava de ambos. 

Dentre os autores citados nesta pesquisa, pode-se confirmar a informação 

supracitada com José Murilo de Carvalho, o qual traz em sua obra O Teatro das Sombras 

e a Construção da Ordem, a resistência à opressão como um dos pontos mais instigantes. 

Para ele a resistência não vinha somente em forma de fugas ou revoltas, mas 

principalmente manifestavam-se em práticas culturais que afirmavam a identidade e a 

comunidade. A música, a dança e as religiões afro-brasileiras tornaram-se expressões 

vitais de resistência, permitindo aos escravizados criar um espaço de liberdade, mesmo 

em um contexto de intensa opressão. Essas manifestações culturais serviam não apenas 

como forma de afirmação identitária, mas também como meio de estabelecer 

solidariedade entre os oprimidos. 

A manutenção dos cânticos, das línguas, dos conhecimentos e dos rituais 

alimentares representa uma expressão dessa continuidade cultural que se opôs à lógica da 

escravidão. Apesar da vigilância e repressão, as famílias negras mantinham viva a 

tradição oral, compartilhando histórias, mitos, provérbios e valores que constituíam uma 

memória coletiva. Essa prática funcionava como uma contranarrativa à história oficial, 

que buscava apagá-los. Portanto, essa pedagogia da ancestralidade se manifestava no dia 

a dia, nos encontros noturnos após jornadas cansativas, nas celebrações religiosas 

sincretizadas com o catolicismo, nos nomes escolhidos para os filhos, nas práticas de cura 

e nos cantos entoados durante o trabalho. Pode-se afirmar então, que a cultura tinha um 

papel estratégico na preservação das relações comunitárias. 

 

25 Orixás: divindades cultuadas nas religiões afro-brasileiras, sendo considerados forças da natureza, 

energias divinas ou ancestrais divinizadas. 
26 Inquice: equivalentes aos Orixás, no entanto com um enfoque diferente e tradições específicas. Acredita- 

se que os Inquices são intermediários entre o ser supremo e a humanidade, atuando como ponte para o 

divino. 
27 Voduns: entidades espirituais importantes no culto africano tradicional, especialmente no Benim, Togo 

e Gana. São espíritos que podem intervir na vida dos humanos, influenciando o dia a dia. 



32  

Dessa forma, a resistência cultural não era somente um meio de suportar o 

sofrimento, mas também uma maneira de o enfrentar de forma ativa. Relembrando, a 

preservação da memória negra, manifestada nas práticas diárias, nos corpos, nos gestos e 

nos silêncios, é um ato político. Consequentemente, preservar a cultura e a espiritualidade 

representava uma resistência contundente à desumanização escravista, compreendendo 

as estratégias das famílias negras no Brasil nesse período. Ademais, é fundamental 

reconhecer que a luta ocorreu não apenas nos âmbitos físicos e econômicos, mas 

principalmente no plano simbólico e espiritual. 

É significativo compreender que as análises realizadas neste capítulo demonstram 

que a história da escravidão no Brasil não pode ser entendida unicamente como um 

processo de dominação total, mas também como um cenário de conflitos, negociações e 

resistências diárias. Por meio de práticas familiares, religiosas, culturais e afetivas, os 

negros escravizados desenvolveram estratégias significativas para resistir à lógica 

desumanizadora do regime escravista, afirmando sua existência e humanidade em um 

mundo que tentava sistematicamente negá-las. 

Todas essas estratégias são permeadas pelo conceito de reexistência, que é 

compreendido como a prática ativa de viver e resistir com dignidade em um sistema que 

busca eliminar identidades e vínculos. Além da resistência mais visível, como fugas, 

rebeliões e conquistas de alforria, as práticas silenciosas, afetivas e culturais também se 

revelam bastante eficazes. 

Concluindo, ao longo do capítulo percebe-se que mesmo com a violência 

institucional que não impedia casamentos formais, mas separava pais e filhos, apagava 

nomes africanos e rebatizava corpos com a linguagem do cativeiro, os negros 

escravizados recriaram o conceito de família. Estabeleceram, além do mais, redes de 

carinho e apoio, construíram novas estruturas parentais e reconstruíram vínculos 

quebrados pelo tráfico, pela venda e pela violência. Logo, esses atos diários de cuidado, 

proteção e transmissão cultural confrontaram diretamente a lógica desumanizadora da 

escravidão e reafirmaram a autonomia dos indivíduos negros em relação a um sistema 

que os tratava como mercadorias. 

Por fim, a família negra deve ser entendida não apenas como um remanescente de 

sociabilidade em meio à violência, mas como um autêntico núcleo de resistência. Foi no 

seio dessas famílias, ainda que instáveis, caracterizadas por ausências e improvisações, 



33  

que se cultivaram recordações, se mantiveram valores, se formaram gerações e se 

imaginaram futuros. As famílias negras escravizadas foram muito mais do que meros 

sobreviventes, elas se tornaram agentes históricos que resistiram à desintegração forçada 

pela escravidão, criando formas de manter sua continuidade. Por conseguinte, resistiram 

não só fisicamente, mas também afetivamente, não apenas fugindo, mas estabelecendo 

vínculos, não apenas gritando, mas oferecendo cuidado. 



34  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 Refletir sobre a experiência da família negra no Brasil escravista é também 

lançar luz sobre a própria fundação social do país e as formas como o passado 

permanece operando no presente. Ao longo desta pesquisa, foi possível perceber que a 

história da escravidão não se resume à exploração econômica ou ao domínio físico, mas 

inclui dimensões subjetivas, simbólicas e afetivas que foram silenciadas por séculos, e 

cuja recuperação historiográfica é, por si só, um gesto de reparação. 

 No entanto, encerrar essa análise requer ir além da constatação da violência ou 

da celebração da resistência. É necessário encarar que as estruturas que produziram a 

fragmentação das famílias negras ainda informam práticas contemporâneas de exclusão. 

O Brasil pós-abolição perpetuou mecanismos sofisticados de apagamento da 

subjetividade negra, agora mediados pelo racismo institucional, pela marginalização 

urbana e pela negação de direitos.  

 Por isso, este trabalho deve ser compreendido também como uma provação 

política. Ao historicizar a resistência negra atráves dos laços familiares, apontam-se as 

raízes de um projeto de sociedade alternativo, fundado não na lógica da dominação, mas 

na construção coletiva de pertencimento, dignidade e memória. A família negra não 

apenas sobreviveu, ela recriou mundos possíveis. 

 Se a escravidão tentou reduzir a vida negra à ausência, de nome, de história, de 

afeto, as estratégias de reexistência reveladas nesta pesquisa apontam para a presença 

viva de um passado insurgente. Um passado que, longe de ser encerrado com a Lei 

Áurea, continua reverberando nos corpos, nas culturas e nos territórios negros. 

Portanto, ao considerar a família negra contemporânea, também se deve 

reconhecer sua luta histórica por direitos, inclusão e reconhecimento. A memória das 

famílias negras escravizadas não deve ser vista como um passado morto, mas como um 

patrimônio que persiste nos desafios enfrentados pelas famílias negras atuais, nas 

comunidades periféricas, nas batalhas por educação, igualdade e reconhecimento. O 

reconhecimento da contribuição dessas famílias para a formação do Brasil e a valorização 

de suas formas de resistência são essenciais para a reparação histórica. 

Em conclusão, este estudo enfatiza a importância de descolonizar o pensamento 

histórico brasileiro, movendo o foco das estruturas de poder para as vozes que foram 



35  

silenciadas ao longo da história. É necessário incluir o protagonismo das famílias negras 

na luta contra a escravidão nos currículos escolares, nas políticas públicas e nas narrativas 

históricas. Pois, reconhecer esse protagonismo é tanto um dever ético quanto um passo 

essencial para construir uma sociedade mais justa, plural e dedicada à verdade histórica. 

Afirma-se, por fim, com esta pesquisa que não é mais possível narrar a história da 

escravidão no Brasil sem considerar as famílias negras como protagonistas. Elas foram e 

ainda são guardiãs da memória, do carinho, da resistência e da dignidade. Preservaram a 

vida em meio à morte, transformaram o cuidado em uma ferramenta de resistência contra 

a opressão e mantiveram viva a chama da liberdade, mesmo nas senzalas. Em suma, que 

este estudo ajude a valorizar essa trajetória e a fortalecer uma historiografia dedicada à 

justiça histórica e ao resgate das vozes que, embora silenciadas por muito tempo, nunca 

deixaram de falar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



36  

BIBLIOGRAFIA 

 

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O trato dos viventes: formação do Brasil no Atlântico 

Sul. Séculos XVI e XVII. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

 

BARROS, José D´Assunção. História e historiografia: todas as interações possíveis. 

2021. 

 

BRASIL. Lei n° 3.353, de 13 de maio de 1888 - Publicação Original. Declara extinta 

a escravidão no Brazil. Portal da Câmara dos Deputados. Disponível em 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/leimp/1824-1899/lei-3353-13-maio-1888-533138- 

publicacaooriginal-16269- 

pl.html#:~:text=Declara%20extinta%20a%20escravid%C3%A3o%20no%20Brazil. 

Acesso em 6 junho 2025 

 

BRASIL. Senado Federal. 1° Código Penal do Brasil fixou punições distintas para 

livres e escravos. Brasília: Senado Federal, 2020. Disponível em 

https://www12.senado.leg.br/noticias/especiais/arquivo-s/ha-190-anos-1o-codigo-penal- 

do-brasil-fixou-punicoes-distintas-para-livres-e-escravos. Acesso em 27 maio 2025. 

CARVALHO, José Murilo de. A construção da ordem: a elite política imperial; 

Teatro das sombras: a política imperial. 15a ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2003. 

 

FLORENTINO, Manolo; GÓES, José Roberto. A paz das senzalas: famílias escravas e 

tráfico atlântico, c.1790–c.1850. 2. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2017. 

 

FREYRE, Gilberto. Casa-grande & senzala: formação da família brasileira sob o 

regime da economia patriarcal. 48. ed. São Paulo: Global, 2003. 

FUNDAÇÃO BIBLIOTECA NACIONAL. Tráfico de Escravos no Brasil. Disponível 

em https://bndigital.bn.gov.br/dossies/trafico-de-escravos-no-brasil/escravidao-no- 

brasil/trafico-e-comercio-de-escravos/. Acesso em 15 maio. 2025. 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/leimp/1824-1899/lei-3353-13-maio-1888-533138-publicacaooriginal-16269-pl.html#%3A~%3Atext%3DDeclara%20extinta%20a%20escravid%C3%A3o%20no%20Brazil
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/leimp/1824-1899/lei-3353-13-maio-1888-533138-publicacaooriginal-16269-pl.html#%3A~%3Atext%3DDeclara%20extinta%20a%20escravid%C3%A3o%20no%20Brazil
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/leimp/1824-1899/lei-3353-13-maio-1888-533138-publicacaooriginal-16269-pl.html#%3A~%3Atext%3DDeclara%20extinta%20a%20escravid%C3%A3o%20no%20Brazil
https://www12.senado.leg.br/noticias/especiais/arquivo-s/ha-190-anos-1o-codigo-penal-do-brasil-fixou-punicoes-distintas-para-livres-e-escravos
https://www12.senado.leg.br/noticias/especiais/arquivo-s/ha-190-anos-1o-codigo-penal-do-brasil-fixou-punicoes-distintas-para-livres-e-escravos


37  

GRINBERG, Keila. Liberdade por um fio: história dos processos de liberdade na 

Corte de Apelação do Rio de Janeiro no século XIX. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 1994. 

 

HAMEISTER, Martha Daisson. Para dar calor à nova povoação: estudo sobre 

estratégias sociais e familiares a partir dos registros batismais da vila do Rio Grande 

(1738-1763). 2006. Tese (Doutorado em História) - Universidade Federal do Rio de 

Janeiro, Rio de Janeiro, 2006. 

 

HARTOG, François. Regimes de historicidade: presentismo e experiências do tempo. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2013. 

 

MARQUESE, Rafael; SALLES, Ricardo. Escravidão e capitalismo histórico no século 

XIX. São Paulo: Alameda, 2016 

 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Lisboa: Antígona, 2014. 

 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Tradução de Renata Santini. São Paulo: n-1 edições, 

2018. 

 

MELLO, Evaldo Cabral de. O Norte Agrário e o Império. São Paulo: Editora 34, 2008. 

 

NABUCO, Joaquim. O Abolicionismo. Londres: Typographia de Abraham Kingdon & 

C.a, 1883. Disponível em 

https://digital.bbm.usp.br/bitstream/bbm/4692/1/012043_COMPLETO.pdf. Acesso em 

15 maio 2025. 

 

REIS, Maria Firmina dos. “A escrava”. In: Úrsula. Atualização do texto e posfácio de 

Eduardo de Assis Duarte. Florianópolis. Ed. Mulheres. Belo Horizonte: PUC Minas, 

2009. 

RODRIGUES, Raymundo Nina. Os africanos no Brasil. Rio de Janeiro: UFGD/NEAB, 

2010. 

https://digital.bbm.usp.br/bitstream/bbm/4692/1/012043_COMPLETO.pdf


38  

SLENES, Robert W. Na senzala, uma flor: esperanças e recordações na formação da 

família escrava – Brasil Sudeste, século XIX. 2. ed. Campinas, SP: Editora da 

Unicamp, 2012. 

VOCABULÁRIO Ketu. O Candomblé, [s.d]. Disponível em 

https://ocandomble.com/vocabulario-ketu/. Acesso em 9 junho 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://ocandomble.com/vocabulario-ketu/


39  

DECLARAÇÃO DE AUTENTICIDADE 

 

 

Eu, Thaivone Sousa dos Santos, declaro para todos os efeitos que o trabalho de conclusão 

de curso intitulado Entre o açoite e a sobrevivência: Família negra e a resistência no 

Brasil escravista foi integralmente por mim redigido, e que assinalei devidamente todas 

as referências a textos, ideias e interpretações de outros autores. Declaro ainda que o 

trabalho nunca foi apresentado a outro departamento e/ou universidade para fins de 

obtenção de grau acadêmico. 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília, 20 de maio de 2025. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


		2025-08-07T11:51:29-0300




