N~

Universidade de Brasilia
Instituto de Ciéncias Humanas

Departamento de Historia

A Paixao de Perpétua:

Reflexoes Sobre Elementos Publicos e Privados Referentes a Paixdo de Perpétua e

Felicidade

Karen Luana Duarte

Brasilia — DF

Julho /2025



N

Universidade de Brasilia
Instituto de Ciéncias Humanas

Departamento de Historia

Entre a Apocaliptica e a Biografia:
A Paixdo de Perpétua

Karen Luana Duarte

Trabalho de Conclusdo de Curso apresentado
ao Departamento de Historia do Instituto de
Ciéncias Humanas da Universidade de Brasilia
como requisito parcial para a obtencao do grau
de licenciado em Historia.

Orientador: Prof. Dr. Vicente Dobroruka

Brasilia — DF

Julho / 2025



AGRADECIMENTOS

A Deus, Rei supremo de todas as coisas, que com sua bondade e amor guiou ndo
apenas os grandes martires, mas também pessoas comuns como eu, em tarefas que deveriam
ser simples para todos, mas que, pelos meus proprios méritos, eu nao seria capaz de realizar,

como este trabalho.

A TImaculada Virgem Maria e a Sdo José¢ de Cupertino, padroeiro dos estudantes, a

quem tanto recorri pedindo intercessdo para alcancar a graga de concluir este TCC.
A todas as pessoas que a Providéncia colocou em minha vida, em especial:

Aos meus tios, que mesmo com suas limitagdes, foram instrumentos de Deus na minha

criagao.

Aos meus amigos da familia Nascimento de Menezes: Lilian, Hugo, Samuel, Victor e
Meércia. Pessoas amaveis e acolhedoras que acompanharam com carinho e atencdo toda a

minha jornada na universidade federal.

Ao meu orientador, professor Vicente. Obrigada por nao ter desistido de mim. Sem sua
paciéncia e boa vontade, este TCC nao teria sido possivel de forma alguma. Agradeco por ter
suportado meus erros, mesmo os que se repetiram até que eu finalmente compreendesse suas
orientagdes, e principalmente por ser um profissional verdadeiramente comprometido com o

ensino. Um professor como o senhor me inspira a seguir na docéncia.

Ao meu namorado, Gustavo, por ter me incentivado e me dado todo o suporte nos
momentos de desadnimo, e por estar ao meu lado nos momentos em que mais precisei. E

reconfortante saber que posso sempre contar com vocé.

As minhas amigas Duda e Kamilla. No livro do Eclesistico est4 escrito: “Um amigo
fiel ¢ uma poderosa prote¢do: quem o achou, descobriu um tesouro.” E foi exatamente isso
que encontrei em vocés. Durante esses trés anos de curso presencial, enfrentamos juntas
muitos desafios — na universidade, no estagio e até no transporte publico. A amizade de
vocés foi um alivio nos momentos dificeis e uma fonte constante de apoio intelectual,

emocional e espiritual. Sou profundamente grata por tudo que vivemos.



Porque vird tempo em que ndo suportardo a sa
doutrina; mas, tendo coceira nos ouvidos,
amontoardo para si doutores conforme as suas
proprias concupiscéncias; e desviardo os ouvidos da
verdade, voltando as fabulas. Mas tu, sé sobrio em
tudo [...] Porque eu ja estou sendo oferecido por
aspersao de sacrificio [...] Combati o bom combate,

acabei a carreira, guardei a fé. (2 Tm 4.3-7)



RESUMO

Esta monografia analisa o texto 4 Paixdo de Perpétua e Felicidade, em sua versao
latina preservada entre os séculos XI e XII no mosteiro de Monte Cassino. A narrativa relata o
martirio de Perpétua e de um grupo de cristdos durante as perseguicdes promovidas pelo
Império Romano. O trabalho investiga a figura de Perpétua, avaliando sua provavel
historicidade a partir do contexto familiar e social das elites romanas dos primeiros séculos,
bem como a atribui¢do da autoria do texto. A andalise compara o conteudo da narrativa com
escritos de autores cristdos do Cristianismo Primitivo, como Tertuliano, Justino, o Martir,
Eusébio de Cesareia e o apostolo Paulo, identificando semelhangas doutrinarias e historicas.
Com base nas evidéncias apresentadas pelo texto, conclui-se que A Paixdo de Perpétua e
Felicidade se trata de um texto de pseudepigrafia cristd, ou seja, um texto atribuido a uma
figura famosa, mas possivelmente escrito por outro autor, com finalidade de propagacao da fé
crista.

Palavras-chave:

Cristianismo Primitivo; Martirio; Texto; Autoria

ABSTRACT

This undergraduate thesis analyzes the Latin version of The Passion of Perpetua and Felicity,
preserved at the Monte Cassino monastery between the 11th and 12th centuries. The narrative
recounts the martyrdom of Perpetua and a group of Christians during the persecutions carried
out by the Roman Empire. This thesis examines Perpetua’s figure, evaluating her probable
historicity based on the familial and social context of the Roman elite in the early centuries, as
well as the attribution of the text’s authorship. The analysis compares the narrative’s content
with the writings of Christian authors from Early Christianity—namely Tertullian, Justin
Martyr, Eusebius of Caesarea, and the Apostle Paul—identifying doctrinal and historical
similarities. Based on the evidence presented in the text, it concludes that The Passion of
Perpetua and Felicity is, in fact, a work of Christian pseudepigraphy: a text attributed to a
famous figure but likely composed by another author with the purpose of promoting the
Christian faith.

Keywords:

Early Christianity; Martyrdom; Text; Authorship



LISTA DE ABREVIATURAS
1 Cor — Primeira Carta de Paulo aos Corintios
2 Tm — Segunda Carta de Paulo a Timoéteo
AEC — Antes da Era Comum
An. — De Anima de Tertuliano
Apol. —Apologético de Tertuliano
At — Atos dos Apostolos
CH — Contra as Heresias de Irineu de Lyon
Dial. — Dialogo com Trifdo de Justino, o Martir
EC — Era Comum.
Ex — Exodo
HE — Historia Eclesiastica de Eusébio de Cesareia
Gn — Génesis
HA — Historia Augusta
Lc — Evangelho segundo Lucas
Mt — Evangelho segundo Mateus
Orig. — De anima et ejus origine de Agostinho
Paixdao — A Paixdo de Perpétua e Felicidade
Prim. Apol. — Primeira Apologia de Justino, o Martir
Seg. Apol. — Segunda Apologia de Justino, o Martir
Serm. — Sermdo de Agostinho

Spect. — De Spectaculis de Tertuliano



SUMARIO

INTRODUGAO. ...ttt ettt ettt ettt ettt et ettt e e ettt ettt et et et et et et eseseeereseneeas 8

CAPITULO 1: A personagem histOrica PErptua..............oeeeveeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeereseesesseesenens 13

CAPITULO 2: Perpétua e o Papel das Mulheres nas Elites Romanas nos Primeiros Séculos:

Familia, FE € IMATTITIO......ccocuuiiiiieiiee oottt ettt e e e e e s ettt e e e e e e e e s esanbaaaeeeeeeeeas 23
CAPITULO 3: A Paixio de Perpétua e Felicidade, Sonhos ¢ a Pseudepigrafia Crista........... 26
FONTES . ...ttt ettt et s bt ettt s bttt et e sbe et e s e 27

BIBLIOGRAFIA SECUNDARIA..........cc.ooioiiiiiieeeeeeeeee e 27



INTRODUCAO

Durante os dois primeiros séculos da Era Comum, o Cristianismo esteve associado ao
Judaismo'. Uma religido considerada licita para o Império Romano por se encaixar no
principio de na¢do dominada com divindade propria’. Contudo, os cristdos foram se
mostrando cada vez mais interessados na ruptura. Durante o séc. II EC, os cristdos passaram a
atacar o Paganismo e Judaismo como resultado de uma defesa dos cristaos letrados contra as
caltnias difundidas a respeito de sua pratica e doutrina no Império Romano®. A partir de
apologistas como Irineu de Lyon e Justino, o Martir, as praticas cristas e judaicas tornaram-se
claramente distintas. Irineu de Lyon afirma que apesar de terem o mesmo deus, os judeus se
afastaram dele com a inten¢do de conhecer somente o pai, sem o filho (CH, 4.7). Justino, o
Martir de forma mais clara, diz que os judeus s3o aqueles que ndo s6 ndo reconheceram o
Cristo ja vindo, mas que também sao odiadores dos cristdos, que afirmam que de fato ele veio
e foi por eles crucificado (Prim. Apol. 36). Por nao aceitarem Jesus como o Messias, Justino,
o Martir classifica os judeus como insensatos € os culpa pela iniquidade de todos os homens

(Dial. 17).

Quando os romanos perceberam que o Cristianismo era distinto das religides ja
praticadas e aceitas, a religido cristd passou a ser interpretada como a mais prejudicial a
existéncia do Império. Apesar dos romanos possuirem o costume de incorporar os deuses
estrangeiros, em eventuais controvérsias eles poderiam passar a ser motivo de preocupacao;
os judeus vez ou outra eram atacados, vide a destruicdo do templo em 70 EC, o culto a Baco,

suprimido pelo Senado em 186 AEC e os sacerdotes de Isis que foram expulsos em diversas

' No Apologético (21.1), Tertuliano observa que a religido cristd s6 pdde dar os primeiros passos a
sombra do judaismo. Em At 28:17-22, Paulo apesar de ser cidaddo romano ¢ tratado como membro da
comunidade judaica em Roma.

* Cicero (De legibus, 11.8) fala a respeito de uma proibigdo relativa a religides ndo aceitas pelo Estado
Romano, que abria margens com uma exce¢do que se tornaria costume: “Que ninguém possua deuses
a parte, nem novos nem estrangeiros a nao ser que sejam admitidos pelo Estado”. O Estado Romano
passou a admitir em seu pantedo deuses das nagdes dominadas, desde que ndo atrapalhasse a religido
publica que envolvia sacrificio aos deuses do império.

* Principalmente no reinado de Marco Aurélio, € possivel verificar um aumento nas caltnias
difundidas contra o Cristianismo.



ocasides. Mesmo com os cristios presentes na esfera ptblica* desde os tempos apostélicos’, a
populacdo romana enxergava sua recusa na participacdo das atividades pagds como
excéntricos e excludentes. Os atos excéntricos eram: nao venerar os deuses do império, vida
reclusa, evitando festas®, pregar que seu deus estava acima dos deuses nacionais e terem a

pretensdo de ser uma fé universal (VEYNE, 2009, p. 246).

O sistema de crengas romanas estava fundamentado na obtencdo de favores dos
deuses, conquistados por meio dos sacrificios oferecidos pelos cidaddos (SCHEID, 1998, p.
23). Apesar de os sacrificios terem propositos diferentes, pelo menos até o final do séc. 111
EC, acreditava-se que a vida religiosa e politica de Roma estava assegurada pelos sacrificios
aos deuses e ao imperador’. Tendo em vista a dimenséo geografica e politica do Império, bem
como a variedade de deuses das regides dominadas, o culto aos deuses tradicionais romanos ¢
ao imperador tinha carater obrigatdrio para a manutengdo da coesdo politica e social, o que
contribuiria para o sucesso do Império. A convicgdo era de que as divindades estavam
envolvidas em todos os aspectos da vida cotidiana, desde os templos e rituais até as casas,
comércios, guerras e pracas (BELTRAO, 2003, pp. 26-27), por isso existiam regras de
convivéncia que envolvia respeito devido aos deuses, que podem ser resumidos aos
sacrificios®. Ao ndo respeitar as regras, os cristdos ameacavam a Pax Deorum, que significava
a harmonia entre os romanos e os deuses na urbs’. Além disso, significava também
desrespeito para com o imperador, pois o sacrificio também era um ato de lealdade e
reconhecimento da autoridade imperial. Uma vez que os cristdos eram uma ameaga para a

existéncia do Império, pois rejeitavam os deuses que por séculos haviam garantido o sucesso

* Em Filipenses (4:22), Paulo afirma: “Saudam-vos, especialmente os da casa de César”, referindo-se a
pessoas a servigo do Imperador.

> Periodo em que os apdstolos estavam vivos e ocupados na disseminagdo dos ensinamentos de Jesus
Cristo e fundacdo das comunidade cristds. Os “tempos apostdlicos” acabaram quando Jodo, o ultimo
dos discipulos de Jesus, morreu por volta do séc. Il EC (HE, 3.31:1-6).

® Luxo, jogos, espetaculos de gladiadores e toda diversdo vista como imoral.

" O status de divindade do imperador poderia mudar de acordo com a condi¢do de vida ou morte. Se
estivesse vivo, o sacrificio servia para o colocar sob prote¢do dos deuses, dando a ele um carater
divino em menor grau junto aos deuses tradicionais. Quando morto, poderia ser incorporado de vez ao
pantedo, podendo ter templos, sacerdotes e sacrificios ofertados diretamente a ele. O maior exemplo
disso foi Julio César deitificado pelo Senado Romano em 49 AEC.

8 No De Legibus (2.3), Cicero utiliza o termo urbs para designar a estrutura fisica arquitetonica das
cidades romanas.

? Ao respeitar as regras de comportamento, como o respeito aos deuses, sobretudo em seus espagos, ao
curvar-se sob a autoridade dos rituais, o cidaddo garantia a ordem social e a Pax Deorum (BELTRAO,
2003, p. 38)



de Roma (BEARD, 2020, p. 508), a perseguicdo passou a ser o meio de manutengdo do

Império.

Apesar das periodicas punigdes das autoridades romanas'®, até o séc. II EC ndo
houveram perseguicdes sistemdticas contra os cristdos. Como o procedimento nao foi
padronizado, a fonte mais antiga sobre o tema ¢ uma carta do governador da Bitinia e do
Ponto, Plinio, o Jovem, ao imperador Trajano, em 112 EC. Nela, Plinio solicita orientagdes
sobre como agir juridicamente diante de denuncias contra os cristaos. Ele relata que adotou a
pratica de interrogar os acusados duas ou trés vezes; os que confessavam a fé cristd, eram
executados (Epistola, 10.96). Isso indica que a perseguicdo se dava apenas pelo uso do nome
cristdo, ja que a crenga nao infringia nenhuma lei especifica e ndo havia um padrdo claro para

a repressdo'’.

Durante o décimo ano do reinado de Septimio Severo, Eusébio de Cesareia afirma que

houve uma intensificagdo dos martirios. No Egito, o governador Aquila perseguia e

sentenciava a morte varios cristdos, dentre os citados, Leonidas de Alexandria, pai de

Origenes (HE, 6.1). Tertuliano observa que a populagdo do Império Romano também

manifestava antipatia pelos cristdos em Cartago. No Apologético ele relata a série de ataques
politicos e fisicos que aconteceram, ele descreve também o sentimento popular:

Se o Tibre chega as muralhas, se o Nilo ndo se eleva até os campos, se o céu

ndo prové chuva, se ha terremotos, se ha fome ou peste, imediatamente
grita-se, ‘Os cristdos ao ledo’. Tantos para um? (4pol. 40).

Nao hé evidéncias que Septimio Severo seja o responsavel direto por desencadear
essas perseguicdes. No entanto, visto que o povo romano pedia pela morte dos cristaos,
torna-se lo6gico que os responsaveis pela administragdo das provincias buscassem limitar o
crescimento do grupo por meio de medidas legais, mesmo sem haver um padrao legal a se

seguir.

Foi em meio a essas perseguicdes e levante intelectual dos padres da Igreja, que

Tertuliano menciona uma martir chamada Perpétua (4n. 55). Ele ndo nos oferece nenhuma

1% Notadamente nos reinados de Décio (249 — 251 EC), Valeriano (253 — 260 EC) e Diocleciano
(284 — 305 EC).

" Ainda sobre a Epistola, Plinio, o Jovem afirma nunca ter atuado contra os cristdos e pergunta a si
proprio se deve punir o cristdo enquanto tal, mesmo sem delito. Evidenciando mais uma vez que ¢
somente devido a autodenominac¢ao como cristao.

10



informagao sobre ela que ndo seja o fato de ser uma martir e de haver sido lhe revelado que no
paraiso encontraria seus companheiros, ele ndo menciona quem s3o. No entanto, existe um

texto chamado 4 Paixdo de Perpétua e Felicidade'?, que atribui sua propria escrita a ela.

O martirio de Perpétua também ¢ mencionado por Agostinho (Orig. 12) que viveu na
provincia romana da Africa Proconsular, Cartago. Apesar de Eusébio de Cesareia no séc. IV
narrar as diversas persegui¢des sob Septimio Severo que ocasionou diversos martirios na
Africa, ele ndo faz referéncia alguma a Perpétua. Isso pode se dar, por duas hipoteses: A
primeira ¢ uma possivel desconfianca quanto a existéncia dela, porém, isso ndo foi um
empecilho para as citagdes feitas por Agostinho e Tertuliano. Ja a segunda hipotese ¢ de que
Eusébio simplesmente ndo conhecia o martirio de Perpétua, o que leva ao entendimento que 4
Paixdo de Perpétua e Felicidade pode ser uma narrativa local de uma cidade especifica. Dado
as primeiras mengdes de sua existéncia nos sermdes de Agostinho e em Tertuliano nos séculos

terceiro e quarto, € provavel que seja Cartago.

As versoes do texto, sdo obviamente posteriores a época do martirio, uma em grego,
descoberta somente no séc. XIX EC, e nove em latim. A tradugdo latina mais completa ¢ a
encontrada no Monte Cassino nos séc. XI-XII EC. Circulavam também no séc. IV EC,
versdes curtas da Paixdo, conhecidas como Acta, provavelmente usadas para fins litirgicos
nos dias de festa em memoria dos martires, porém com informagdes imprecisas (GOLD,
2018, p. 20). O texto em grego, tem a escrita homogénea, 1éxico erudito e teologia bem
trabalhada, se encaixando na descri¢do de um texto adaptado ao decorrer das épocas. Ao
passo que o texto latino conta com ausé€ncias que podem ser explicadas pelo fato de ter sido
escrito para uma comunidade ja familiarizada com o relato, logo nao precisam de informagdes
adicionais, por exemplo, o local onde se deu os acontecimentos. Dessa forma, Robinson
(2004, p. 13) afirma que o texto grego ¢ uma cdpia posterior e que o texto latino encontrado

no Monte Cassino seria o texto original.

Segundo Robinson (2004, pp. 1-58), na reimpressdo do texto latino de 1664, através

do prefacio, Valois sustentou a tese de que o editor da obra foi possivelmente Tertuliano'?, que

12 A partir de entdo, o texto sera referenciado com o nome completo ou somente como Paixdo, o leitor
ndo deve entender por com essa palavra outra coisa que nao o texto 4 Paixdo de Perpétua.

3 Também Jesuitas do grupo Bolandista, responséaveis por revisar diversas historias de martirio e
santos do cristianismo primitivo, analisaram a Paixdo. Para mais estudos a respeito dos Bolandistas

11



aderiu ao pensamento montanista'*. No séc. XVIII, Samuel Basnage chegou a afirmar que os
proprios martires eram montanistas. Historiadores como Henri-Irénée Marrou e Jean Daniélou
ndo chegaram a fazer afirmagdes tdo enfaticas, mas constataram que no texto hd uma
perspectiva montanista marcante. De qualquer forma, isso levanta suspeitas quanto a presenga

de elementos do Montanismo nos escritos.

Desse modo, a presente pesquisa se propde a analisar o texto 4 Paixdo de Perpétua e
Felicidade com o uso da traducdo latina. Serdo investigados precisamente as nuances que
envolvem a existéncia da personagem Perpétua e a sua relagdo com o texto do Monte Cassino,
por se tratar da obra mais completa a fornecer detalhes que possam indicar alguma

historicidade na provavel vida da martir Perpétua.

O presente trabalho esta estruturado da seguinte maneira: no primeiro capitulo,
abordarei a personagem atribuida a Perpétua, considerando a possibilidade de sua existéncia,
discutindo seu nome, posi¢do social, a provavel data e o local dos acontecimentos que
compdem sua histéria. Como sua existéncia nao ¢ plenamente confirmada, o texto 4 Paixdo
de Perpétua e Felicidade servird como base para a andlise de sua trajetoria. Além disso, sera

debatida a intencao do autor ao escrever esse relato.

O segundo capitulo explora Perpétua no contexto das mulheres das elites romanas,
destacando sua posi¢cdo na sociedade, e supondo sua existéncia, as implicagdes de sua fé
cristd. A partir da analise da narrativa de seu martirio, observa-se como sua experiéncia reflete
tanto as normas sociais romanas quanto os valores cristdos. O foco recai sobre as questdes
familiares, como o casamento e a auséncia do marido, discutindo possiveis influéncias do

Montanismo que podem ter impactado sua vivéncia.

Os sonhos desempenham um papel significativo no contexto da Paixdo de Perpétua e
Felicidade, destacando-se como um elemento importante da narrativa que merece uma analise

mais aprofundada. Assim, no terceiro capitulo, farei uma exposi¢do sobre o uso da

ver Hippolyte Delehaye. Sanctus: Essai sur le culte des saints dans [’antiquité. Brussels: Société des
Bollandistes, 1927.

' Cirilo de Jerusalém, em sua Catequese 16, referiu-se ao movimento conhecido como Montanismo.
O nome vem de Montano, seu fundador no séc. II EC. O proprio movimento se autodenominava Nova
Profecia ou simplesmente A Profecia, mas Cirilo e outros escritores cristdos o identificaram com o
nome de seu lider. Para mais informagdes ver Jacques-Paul Migne. Patrologiae Cursus Completus:
Series Graeca. Vols. 10 e 33. Paris: Imprimerie Catholique, 1857.

12



pseudoepigrafia na Paixdo de Perpétua e Felicidade, abordando também sua presenca no
mundo cristdo, com destaque para Carta aos Hebreus atribuidas erroneamente ao Apodstolo

Paulo.

13



CAPITULO 1: A personagem histérica Perpétua

As poucas informagdes disponiveis sobre a Perpétua historica, supondo que ela tenha
existido, encontram-se na se¢do 2 da Paixdo. Segundo o relato, Vibia Perpétua era uma
mulher de vinte e dois anos, de origem nobre. Tinha pai, mae e dois irmaos, sendo que um
deles também era catecimeno. Ela era casada, mae de um bebé e possuia educagao
privilegiada. Apesar dessa declaracdo, ndo ¢ especificado o nivel ou o grau de instrucdo que
ela recebeu. No entanto, a partir da mesma se¢do, o autor afirma que ela mesma é quem

escreve todos os eventos de seu martirio'® (Paixdo, 2.1-3).

Na Paixdo, o autor afirma que Perpétua foi presa com outras cinco pessoas, sao eles:
Revocatus e Felicidade'®, Saturnino, Secundulo e depois Satiro que s6 aparece na narrativa na
secdo quatro. As informagdes que sabemos de Felicidade € que estava gravida e teve seu filho
ainda na prisdo, também sabemos que era companheira de servidao de Revocatus. Enquanto
que de Saturnino e Sectindulo nada sabemos, além do fato que foram presos junto com
Perpétua (Paixdo, 2.1). A Paixdo nao nos fornece detalhes a respeito da conversao de cada

um, somente que se preparavam para o batismo e Satiro era o mestre.

Seguindo a narrativa, enquanto estavam sendo vigiados'’, o pai de Perpétua insistia
que ela negasse sua f¢ cristd. Ela se recusou e declarou com firmeza: sou crista. Na auséncia
do pai, Perpétua foi batizada (Paixdo, 3.1-5). Em seguida, junto com 0s outros prisioneiros e
seu bebé, foi levada para as masmorras. No entanto, por meio de suborno e por poucas horas,
conseguiu ser transferida para um local melhor, onde pode receber visitas. Assim, um de seus
irmaos e sua mae puderam vé-la, e ela confiou a mae os cuidados de seu filho (Paixdo, 3.6-9).
Poucos dias depois, Perpétua foi interrogada, e seu pai tentou, mais uma vez, convencé-la a
renunciar sua f€, sem sucesso. Durante o interrogatdrio, todos confessaram ser cristaos.
Quando chegou sua vez, seu pai novamente implorou que fizesse a oferenda aos deuses ¢ ao

imperador, mas Perpétua recusou mais uma vez (Paixdo, 5.2).

15 O que inclui relatos pseudepigraficos, que serdo discutidos no terceiro capitulo.

' O nome de Revocatus foi mantido na versdo latina para ndo atrapalhar a interpretagdo com o
“aportuguesamento”, nesse caso especifico.

17 Provavelmente pelos responsaveis por sua prisdo.

14



Diante de Hilariano, recém-empossado como proconsul no lugar de Minicio
Opimiano'®, Perpétua declarou abertamente sua fé cristd, enquanto seu pai, angustiado,
tentava de todas as formas convencé-la a desistir. Ao testemunhar a atitude do pai, Hilariano
ordenou que fosse espancado com uma vara e, além de condenar Perpétua, sentenciou todo o
grupo de prisioneiros a participar como lutadores nos jogos em homenagem a Geta (Paixdo,
6.5, 7.9)". Durante o periodo em que esteve presa, Perpétua teve quatro sonhos que, para ela,

eram uma antecipacao do que aconteceria nos jogos.

A partir da forma como os acontecimentos sao relatados na Paixdo, também ¢ possivel
identificar pistas sobre a autoria € a constru¢do da narrativa. A composi¢ao do texto revela
que, no minimo, trés pessoas participaram de sua elaboracgdo. Isso se evidencia pelo fato de
que a Paixdo s6 menciona Perpétua como autora a partir da sessdao 2. Além disso, na sessao
11, o texto indica que Satiro escreve sua propria visao. No entanto, ainda ha a introdugdo e o
relato do exato momento em que ocorreu martirio, cuja autoria nao poderia ser de nenhum dos
martires, portanto, permanece desconhecida. Dos possiveis autores, Perpétua ¢ a tUnica
identificada com nome e sobrenome. Além dela, apenas Minicio Opimiano ¢ mencionado
com um sistema de nomenclatura dupla, o que pode indicar que ambos pertencem a mesma
classe social e, dentro do contexto da obra, ocupam um patamar semelhante de relevancia
social. O fato de Perpétua, entre os possiveis autores, ser a Gnica nomeada com sobrenome
provavelmente estd relacionado a construcdo da sua imagem como uma figura de origem

nobre?, o que sugere uma provavel cidadania romana.

Antes de Sérvio Tulio?, o direito a cidadania romana era exclusivo dos patricios. No
entanto, apos seu governo, os plebeus de Roma passaram a poder adquiri-la. Em 89 AEC, a
cidadania foi estendida a toda a Italia, ao sul do rio P9, quarenta anos depois as regides da

Peninsula além do P6. A cidadania romana podia ser adquirida por nascimento, adogao,

'8 A grafia latina ¢ Minuti Timiniani, enquanto a versdo grega aparece como Mwvovkiov ‘Onmiavod
(Minicio Opimiano). Heffernan (2012, p. 50) afirma que a forma latina ¢ uma corruptela, ¢ Rives
considera certo que se refere ao governador da Africa Proconsular, Minicio Opimiano (1996, pp. 1-4).
' Filho de Septimio Severo, que foi imperador de 193 a 211 EC.

? Durante o governo dos Severos se tornou moda entre as mulheres da elite o uso de polindmios. para
estudo aprofundado ver Mika Kajava. Roman Female Praenomina: Studies in the Nomenclature of
Roman Women. Rome: Instituti Romani Finlandiae, 1994.

21 Sérvio Tulio foi sexto rei de Roma no periodo compreendido entre 578 ¢ 534 AEC, consolidou o
poder real e promoveu reformas sociais e militares, como a organizagdo da sociedade em classes
censitarias.

15



naturaliza¢do ou alforria, sendo essas ultimas formas posteriores ao nascimento®. Somente
durante o reinado de Antonino Caracala® a cidadania foi concedida aos membros das cidades
mais importantes de todo o Império Romano (GIORDANI, 1968, p. 184). O mais provavel ¢
que Perpétua tenha adquirido a cidadania por nascimento, pois seu nome sugere uma ligagao a
familia dos Vibii. E possivel verificar que ao menos trés membros dessa familia chegaram ao
posto de procdnsules antes do reinado de Vespasiano, sem registros posteriores (BARNES,
1971, p. 70). Portanto, se Vibia Perpétua for descendente de algum desses trés Vibii
conhecidos, a cidadania romana j4 estaria presente em sua familia ha mais de um século antes

de seu nascimento, confirmando a declaracdo da Paixdo sobre sua alta posi¢ao social.

Ap0s a sentenca ser proclamada pelo procurador Hilariano, que ocupava o cargo de
Governador®, Perpétua foi transferida para uma prisdo militar, pois estavam sendo
organizados os jogos em homenagem ao aniversario de Geta (Paixdo, 7.9). A partir dessas
informacoes, ¢ possivel extrair dois dados principais que servem como base para conjecturar
possiveis datas para o surgimento da Paixdo: os jogos em honra a Geta e o fato de Hilariano

ser recém-empossado no cargo.

Os jogos eram considerados um Munus, que significa divida, tributo ou obrigacdo, e
podiam ser realizados por motivos religiosos, politicos e, sobretudo, como uma obrigacao
para com os mortos, sendo o modo pela qual as classes altas prestavam homenagem aos
familiares falecidos. A partir de 105 AEC, os jogos de gladiadores tornaram-se eventos
publicos (CARCOPINO, 1990, p. 246). Durante a Republica, magistrados frequentemente
patrocinavam jogos como uma estratégia para obter o apoio popular nas disputas politicas e
militares que marcaram as guerras civis. Sob o reinado de Otavio Augusto, todos os jogos
passaram a ser realizados em nome do principe, que designava procuradores responsaveis pela

organizagdo dos jogos, incluindo a aquisicdo de feras e gladiadores.

Esse pano de fundo politico e simbolico dos jogos também ajuda a contextualizar os
acontecimentos descritos na Paixdo. O principe homenageado nos jogos, Geta, recebeu o
titulo de César de seu pai, Septimio Severo, em 198 EC (HA, Antonino Geta, 5.3), e ja

aparece com esse titulo no texto da Paixdo. Septimio Severo pretendia, apos sua morte, que

22 J4 a perda da cidadania poderia ocorrer por motivo de perda de liberdade. Ou seja, em caso de
aprisionamento de guerra, escravizacdo, judicial, desterro ou qualquer castigo em virtude de faltas
graves.

2 Antonino Caracala, irmdo de Geta, foi imperador romano de 198 a 217 EC.

* Que exercia a fungdo de Juiz Supremo.

16



Antonino Geta governasse ao lado do irmdo Antonino Caracala®, o que ndo aconteceu.
Caracala fez com que Geta fosse assassinado em 212 EC*, passando a governar sozinho. O
intervalo entre a concessao do titulo e a morte de Geta (198-212 EC) nos oferece um recorte
cronologico plausivel para os eventos narrados, permitindo situar a Paixdo no inicio do séc.

IIT EC.

O fato de Hilariano ser recém-empossado também oferece um indicativo para um
recorte temporal mais preciso. No Ad Scapulam (3.1), Tertuliano menciona um governador
chamado Hilariano. Considerando que Tertuliano viveu entre 160 e 240 EC e que era natural
de Cartago, ¢ plausivel que se trate da mesma pessoa mencionada na Paixdo. J& Opimiano €
provavelmente descendente de um proconsul anterior, Tito Salvio Rufino Minicio Opimiano,
morto no inicio do séc. Il EC*". O historiador Werner Eck reconstruiu a genealogia de T.
Sélvio, que atuou como procurador na Asia sob o reinado de Trajano, e teve um filho, Minicio
Opimiano, consul em 155 EC, e um neto homdnimo que foi proconsul da Africa em 202 EC,
tendo morrido em 203 EC. Como o cargo de proconsul era de alta importancia e ndo podia
permanecer vago por muito tempo, presume-se que o julgamento e martirio de Perpétua
tenham ocorrido ainda em 203 EC, no mesmo ano da morte de Opimiano. Parte-se do

pressuposto de que Hilariano tenha assumido o cargo poucos dias ap6s a morte do antecessor.

Além das evidéncias histéricas e administrativas, registros historiograficos antigos
também ajudam a confirmar a datagdo do martirio de Perpétua. Um dos textos mais antigos a
indicar uma data é o Epitoma Chronicon, no qual Prospero da Aquitania situa o martirio em

203 EC?. De forma semelhante, Heffernan (2012, pp. 65-67) também propde essa data para

» Septimio Severo quis apelidar ambos de Antonino devido a um sonho: depois de ter feito uma
consulta e pedido que lhe fosse revelado quem seria seu sucessor quando morresse, viu, em sonho, que
lhe sucederia um Antonino. Imediatamente apelidou seu filho Caracala de Marco Aurélio Antonino.
Advertido por sua esposa Julia que essa era uma injustica com Geta, pois lhe impossibilitaria de
suceder o pai pela falta do nome, ordenou que também Geta fosse chamado de Antonino (HA,
Antonino Geta, 1.3-6).

% Apods a morte de seu pai, dirigiu-se ao acampamento da guarda pretoriana para se queixar aos
soldados de que estava sendo vitima de uma conspiragdo de Geta. Dessa maneira, conseguiu que seu
irmdo fosse assassinado no palacio. No acampamento, afirmou a todos que seu irmdo tentou
envenena-lo e agradeceu publicamente aos responsaveis pela morte de Geta (HA, Antonino Caracala,
2.4-5).

27 Para estudo aprofundado sobre o assunto ver Werner Eck. Ergdinzungen zu den Fasti Consulares des
1. und 2. Jh. n.Chr. Historia, 24. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag, 1975.

2 Prospero da Aquitinia foi um cristdo leigo do séc. IV EC, responsavel por relatar diversos eventos
do séc. I e Il EC.

17



os eventos narrados na Paixdo, acrescentando que a redagdo do texto deve ter ocorrido

posteriormente.

Com base na data de composi¢ao do De Anima, de Tertuliano, o primeiro documento a
mencionar o martirio de Perpétua, ¢ possivel estimar um intervalo para a redacdao da Paixdo.
Nesse sentido, Barnes (1971, pp. 38) sugere que o De Anima foi escrito apds 203 EC. Como
era comum na Antiguidade que algo so6 fosse redigido formalmente apos alcangar certa
notoriedade, ¢ plausivel supor que a historia da morte de Perpétua ja circulava oralmente e era

amplamente conhecida na provincia onde Tertuliano vivia, antes da composi¢do formal.

Barnes (1971, p. 45-55) também observa que os textos de Tertuliano s6 revelam a
influéncia do Montanismo a partir de 210 EC. Como o De Anima nado apresenta caracteristicas
tipicas desse movimento, como a énfase exacerbada em visdes e profecias, ¢ provavel que
tenha sido escrito antes dessa data. Um outro indicio relevante ¢ o erro de Tertuliano ao
mencionar uma das visdes da Paixdo: ele atribui a Perpétua uma visdo do paraiso (4n. 55),
quando, na verdade, o texto da Paixdo atribui essa visdo a Satiro (Paixdo, 11.9). Isso sugere
que Tertuliano provavelmente ndo tinha acesso a uma versao escrita da Paixdo, o que reforca
a hipdtese de que o relato ainda ndo havia sido composto por escrito em definitivo na época.
Apesar das diversas possibilidades para esse erro, ¢ importante notar o entusiasmo com que
Tertuliano trata a figura de Perpétua, a quem descreve como “mais herodica” e “extraordinaria
para Cristo”:

Como ¢ que a martir mais heroica Perpétua, no dia de sua paixdo, viu apenas
seus companheiros martires 14, na revelacdo que ela recebeu do Paraiso, se
ndo fosse que a espada que guardava a entrada ndo permitia que ninguém
entrasse ali, exceto aqueles que tinham morrido em Cristo e ndo em Adao?
Uma nova morte para Deus, mesmo a extraordinaria para Cristo, ¢ admitida

na sala de recepcdo da mortalidade, especialmente alterada e adaptada para
receber o recém-chegado (4. 55).

Caso Tertuliano tivesse acesso a uma versao escrita da historia, seria mais preciso na
apresentacao dos fatos. Como Barnes propoe a data de 203—206 / 207 EC para a redacao do
De Anima e admite que esse texto ndo necessariamente foi escrito apds a publicacao da
Paixdo (BARNES, 1971, p. 34), é razoavel concluir que o relato da Paixdo foi composto

algum tempo depois dos eventos, conforme também defende Heffernan (2012, p. 65-67).

Como visto, na Paixdo nao ha nenhuma mengao ao local onde ocorreu o martirio. Mas

a primeira mengao de Tertuliano no De Anima, sugere que aqueles a quem ele foi direcionado,

18



possuiam um conhecimento prévio do martirio de Perpétua. A vida de Tertuliano é menos
dubia que a da martir, sendo um notorio apologista cristdo que viveu em Cartago durante o
reinado de Septimio Severo e seu filho Caracala, fazendo parte da cultura intelectual de seu
tempo (BARNES, 1971, pp. 57-59). Visto que Tertuliano, ao citar o exemplo do martirio de
Perpétua, também ndo fornece nenhuma informagdo de como, quando e onde, ¢ provavel que
a comunidade cristd de Cartago ja estivesse familiarizada com a histéria. A mengao a Geta e
Opimiano na Paixdo, deixa claro que a historia do texto se passa no Império Romano em
algum lugar da Africa. Autores como Robinson (2004, p. 22), Heffernan (2012, p. 148) e
Barnes (1971, pp. 68-70) sdo unanimes quanto a suposta localizagdo ser a cidade de Cartago.
Além disso, o fato de Hilariano também aparecer no Ad Scapulam de Tertuliano, reforga essa

tese.

Embora tenha protagonizado uma das maiores rivalidades da historia militar com
Roma durante as Guerras Punicas, Cartago ja nao era a mesma apoés sua derrota. Arrasada
pelos romanos, a cultura cartaginesa foi perdendo de forma lenta e gradual seu espaco para
cultura romana. Antes mesmo da época de possivel existéncia de Perpétua, o latim ja havia
sido incorporado como idioma de uso cotidiano na provincia. Além disso, outras culturas se
mesclavam e, por vezes, se sobressaiam a cultura punica. Assim, Cartago tornou-se um ponto

de intersecdo entre as culturas local, grega, romana e até cananéia (GOLD, 2018, p. 68).

O imperador Septimio Severo ¢ uma personificacdo da Cartago proconsular. Por meio
dos relatos de Céssio Dio e da Historia Augusta, € possivel perceber a fusdo cultural citada
anteriormente em sua trajetoria. Nascido na Africa, Severo veio de uma familia rica, mas sem
posigdo politica no Império. Ainda na infancia, possuia grande familiaridade com a cultura
pUnica e foi instruido na literatura latina e grega desde cedo (HA, Severo, 1.40). Considerando
que Perpétua supostamente teria uma origem semelhante, sendo de uma familia nobre
norte-africana, ¢ provavel que ela também tenha recebido uma educacdo cultural similar,

tendo contato com a pluralidade cultural punica, que a aproximou do grego e do latim.

Septimio Severo foi primeiro imperador de ascendéncia punica. Ele consolidou sua
dinastia no trono apos rebelar-se contra Didio Juliano e guerrear contra Pescénio Niger e
Clodio Albino. Os trés foram aclamados imperadores quase a0 mesmo tempo, apos a morte
do antigo imperador em 193 EC, Pescénio Niger no Oriente e Clédio Albino na Bretanha.
Niger foi morto em 194 EC, durante a Primeira Guerra Partica. Mas a guerra-civil teve seu

fim somente quando Septimio Severo saiu vitorioso da Batalha de Lugdunum sobre Clodio

19



Albino em 195 EC. Em seguida, Severo realizou diversas operagdes militares na Arabia,
deixando claro sua vitoéria sobre os Partos, que foi celebrada triunfante em Roma em 202 EC
(HA, Severo, 6.1.7, 8.6-15, 9.9, 10.1-3.) Se essa ¢ a razao pela qual durante os dez primeiros
anos de seu reinado as perseguigdes estatais contra os cristdos estiveram em baixa, ndo se
sabe. Fato ¢ que durante todo esse periodo de instabilidade politica no Império, os cristdos

gozaram de certa liberdade religiosa.

Pelo menos até a primeira metade do séc. III EC, os cristdos do Império Romano se
reuniam para praticar a religido em residéncias particulares, de modo que era preferivel
aquelas que pudessem abrigar o maior nimero de fi¢is. Somente em época de crise se recorria
as catacumbas para culto, pois primordialmente eram cemitérios (GIORDANI, 1968, p. 359).
A prética religiosa consistia na fragdo do pdo e do vinho (At 2:40 e 20:7-11)%. Na primeira
apologia, Justino, o Martir, explica que se trata do culto a Eucaristia e d4 mais detalhes sobre
a crenca:

De fato ndo tomamos essas coisas como pao comum e bebida ordinaria, mas
da maneira como Jesus, nosso Salvador, feito carne por for¢a do verbo de
Deus, teve carne e sangue por nossa salvagdo, assim nos ensinou que, por
virtude da oracdo ao verbo de Deus — o alimento sobre o qual foi dita a acao

de gracas — ¢ a carne ¢ o sangue daquele mesmo jesus encarnado (Prim.
Apol. 65).

\

S6 poderia ter acesso a FEucaristia as pessoas que aceitassem como verdadeiro os
ensinamentos dos padres da igreja e tivessem o batismo (Prim. Apol. 66). Também Hipolito
de Roma na Traditio Apostolica, oferece instrugdes do costume eucaristico, a fim de que seja
conservado. Quando foi presa, Perpétua se preparava para ser batizada (Paixdo, 2.1). As
pessoas que se preparavam para isso recebiam o nome de catecimenos € passavam trés anos
ouvindo o evangelho (Trad. Apost. 39)*, portanto, é razoavel crer que Perpétua tenha tido

muita familiaridade com passagens biblicas através da tradi¢do oral.

A situagdo das comunidades cristds mudou significativamente no décimo ano do
reinado de Septimio Severo. Segundo Eusébio de Cesareia, nesse periodo, as perseguicdes
contra os cristdos se intensificaram de forma abrupta. Veyne atribui essa hostilidade ao
estranhamento dos romanos diante dos costumes cristdaos, considerados excéntricos:

Os cristdos faziam parte do Império, mas sem 0s mesmos costumes,
evitavam conviver com 0s outros, ndo participavam das festas ou dos

2 Memorial da Gltima Ceia e Paixdo de Jesus Cristo.
3% Para mais estudos ver Hipolito de Roma. Tradi¢do Apostdlica. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2019.

20



espetaculos, ndo veneravam os deuses nacionais, seu Deus ndo pertencia a
determinada nag¢ao, diferente do deus dos judeus (VEYNE, 2009, p. 246).

Porém, a excentricidade nunca foi regra no modo de viver dos cristdos. Tertuliano,
indignado com afirmag¢des que diziam que eles eram improdutivos para os negocios,
questiona como poderiam ser vistos dessa forma se, como outros homens, compartilhavam
com os romanos 0 mesmo alimento, vestuario, condi¢des de vida e necessidades vitais. Ele
afirma categoricamente que os cristdos estdo presentes em todas as esferas da sociedade:

frequentamos o forum, as pragas, dos banhos, as tabernas, as lojas,
mercados; somos marinheiros, soldados, fazendeiros, comerciantes, oficiais:

todos nds conhecemos as artes e oferecemos a vosso servigo nosso trabalho.
(Apol. 42).

Apesar disso, o fato dos cristdos se reunirem secretamente € ndo em publico conforme
o costume romano, gerou desconfiangas e hostilidades. De forma que, Eusébio de Cesareia
relata que o governador do Egito, Aquila, perseguia e sentenciava a morte vérios cristios,
dentre os citados, Leonidas de Alexandria, pai de Origenes (HE, 6.1). Em 177 EC, antes
mesmo do aumento das perseguicdes no reinado de Severo, os cristdos de Lyon relataram que
foram expulsos das casas de banhos e das pragas e alguns foram proibidos de se verem (HE,
5.1). Dado que a populagdo romana frequentemente exigia a execucdo de cristdos, causando
agitacdes, ¢ plausivel que as autoridades provinciais recorressem a medidas legais para

restringir a expansao desse grupo.

Até o séc. II EC, nenhum governante local tinha autorizacdo para executar a pena
capital, e ndo havia lei ou decreto imperial que tornasse a pratica do Cristianismo crime. Na
maioria dos casos desse periodo os cristdos s6 foram presos e enviados para o governador e
este também ndo tinha procedimento padrdo a seguir nesses casos (BEARD, 2020, p. 507).
Um dos poucos documentos que revela a conduta adotada € a carta do governador da Bitinia e
do Ponto, Plinio, o Jovem, enderegada ao imperador Trajano em 112 EC. O contetido da carta
era um pedido de aconselhamento, por parte de Plinio ao Imperador, de como proceder
juridicamente frente as denuncias a respeito dos cristdos. O governador revela que o
procedimento adotado até entdo foi o de interrogar pessoalmente os acusados se eram cristaos,
aquelas que confirmassem por uma segunda ou terceira vez a pergunta, eram executados
(Epistola, 10.96). Isso leva a conclusao de que o tnico crime pelo qual poderiam ser acusados

e, possivelmente, condenados a pena capital seria o fato de se declararem praticantes do

21



Cristisnismo, ja que as denuncias dos provinciais sobre pratica da fé crista ndo se aplicam em

nenhuma lei de forma clara, nem contava com um padrio especifico a ser seguido.

Na Paixdo, Hilariano adota um procedimento semelhante ao descrito por Plinio, o
Jovem, em sua correspondéncia com o imperador Trajano. Ele pergunta duas vezes se
Perpétua ¢é cristd e, ao receber a confirmacdo pela segunda vez, anuncia sua sentenca,
condenando-a as feras. Um padrdo semelhante aparece no martirio dos cristdos de Lyon.
Eusébio narra que, antes da execu¢do, o grupo foi insultado, golpeado e apedrejado pela
plebe. Apods o julgamento inicial pelos magistrados locais, foram encaminhados ao
governador, que os interrogou individualmente. Aproximadamente dez deles negaram ser
cristdos e foram libertos, enquanto os que confessaram a fé foram sentenciados & morte®'.
Também alguns servos do grupo foram presos, embora fossem pagdos. Ao serem
pressionados, acusaram falsamente seus senhores de praticas incestuosas e de participacdo em
banquetes canibalescos (HE 5.1), provavelmente uma referéncia distorcida a Eucaristia®. Esse
modelo de interrogatdrio, baseado na repeti¢do da pergunta e na ligagao direta entre confissao
de fé e execugdo, parece ter se consolidado desde a carta de Plinio, tornando-se o

procedimento padrao nas perseguigdes oficiais.

Como visto, os outros catecumenos presos com Perpétua possuem apenas um nome.
Felicidade e Revocatus sdao identificados como escravos, tanto na Paixdo (2.1) quanto pelo
sufixo dos nomes, como o atus no caso de Revocatus. Ja Saturnino e Secundulo nao tém
nenhuma outra pista que permita determinar sua origem, pois ndo possuem nomes duplos nem
nomes terminados em afus. Como ndo ha indicacdo de que sejam escravos, como Felicidade e
Revocatus, a tnica especulagdo possivel sobre seu status social ¢ que poderiam ter nascido
livres em uma familia de pouco prestigio ou que, em algum momento, tenham sido escravos e

depois foram libertos.

Apesar da diferenga social, os cinco foram formados pelo mesmo professor, Satiro,
que ndo estava presente quando os catecumenos foram presos. Com base nisso, € no estagio
avangado da gravidez de Felicidade, que dificultava muito seu deslocamento, Heffernan
(2012, p. 19) sugere que se tratava de um grupo coeso. Visto que o ambiente domiciliar era o

unico adequado para se receber instrugdes sobre a fé cristd, ¢ provavel que todos

3! Alguns foram queimados vivos, outros mortos por feras ou sentenciados a lutar contra gladiadores.
Aqueles que possuiam o titulo de cidaddos romanos, eram decapitados (KYLE, 2015, p. 312).
32 Segundo Justino, o Martir € a carne e o sangue do proprio Jesus Cristo (Prim. Apol. 66).

22



pertencessem ao mesmo domus. O ambiente familiar poderia variar em nimero de membros,
contendo de menos de 10 até 500 pessoas, contabilizando também os escravos, pois a medida
que o Império Romano se expandia, a quantidade de escravos por familia aumentava®. Do
que se pode depreender da Paixdo, a Uinica casa dos cinco jovens presos, com recursos
suficientes para suportar uma reunido de instrugdo da fé crista, era a casa de Perpétua. Uma
vez que a Paixdo afirma que um dos irmaos de Perpétua, embora ndo tenha sido preso,

também era catecumeno (2.2), tudo leva a crer que todos pertenciam ao domus de Perpétua.

Mesmo que facamos suposi¢des, a verdade € que ndo sabemos como era a vida
familiar de Perpétua. Ao invés de explorar a relacdo familiar na domus, a Paixdo aparenta
estar muito mais concentrada nas virtudes de Perpétua. Por exemplo, o pai e a mie sdo
mencionados no texto, no entanto, eles nunca aparecem juntos. Nao sabemos sobre a relagao
dos dois na domus, mas enquanto o pai de Perpétua tenta fazer com que ela desista de
professar o Cristianismo, a mae parece conformada com a decisdo da filha. Esse parece um
recurso literario adotado pelo autor para evidenciar uma dualidade na familia, de um lado as
pessoas convertidas ao Cristianismo (mae e irmao), do outro aquele que manteve o costume
pagdo®*. Se essa é a situacdo da mie e do irmdo, por que entdo esses também ndo foram
presos? Acontece que a cada Perpétua que confessava sua fé de forma clara e firme existiam
centenas de cristdos comuns que optavam por fazer os sacrificios aos deuses tradicionais,
permanecendo cristdos em seu intimo (BEARD, 2020, p. 508). A mae e o irmao de Perpétua

podem pertencer a esse outro grupo.

Outro recurso utilizado na Paixdo € o sonho. Os sonhos de Perpétua, descritos na obra,
constitui em uma das partes mais emblematicas de todo o texto, especialmente o quarto, do
qual o elemento que mais chama a atencao ¢ ela ter se transformado em homem (Paixdo,
10.7). A historiadora Milagros Rivera, especialista nas questdes de género, aponta que essa
visdo representa uma personificagdo da busca por uma existéncia livre e da luta contra um
sistema patriarcal. Para ela, ser homem no periodo em que Perpétua supostamente viveu era a
unica forma de alcangar a liberdade. Enquanto Perpétua estava viva em seu sonho, sendo
homem, acordada, como mulher, ela sofreu o martirio (RIVERA GARRETAS, 1993, p. 64).

Contudo, essa interpretagdo parece precipitada e carece de uma compreensdo mais profunda

3 Para mais estudos ver Keith Bradley. Slaves and Masters in the Roman Empire: A Study in Social
Control. Oxford: Oxford University Press, 1987.

3 Na patristica, o termo “pagido” costuma aparecer quando se refere a uma pessoa que adora os deuses
greco-romanos; todavia, durante a Republica ele designou com mais frequéncia o que vivia da terra.

23



sobre a cultura cristd. A personagem Perpétua, em nenhum momento, demonstra insatisfacao
com seu papel de mulher ao longo de toda a Paixdo, nem se mostra preocupada com questoes
de género. Perpétua demonstra constantemente preocupagdo com a salvagao de sua alma, a
ponto de ndo se importar em enfrentar o martirio. Além disso, o conceito de liberdade na
antiguidade ndo era necessariamente o mesmo que na contemporaneidade, isto ¢, ndo era algo

individual.

E provéavel que Perpétua tenha se identificado com essa imagem, porque no periodo
estipulado para sua existéncia apenas homens podiam ser atletas. Gold (2018, p. 280)
argumenta que o modelo do atleta era masculino, pois exigia qualidades como fortaleza e
resisténcia, virtudes entendidas pelos romanos como alcangaveis somente pelo homem e que
os cristdos consideravam essenciais para alcangar o Paraiso. Os romanos, inicialmente, viam
com desconfianga a pratica dos jogos, herdada dos gregos, por causa de sua associagdo com o
homoerotismo. Quando adotados pelos romanos, os jogos adquiriram um carater de culto a
masculinidade, envolvendo um certo pudor conservador e paranoia em relacdo a efeminacao
(KYLE, 2015, p. 262). Por isso, ser atleta no Império Romano era uma pratica exclusiva dos

homens™.

A figura do atleta aparece também em muitos textos cristdos, como nas cartas
paulinas, em Justino, o Martir e em Eusébio de Cesareia. Como Perpétua provavelmente teve
contato com a tradigdo oral biblica, ela certamente teve contato com as cartas paulinas, nas
quais o atleta ¢ uma metafora comum para o cristdo fiel. Essa associagdo pode ter ficado

registrada em seu imaginario, levando-a a interpretar o simbolo de forma literal.

Na carta paulina aos Corintios, Paulo utiliza os atletas como exemplo a ser seguido.
Ele afirma que todos os atletas impdem a si privagdes, fazendo isso para alcangar uma coroa
incorruptivel (1 Cor 9:24-27), que, segundo a interpretacdo de Tertuliano sobre essa
passagem, seria o reino do céu, a gldria eterna (AM, 3.3). Seguindo a comparagdo paulina,
Tertuliano diz que os atletas sdo submetidos a forgar seus corpos, suportar torturas e fadiga, e
quanto mais treinam, mais esperam pela vitoria (AM, 3.4). Apesar de na cultura romana os
atletas serem exclusivamente homens, no Cristinanismo as mulheres também poderiam ser
comparadas a eles no que tange as virtudes. Eusébio de Cesareia menciona a carta dos

martires de Lyon da destaque a Blandina, uma mulher que, segundo ele, foi torturada desde o

3% Como era costume dos Romanos importar aspectos culturais de vérias nagdes, essa ¢ mais uma
delas.

24



amanhecer, mas como uma nobre atleta, recuperava suas forgas ao confessar: “Sou crista, e

nada de mal ¢ feito entre no6s” (HE, 5.1:19).

25



CAPITULO 2: Perpétua e o Papel das Mulheres nas Elites Romanas nos Primeiros

Séculos: Familia, Fé e Martirio

Na estrutura familiar da sociedade romana, esperava-se que o paterfamilias exercesse
autoridade incontestavel sobre sua familia, impondo sua vontade sem questionamentos. No
entanto, o relato sobre o pai de Perpétua, na Paixdo, nos apresenta outra possibilidade. Como
observa Heffernan, o pai de Perpétua ndo age como um homem romano de elite convencional,
a ponto de o proprio Hilariano repreendé-lo e castiga-lo (2012, p. 52). Em vez de demonstrar
o dominio e a rigidez tipicos de um chefe de familia romano, ele ¢ retratado como submisso a
filha, ao ponto de insistir desesperadamente para que ela renuncie ao Cristianismo, mesmo ao
custo de sua propria humilhagdo e castigo fisico. Tal ¢ seu desespero que ele se joga aos pés
de Perpétua chorando:

‘Nao seja orgulhosa; ndo destrua a todos noés. Ora, nenhum de nds podera
falar sem restri¢do, caso vocé seja punida!’. Como um pai, dizia tais palavras

por compaixao, beijando minhas maos, jogando-se aos meus pés e chorando.
Nao mais me chamava de filha, mas de senhora (Paixdo, 5.5).

Com base nos direitos de propriedade, o paterfamilias detinha grande autoridade
dentro da familia romana. A unidade doméstica era composta por pai, mae, filhos e escravos
domésticos, que habitavam a domus. Quando uma mulher se casava, passava a integrar a
familia do marido, configurando o tipo de casamento manus’®, o que implicava a transferéncia
de sua tutela. Além disso, era comum a entrega de um dote ao marido ou a seu pai, fornecido
pela familia da noiva, para cobrir a manutengdo da esposa e dos filhos na nova casa. Em caso

de divorcio, o marido deveria restituir o dote a familia da esposa (SALLER, 2011, p. 119).

Autores como Suzanne Dixon (2011, p. 252) analisam casos semelhantes e questionam
interpretagdes excessivamente rigidas do passado. A interpretagdo rigida do paterfamilias
desconsidera nuances das relagdes familiares no periodo em que a Paixdo provavelmente esta
situada. O pai de Perpétua, por exemplo, ¢ retratado como um homem preocupado com sua
filha, o que ndo era incomum no Império Romano. Um exemplo notdvel dessa complexidade
nas relagdes familiares € a ligacdo entre Cicero e sua filha Talia*’. Ele sempre a envolveu em

seus planos, demonstrando proximidade maior com ela do que com seu filho mais novo,

3 Literalmente “mdos". As mulheres passavam do poder de seu pai para as mdos, manus, de seu
marido (DIXON, 2011, p. 251).

37 Cicero foi um estadista, orador e filosofo romano, que viveu no final da Republica. Para mais
estudos ver Anthony Everit. Cicero: The Life and Times of Rome's Greatest Politician. New York:
Random House, 2001.

26



Marcos. Quando Tulia faleceu apos o parto, Cicero tomou para si a culpa e ficou devastado
pela dor, afastando-se da vida publica e politica romana (BEARD, 2020, p. 313). Tal era sua
tristeza que, segundo as fontes®, ele se divorciou de sua segunda esposa, devido a falta de
empatia dela diante da morte de Tulia. Posteriormente, Cicero escreveu a seu amigo Atico

afirmando ter perdido a tinica coisa que o ligava a vida®.

Se um homem como Cicero, de tamanho prestigio e posicdo politica, ndo se
envergonhou de demonstrar sua extrema afeicdo a filha, ndo € surpreendente que o pai de
Perpétua faca o mesmo. Além do medo de perder a filha, ele também enfrenta uma
humilhagdo extrema: O espancamento publico. Na sociedade romana, tal punicdo era vista
como degradante e aproximava a condi¢do do individuo a de um escravo (HEFFERNAN,
2012, p. 26). Embora nao implicasse automaticamente a perda da cidadania, era uma marca de
desonra e rebaixamento social severo. Ainda assim, ¢ provavel que essa consequéncia lhe

cause menos angustia do que a perspectiva de perder sua filha.

Assim como as relagdes entre pai e filha, a realidade do casamento romano era
complexa e influenciada por diversos fatores sociais e demograficos. A alta taxa de
mortalidade, a elevada fertilidade e a significativa diferenca de idade entre os conjuges
desempenhavam um papel central na dinamica matrimonial. Era comum que homens mais
velhos, geralmente entre 20 e 30 anos, se casassem com mulheres significativamente mais
jovens, muitas vezes com cerca de 12 anos de idade. Esse cendrio frequentemente resultava
em divoércios, tornando o casamento romano uma instituicdo fluida e sujeita a constantes

reconfiguragdes (SALLER, 2011, p. 119).

Levando em consideragdo a alta taxa de mortalidade infantil e as mudangas as quais
um matrimonio no Império Romano estava sujeito, ¢ presumivel que, quanto mais velhos os
pais e os filhos, mais forte seja o vinculo afetivo entre eles. A Paixdo indica que Perpétua
tinha 22 anos de idade (2.3). Considerando que a idade minima para o casamento masculino
girava em torno de 20 a 30 anos, seu pai provavelmente estava na meia-idade, o que ¢
reforcado pela mencdo aos seus cabelos brancos enquanto implorava para que Perpétua
renunciasse a sua fé (Paixdo, 5.2). Assim, o tempo de vida compartilhado entre pai e filha
evidencia uma proximidade afetiva ainda maior, j& que quanto mais tempo ambos convivem,

mais se estreitam os lagos. Isso fica evidente quando o pai de Perpétua diz:

3% Cartas escritas pelo proprio Cicero a seus amigos mais proximos.
39 Para estudo aprofundado ver Henry J. HASKELL. This was Cicero. New York: Macmillan, 1954.

27



Filha, tenha piedade de meus cabelos brancos; tenha piedade de seu pai, caso
eu seja digno de ser chamado assim por vocé. Se com estas maos a criei até a
flor da idade, se preferir vocé a todos os seus irmaos, nao me entregue ao
oprobrio dos homens (Paixdo, 5.1).

Outro fator que pode ter influenciado a atitude do pai € a mengao a perda de um de
seus filhos. Durante um sonho, Perpétua vé um de seus irmaos de sangue, que morreu ainda
crianga, o que evidencia um possivel trauma familiar em relagcdo a morte (Paixdo, 6.5). Esse
evento tragico provavelmente intensificou a angustia do pai, levando-o a agir de forma
desesperada para evitar que Perpétua compartilhasse o0 mesmo destino. Assim, mesmo sendo
um homem nobre e com um status elevado na sociedade romana, ele ndo se importou com a
sua propria humilhacdo diante das autoridades. Provavelmente, para ele, qualquer sacrificio
pessoal seria pequeno se isso fosse suficiente para salvar a vida de mais um filho, o que

demonstra a for¢a do vinculo paternal e o peso emocional da perda.

A atitude de Perpétua quanto as insisténcias de seu pai, a priori parece estranha e
contraria a pietas romana* e até mesmo pode pdr em xeque o discurso cristdo de obediéncia.
No entanto, os cristdos entendem que a obediéncia ndo pode ser estendida a agdes que
contrariam a fé cristd. O proprio Cristo afirma que quem ama o pai ou a mae mais do que a
ele, ndo ¢ digno dele (Mt 10:37), ou seja, a fidelidade a Deus tem prioridade sobre a

autoridade familiar, por isso Perpétua nega aos pedidos insistentes de seu pai.

Como vimos, o casamento manus consistia no poder do marido sobre a esposa e filhos.
No entanto, desde o séc. I EC, € possivel notar uma decadéncia dessa organizagdo conjugal.
Na tentativa de criticar aqueles que idealizavam o passado familiar romano, o poeta Juvenal
(séc. I EC) oferece exemplos da liberdade feminina no periodo em que vivia. Ele menciona o
casamento de mulheres mais ricas do que seus maridos (Sdtiras, 6.141)", comparando-as a
mulheres solteiras, pois, para ele, essas mulheres comprariam sua liberdade. Além disso,
Juvenal satiriza as mulheres que assumem um papel autoritario no casamento, corrigindo
constantemente os maridos e criando conflitos (Satiras, 6.451). Portanto, ¢ claro que, no séc. I
EC, havia uma crescente diversidade nas relagdes matrimoniais, com casamentos entre
pessoas de diferentes classes sociais. A critica de Juvenal a essas mudancgas, embora satirica,

reflete uma transformagao nos padrdes da sociedade romana.

% Uma questdo que para os romanos envolviam dever, respeito e lealdade. No contexto familiar, pietas
exigia que os filhos respeitassem e obedecessem aos pais, € que os pais, por sua vez, cuidassem dos
filhos e garantissem sua educagdo e bem-estar. Avos e outros parentes também tinham obrigacdes de
apoio quando necessario.

4l “Rica, ao avaro unida, ¢ qual solteira.”

28



Apesar da costumeira retorica de repressao e tratamento subalterno das mulheres na
Antiguidade Romana, no Império, muitas adquiriram liberdades sociais inimaginaveis para
aqueles que costumam ver o Império Romano de forma estereotipada. Um grande exemplo
disso ¢ Tulia, filha de Cicero, que morreu gravida durante o divorcio de seu terceiro marido.
A submissdo presente em tratados matrimoniais € na administragio doméstica ndo
desconsiderava completamente a vontade feminina, Cicero sempre se mostrou preocupado em
casar Tulia com um homem que a agradasse. O declinio da tutela e do casamento manus,
aliado ao nivel de prosperidade economica moderada alcangado por muitos além da elite,
permitiu a diversas mulheres urbanas uma maior independéncia de movimento e propriedade.

Perpétua pode ser um exemplo dessas mulheres.

Uma das mudangas mais marcantes na vida das mulheres casadas da elite foi o padrao
de heranga e propriedade. A alteracdo na posse de bens baseava-se na lei romana, que sempre
tratou amplamente desse tema. Assim, as propriedades que a mulher possuia antes e durante o
casamento permaneciam sob sua posse exclusiva. Para evitar a usurpacdo por parte do marido,
nomeava-se um tutor responsavel pela administracao desses bens. No que se refere a heranga,
a mudanc¢a dizia respeito ao testamento. A mulher casada passou a precisar elaborar um
testamento para garantir que seus filhos fossem seus herdeiros, em vez de seus irmaos ou de
seu tio paterno, tradicionalmente seus tutores, que poderiam reivindicar sua propriedade caso
ela morresse sem deixar um testamento (DIXON, 2011, p. 252). Esse tipo de casamento era

conhecido como sine manu.

Apesar de muitas mulheres optarem por ndo exercer sua independéncia e delegarem ao
marido a administracdo de suas propriedades, o casamento sine manu tornou-se o modelo
mais comum no Império. Nesse regime, as mulheres permaneciam sob a autoridade do pai,

caso ele ainda estivesse vivo, podendo gerir suas proprias propriedades.

Gradativamente, o divércio tornou-se aceitavel, de modo que, no séc. I EC, passou a
ser comum entre a elite politica do Império Romano. Um grande exemplo da popularidade do
divorcio nesse meio, além dos casos de Cicero e sua filha, foi o caso de Julio César. Julio
César se divorciou ap6s a descoberta de um homem em um festival religioso exclusivamente
feminino, do qual sua esposa era a anfitrid. Muitos afirmam que o homem era Publio Clodio
Pulcher, que foi inocentado; no entanto, a decisdo do divorcio manteve-se, pois “a esposa de

César deveria estar acima de qualquer suspeita” (BEARD, 2020, p. 281).

29



Nao ha razdo para pensar que, no meio cristdo, o casamento tivesse uma configuragao
diferente, especialmente considerando a indignagdo e defesa de Tertuliano ao ouvir que os
cristaos eram improdutivos para os negocios. Ele afirma claramente que os cristdos possuiam
as mesmas condi¢des de vida dos romanos (4pol. 42), o que também pode ser interpretado

como uma referéncia a vida familiar.

Apesar de possuirem uma configuragdo familiar semelhante a dos romanos, Justino, o
Martir, ilustra que a chegada do Cristianismo era como a de um hdspede indesejado na casa.
Ele conta a historia de uma mulher que se tornou crista e desejava que seu marido fizesse o
mesmo. No entanto, ele se mostrou resoluto em nao aderir a fé da esposa € em continuar com
praticas descritas como contrarias a lei da natureza e ao que ¢ justo. Diante disso, ela recorreu
ao divorcio e passou a viver uma vida casta*’. Despeitado, o marido a denunciou como crista

as autoridades (Seg. Apol. 2).

Eusébio de Cesareia menciona uma heresia® surgida na Frigia, que promovia falso
éxtase, liderancga feminina, glossolalia* e profecias que iam contra o costume transmitido pela
tradicdo crista e, por fim, o divorcio (HE, 5.16). Essa heresia passou a ser conhecida como
Montanismo. Maximila e Priscila sdo citadas por Eusébio como exemplos de mulheres que,
apos receberem o que ele chama de um “suposto” Espirito Santo*’, abandonaram seus maridos
e passaram a pregar de maneira que ele descreve como delirante, inoportuna e contraria aos
ensinamentos da Igreja Catdlica (HE, 5.16.9)*. Ou seja, mesmo que em uma vertente
considerada herética’’ pelos pais da Igreja, a separagdo das esposas de seus maridos também

esteve presente nas comunidades cristas.

#2 Sem se casar novamente ou possuir um parceiro romantico.

# Interpretagdo teoldgica dos ensinamentos cristdos considerada erronea.

* Que significa falar palavras ou silabas aleatorias sem um real significado.

* Vale destacar que em Eusébio esse Espirito Santo, ndo é o mesmo que ¢é retratado na tradi¢do cristd
como a terceira pessoa da Trindade que ¢ um uUnico Deus. Mas sim, um espirito enganador ou
perturbador da mente (HE, 5.7.12).

% No sentido de Cristianismo Universal. Nas palavras de Eusébio: “O orgulhoso espirito ensinava
também a blasfemar contra a Igreja catdlica inteira que se estende sob o céu, porque o espirito
pseudoprofético ndo tinha conseguido louvor nem entrada nela”.

47 Além da descri¢do de Eusébio, o montanismo ¢é considerado herético por diversos motivos: a
aceitacdo do sacerddcio feminino, exemplificada pelas profetisas Maximila e Priscila; a rejeigao a
hierarquia estabelecida pelos bispos; e a defesa de novas revelagdes, o que contrariava a doutrina dos
Padres da Igreja, segundo a qual a revelacao se completou com Cristo e os ap6stolos. O movimento
também pregava o milenarismo, afirmando que o fim do mundo estava préximo e que a Frigia, regido
de origem do montanismo, seria a nova Jerusalém.

30



Nesse sentido, o historiador Robinson chama aten¢do para possiveis elementos do
Montanismo na Paixdo; no entanto, ndo menciona exatamente quais aspectos da obra
poderiam ser caracteristicos do movimento. Ja Butler afirma haver uma aproximagao entre
Perpétua, Priscila e Maximila no que diz respeito as visdes. Priscila teria visto Jesus em uma
forma feminina, enquanto Maximila teria se visto como um homem (BUTLER, 2011, p. 76).
Porém, Perpétua ndo vé Deus como uma mulher, mas como um homem, chefe dos
gladiadores (Paixdo, 10.13). Um elemento isolado, como as visdes, ndo pode caracterizar algo
como montanista, uma vez que elas também estdo presentes na narrativa cristd
convencional®®. Além disso, o fato de Perpétua se transformar em um atleta do sexo

masculino indica apenas a tradi¢do cristd de comparar-se a atletas em fungdo das virtudes®.

Butler também aponta que Perpétua ofereceu, por meio do simbolismo da
transformagao de género, um exemplo de empoderamento montanista para mulheres em uma
sociedade e igreja patriarcal. No entanto, ele assume de forma precipitada a presenca do
Montanismo apenas pelo fato de a historia narrada na Paixdo ter como protagonista uma
mulher, descrita, segundo ele, como lider, guerreira, vencedora e lutadora (BUTLER, 2011, p.
76). Contudo, a especificidade do martirio de Perpétua reside na universalidade das virtudes
que ela apresenta, podendo ser seguidas tanto por mulheres quanto por homens cristaos. Na
propria Paixdo, fica evidente que o texto se trata de uma espécie de propaganda crista, voltada

para a edificagdo do ser humano em sua totalidade (Paixdo, 1.1).

De qualquer forma, visto que Perpétua era uma mulher nobre, ela ndo necessitava do
empoderamento montanista para ser lider € vencedora; sua condi¢do de nascimento™ ja lhe
conferia isso. Além disso, embora Perpétua seja a protagonista da historia, ela ndo ¢ a lider. A
Paixdo deixa claro que quem exerce a lideranca do grupo ¢ Satiro. No texto, ¢ mencionado
que ele se entregou espontaneamente por Perpétua e seus companheiros de martirio, pois era o
mestre. Talvez para evidenciar seu carater de lider, no sonho de Perpétua, ele foi o primeiro a

subir as escadas da arena e até aconselha sua pupila:

¥ Como, por exemplo, em Atos 9:3-11, Paulo, ainda conhecido como Saulo de Tarso, cai do cavalo e
tem a visdo de uma luz no céu que lhe pergunta o motivo de sua persegui¢do. Saulo entdo questiona:
“Quem ¢és tu, Senhor?”, e a voz responde: “Sou Jesus, a quem vocé persegue!”. Na mesma narrativa,
Saulo ¢ levado, cego, para Damasco, onde havia um discipulo chamado Ananias, o qual também
recebeu uma visdo, na qual foi instruido a impor as maos sobre Saulo para que este fosse curado da
cegueira.

* Questdo ja exposta no primeiro capitulo.

0 Em uma familia de ascendéncia nobre.

31



Ao pé da escada, estendia-se uma gigantesca serpente, preparando
emboscadas aos que subiam e aterrorizando-os para que ndo o fizessem. O
primeiro a subir foi Satiro, que se entregou depois espontaneamente por nods,
pois fora nosso mestre e ndo estava presente, quando fomos presos. Ao
chegar ao topo da escada, virou-se e me disse: ‘Perpétua, estou esperando
por voc€; mas tome cuidado para que a serpente ndo a morda’ (Paixdo, 4.4).

Apesar de Deus ser a finalidade das obras cristds, o protagonismo feminino sempre
esteve presente nas narrativas dos martires cristdos, visto que a alma ¢ independente do sexo
(Orig. 29). Além de Perpétua, ha também a mulher que foi denunciada como crista pelo
marido®' e Agatonice em Pérgamo (HE, 6.15). Entre os que sofreram martirio sob Décio,
Eusébio cita quatro mulheres: Ammonaria, Mercuria, Dionisi e outra de nome desconhecido
(HE, 6.41). Dos martires de Lyon, Eusébio cita Blandina, uma mulher chamada por ele de
bem-aventurada e nobre atleta (HE, 5.1). Nem por isso essas mulheres foram associadas ao

Montanismo.

Outro aspecto que poderia aproximar Perpétua do Montanismo seria a auséncia de seu
marido. Apesar de Perpétua ser apresentada como uma mulher devidamente casada, em
nenhum momento seu marido aparece na narragdo dos acontecimentos. Nao temos
informacodes se cle estava vivo, morto ou se havia se divorciado dela, muito menos sobre o
motivo de nao ter reivindicado seu filho, que foi enviado para a casa do pai de Perpétua,
sendo que os filhos sdo considerados propriedade do pai, e, mesmo apos a morte, continuam a

pertencer a familia paterna.

As duas possibilidades menos provaveis para a auséncia do marido de Perpétua seriam

o divorcio ou a morte do marido. No caso do divércio, isso parece contradizer a mencao de

Perpétua como uma mulher devidamente casada (Paixdo, 2). J4 a morte do marido parece se

encaixar no contexto histérico em que possivelmente Perpétua viveu, dada a alta taxa de

mortalidade da época. No entanto, ainda permanece a lacuna da familia do homem ndo ter

reivindicado a crianga. Se Perpétua fosse viliva, isso certamente seria evidenciado, pois, no

Cristianismo, as viuvas demandam uma atencao especial. Justino, o Martir, refletindo sobre
Isaias, diz:

Também o profeta [saias, como citamos anteriormente, disse como fugiriam

dos pecados aqueles que antes pecaram e agora se arrependem. Eis o que ele

disse: ‘Lavai-vos, purificai-vos, tirai as maldades de vossas almas e aprendei
a fazer o bem, julgai o 6rfao e fazei justica a viava’ (Prim. Apol. 61).

°'' O nome dela no foi preservado, mas a historia € mencionada por Justino (Seg. Apol. 2).

32



Tendo em vista que seu pai ¢ quem assume a frente em seu problema juridico, torna-se
logico que o tipo de casamento de Perpétua tenha sido sine manu, caracteristico do Império.
Ou seja, assim como muitas mulheres de seu tempo, Perpétua provavelmente optou por
permanecer sob a potestas do pai. Isso levanta uma terceira hipdtese sobre o marido de
Perpétua: ele poderia ser de uma classe social inferior e, por isso, passou ou ja pertencia a
domus do pai de Perpétua. Nao seria impossivel, se levarmos em consideragdo a informagao
de que os contratos matrimoniais levavam em conta a opinido da mulher. Se Perpétua se casou
apaixonada por alguém de uma classe inferior a sua, isso explicaria o motivo de seu marido e
familia n3o terem reivindicado a crianca. Além disso, os cristdos sempre endossaram o
casamento entre crentes (1 Cor 7:39), chegando até a descartar igualdade social como um
requisito para que isso ocorresse. Tertuliano observa que a pobreza e a humildade ndo sdo
obstaculos para uma esposa considerar seu marido, visto que o reino dos céus pertence aos
pobres (Ad Uxorem, 2). Ele também menciona que algumas mulheres pagas, em busca de
liberdade, se juntam aos seus proprios libertos e escravos, desconsiderando a opinido publica.
Da mesma forma, uma mulher cristd deve agir ao casar-se com um homem cristdo sem
posses, pois ela sera dotada de um dote mais amplo, proveniente dos bens daquele que € rico
em Deus (Ad Uxorem, 2.8). Se o marido de Perpétua fosse um liberto ou escravo cristdo,
parece razoavel que ele ndo tenha aparecido em nenhum momento da Paixdo, possivelmente

por medo, assim como tantos outros cristdos que ndo vinham a publico declarar sua fé.

Sao muitas as possibilidades em torno da auséncia do marido de Perpétua, seja
divorcio, morte ou medo; a verdade € que ndo sabemos o motivo dele ndo aparecer. As
conjecturas somente nos oferecem os possiveis caminhos. Por isso, se a classificacdo da
Paixdo como um texto montanista depende da auséncia do marido de Perpétua, podemos
descartar a possibilidade, pois é o caminho mais vasto e cheio de possiveis explicagdes sem

que haja uma definitiva.

O que resta sd3o as mengdes ao Espirito Santo, talvez o elemento fundamental para
afirmar que a Paixdo tem uma forte tendéncia montanista. No entanto, o Espirito Santo ¢ um
elemento fundamental do proprio Cristianismo. O apdstolo Pedro teria convertido mais de 5
mil pessoas, guiado pelo Espirito Santo (At 4:4-8). Enquanto que Paulo afirmava que o corpo
dos cristaos ¢ templo do Espirito Santo (I Cor 6:19), a isso se acrescenta varias outras

passagens do novo testamento. Se esse for o caso, os proprios apostolos Pedro e Paulo se

33



aproximam mais do Montanismo do que Perpétua. Como ndo ¢ o caso, ndo da para falar o

mesmo de Perpétua.

Isso nos leva a conclusdo de que n3o ha razdes para acreditar que Perpétua fosse
montanista, pois: ela ndo era a lider do grupo, ¢ em nenhum momento Perpétua fala em
glossolalia, até onde consta na Paixdo ela era devidamente casada, e as visdes, martirios € o

Espirito Santo fazem parte da cultura e doutrina crista usuais de sua época.

O martirio de Perpétua constitui o apice da Paixdo. De acordo com o relato foi
preparado para ela e a outra mulher do grupo com quem foi presa, Felicidade, uma vaca, algo
em desacordo com o costume (Paixdo, 20.1). No relato de Eusébio sobre os martires de Lyon
podemos averiguar qual era o costume na histéria de Blandina. Apos ter saido viva de vérias
penalidades®”, Blandina € posta para enfrentar um touro, onde finalmente teve seu fim (HE,
5.1). Os touros selvagens eram comumente empregados nas arenas, mas a vaca esta
totalmente fora do habito dos romanos. No entanto, Gold (2014, p. 128), afirma
categoricamente que a escolha do animal do sexo feminino foi para zombar da feminilidade
delas. A Paixdo parece afirma algo parecido:

As jovens, porém, o Diabo preparou uma ferocissima vaca — algo em
desacordo com o costume, fazendo coincidir o sexo da besta com o das
mulheres. Foram levadas a frente despidas e cobertas com redes. O povo

estremeceu diante de ambas: a primeira, uma jovem graciosa; a outra, ha
pouco gravida, os seios ainda lactantes (Paixdo, 20).

No entanto, os motivos da escolha da vaca podem ser algo mais especifico do que a
feminilidade das duas mulheres. Pois Blandina também era mulher, nem por isso zombaram
dela por ser mulher, muito pelo contrario, Eusébio fala que os pagios confessavam que jamais
entre eles uma mulher havia padecido tantos e tais suplicios (HE, 5.1.56), evidenciando que

ficaram impressionados com a resiliéncia de Blandina.

A Paixdao faz questao de narrar que Felicidade emanava leite dos seios. Outra coisa
que ¢ dita é que Perpétua confiou seu bebé a sua mae e que Felicidade deu a luz no carcere.
Nao sabemos quem ¢ a pessoa que ficou com a filha de Felicidade, somente que era também
cristd. A unica pessoa que ¢ mencionada visitando os martires ¢ a mae, e um dos irmaos de
Perpétua. Talvez junto com o bebé de Perpétua a mae tenha levado também o filho de

Felicidade, mas a Paixdo provavelmente ndo quis mencionar para nao levantar suspeitas

52 Agoites, feras e chamas.

34



quanto a mae de Perpétua ser cristd. Mas tratar sobre a quem Felicidade deu seu filho ndo ¢ o
foco e sim o ato propriamente dito. Ao contrario de muitas outras informacgdes, a Paixdo
escolhe falar justamente que tanto Felicidade como Perpétua deram seus filhos para outras

pessoas cuidarem.

Os avos das elites romanas tinham um papel importante na criagdo dos netos. Em
termos de pietas era esperado que os avos cuidassem dos netos em momentos de necessidade
independente de ser familia paterna ou materna. Podendo, em alguns casos, deixar até uma
heranga para os netos. Um caso bem conhecido que destaca essa expectativa de apoio, esta
presente na carta de Plinio o Jovem ao senador Rufino:

Domicio Tulo mostrou-se muito melhor na morte do que na vida. Pois
embora ele tenha encorajado cagadores de herancas, ele deixou sua filha
como sua herdeira, filha que ele tinha em comum com seu irmdo; Bem,
embora ela fosse filha de seu irmdo, ele a adotou. Ele deixou inimeros e

espléndidos legados para seus netos e também para sua bisneta (Epistola,

8.18).

Embora os avos pudessem oferecer suporte na criagdo dos netos, isso ocorria apenas
em casos extremos. As comunidades cristds guiadas pela nog¢do de caridade também
ofereciam um suporte aos filhos daqueles perseguidos por serem cristaos. Irineu de Lyon
indica que o livro de Isaias estava presente nas primeiras comunidades cristds e suas
recomendacdes de cuidar dos orfaos e das vitvas eram seguidas e apreciadas (CH, 17.1).
Primordialmente, o cuidado dos filhos era uma responsabilidade exclusiva dos pais. O
historiador Tim Pakin sugere que ter filhos era considerado ndo apenas um objetivo desejavel,
mas também uma grande béncdo pela mesma razdo de que as criangas serdo uma fonte de
apoio na velhice, assim como os pais apoiaram seus filhos em seus primeiros anos: isso ¢
esperado da pietas, um acordo reciproco as vezes imposto por meio de legislagao (2011, p.
309). O cuidado dos pais para com os filhos era um dever. Além disso, o alto indice de
mortalidade infantil fazia com que criar um bebé até a infancia fosse considerado um tipo de
sucesso. Portanto, € razoavel supor que aqueles que optavam por delegar a criacdo dos filhos

sem uma razao extrema fossem vistos pelos cidadaos romanos como um fracasso.

Nesse sentido, apesar de Gold afirmar que a vaca foi escolhida especificamente para
zombar da feminilidade, ela também reconhece que as puni¢des criadas pelos romanos eram
extraordinariamente cruéis e frequentemente inventadas para menosprezar ou ridicularizar as

circunstancias especificas dos prisioneiros (GOLD, 2012, p. 132). Perpétua e Felicidade nao

35



foram as primeiras mulheres a serem presas e a sofrer martirio por serem cristds. A
especificidade do caso reside no fato de que elas entregaram seus filhos para que outras
pessoas cuidassem deles. O carater jocoso estd justamente nesse ato, ja que, no Império

romano, a educacao das criancas de colo era responsabilidade exclusiva da mae.

De maneira diferente do pai, que poderia descartar, penhorar ou vender a crianga sem
nenhuma repreensdo, sendo, inclusive, assegurado pelo Estado, a mae era vista como
diretamente ligada ao cuidado e a criagdo dos filhos. No Digesto de Justiniano, ha diversas
legislagdes que revelam que o Estado romano garantia ao pai o direito de dispor do filho
como bem entendesse. Um dos casos apresentados trata de um pai que penhora o préprio filho
como pagamento de divida (D.20.3.5), enquanto outro caso discute a licitude da venda de um
filho de forma consciente a um comprador inconsciente (D.21.2.39.3). Evidentemente, o
problema para os romanos ndo residia no ato de penhorar ou vender o filho, mas sim na
garantia de que o comprador fosse devidamente compensado com a entrega da crianga. Além
disso, apologistas como Justino, o Martir, denunciam o abandono de criancas, afirmando:
“Nos, por outro lado, a fim de ndo cometer pecado ou impiedade, professamos a doutrina de
que expor os recém-nascidos ¢ obra de perversos.” Ou seja, 0 homem poderia muito bem
livrar-se de seus filhos, porém o ato de uma mulher entregar seus filhos a outros para que
cuidassem deles era incompreensivel e visto como um sinal de selvageria (HEFFERNAN,

2012, p. 344).

36



CAPITULO 3: A Paixio de Perpétua e Felicidade, Sonhos e a Pseudepigrafia Cristi

A Paixdo utiliza diversos recursos para transmitir uma mensagem, cujo objetivo
principal € encorajar e reconfortar cristios em momentos de necessidade e provacgdo. O
proprio texto afirma:

Se os antigos exemplos da fé, que atestam a graga de Deus e levam a
edificagdo do homem, foram postos por escrito, para que sua leitura, como
que evocando o passado, honrasse a Deus e reconfortasse o homem, por que
ndo registrar novos testemunhos, igualmente adequados a ambos os fins?
Ora, tais exemplos serdo um dia eles mesmos antigos e Uteis aos que Vvirdo,

embora sejam reputados hoje como de menor autoridade por uma
pressuposta veneracao ao passado (Paixdo, 1.1.2).

Nesse sentido, o uso das histdrias dos martires como meio de propaganda ¢ recorrente
no Cristianismo. Relatos como o da Paixdo cumprem uma fungdo clara dentro do
Cristianismo primitivo: edificar a comunidade e afirmar a veracidade da fé cristd por meio da
disposi¢cdo ao sofrimento e a morte. Tertuliano, para encorajar os cristdos, afirma que a mais
refinada puni¢do ndo significa nada; pelo contrario, serve como um incentivo para que a
comunidade cristd cres¢a cada vez mais, pois “o sangue dos cristdos € semente” (Apol. 50).
Eusébio de Cesareia, ao longo de quase toda a obra Historia Eclesiastica, ressalta que os
cristaos que eram agoitados, torturados ou punidos por professarem sua fé e suportavam tudo
com alegria, por proclamarem a religido do Deus do universo (HE, 8.9). A Paixdo, conforme
se depreende do texto, segue esse padrdo de divulgagdo cristd através do martirio. Como dito
nos capitulos anteriores, o intuito provavelmente era demonstrar que o Cristianismo portava
uma verdade tnica. Ainda em Eusébio, podemos ver esse tipo de estratégia quando ele fala a
respeito do combate de Apolindrio ao Montanismo. De forma a colocé-lo retoricamente como

um erro, Apolinario levanta as seguintes questoes:

“Dos que comegam a falar a partir de Montano e das Mulheres, ha algum,
amigos, a quem os judeus tenham perseguido ou alguém que os criminosos
tenham assassinado? Nenhum. Nem se quer algum deles foi preso e
crucificado por causa do nome? Também ndo. Nem se quer alguma das
mulheres foi acoitada nas sinagogas dos judeus e apedrejada? Nem em parte
alguma, em absoluto” (HE, 5.16).

E segue narrando a morte por suicidio de Montano e Maximila. A intencdo de Eusébio e
Apolinario ¢ claramente contrapor os defensores do Montanismo, que ¢ entendido por ambos
como como uma falsa doutrina, aqueles que tém aprovacdo geral como defensores da fé pela
comunidade cristd: os martires. Ou seja, os martires seriam os portadores de uma verdade

absoluta, a serem usados como argumento de autoridade em disputas teologicas. Nesse

37



sentido, a Paixdo faz parte do costume de utilizacdo do martirio como veiculo de propaganda

crista.

Um dos mecanismos literarios utilizados para transmitir essa ideia € o uso dos sonhos.
Na Paixdo, tanto Perpétua quanto o lider do grupo, Satiro, sdo mencionados como
responsaveis por escreverem seus proprios sonhos, sendo essa a parte mais emblematica de
todo o texto. De acordo com Gold (2018, p. 23), esses sonhos podem ser alternativamente
chamados de “visdes”, visto que a propria Perpétua utiliza esse termo (Paixdo, 4.1.2). No
entanto, Heffernan (2012, p. 6) levanta uma questao interessante: com que tempo e com quais

recursos Satiro e Perpétua poderiam ter escrito na prisao?

Sabe-se que a educagdao romana era, em geral, transmitida no seio familiar, de modo
que o aprendizado ocorria por meio da imitacdo e da instrugdo dos pais e outros parentes. O
acesso a educagdo formal dependia da classe social, uma vez que os pais ou tutores
precisavam pagar taxas aos professores. Além desse custo, a educagdo formal exigia o
sacrificio de tempo nao remunerado. Dessa forma, a educacdo das criangas oriundas de
familias pobres era voltada para atividade rural. Algumas eram enviadas para aprender com
outras familias, recebendo sustento em troca de seu trabalho como aprendizes, o que permitia
a seus pais a economia dos custos de criagdo (SALLER, 2011, p. 125). Enquanto as criangas
pobres recebiam uma educacao voltada para a agricultura, as criangas nascidas em familias da
elite romana eram educadas para a vida publica, por meio do aprendizado da retdrica e da
literatura. Estas duas eram uns dos elementos mais complexos da educacdo, enquanto havia

niveis mais basicos, como leitura, escrita e nimeros (SALLER, 2011, p. 126).

Apesar de ser comum a ideia da exclusdo das mulheres nos estudos, em algumas
partes do império nao havia uma divisao completa de género; portanto, algumas mulheres nao
eram impedidas de receber treinamento e educagdo®. As mulheres educadas sdo
frequentemente mencionadas em diversos pontos da literatura romana*, tanto na Republica
tardia como na época imperial. O poeta Juvenal destaca aquelas que citam Virgilio e Homero,

aconselhando os homens a se manterem afastados daquelas que se esforcam para demonstrar

3 Valério Maximo relata o discurso proferido por Horténsia, filha do orador Horténsio, afirmando:
“Quando a ordem das matronas foi sobrecarregada com um pesado imposto pelos triinviros e ninguém
ousava conceder-lhes o patrocinio dos homens, ela defendeu a causa das mulheres diante dos
triinviros de forma consistente ¢ bem-sucedida. Pois, ao evocar a eloquéncia de seu pai, conseguiu
que a maior parte do dinheiro exigido fosse restituida a elas” (Facta et Dicta Memorabilia, 8.3).

% Obviamente de forma predominante que se trata de mulheres ricas e aristocraticas. Talvez até
cortesas de alta classe junto dessas poderiam ser educadas.

38



eloquéncia e erudicdo, chegando a afirmar que sdo muito melhores as que ndo compreendem
tudo o que leem (Sdtiras, 6.435). Ao citar essas mulheres, mesmo que de forma pejorativa,
Juvenal nos revela que existiam muitas mulheres versadas na alta literatura latina e grega, ao
ponto de gerar um desconforto que merega ser escrito. Portanto, era evidentemente normal
que mulheres de classe alta fossem educadas e até mesmo tivessem estudado retorica e

filosofia (MORGAN, 2011, p. 518).

Perpétua é mencionada como alguém de educacdo privilegiada. Obviamente, caso
tenha realmente existido, ndo poderia ser considerada apenas uma aprendiz. Como o pai de
Perpétua ¢ retratado como um homem que amava profundamente sua filha, mais até¢ do que
aos outros filhos, ¢ de se supor que ela tenha recebido uma educagdo mais cara e sofisticada,
possivelmente incluindo retorica e literatura. Ainda que Perpétua ndo tenha sido formalmente
instruida nessas areas, ¢ fato que a Paixdo € uma obra muito bem escrita, coesa e resoluta na
mensagem que quer passar. Considerando sua posicdo social elevada, sua familia teria
condi¢des de contratar um professor particular, permitindo-lhe progredir do ensino mais
basico ao mais avangado que poderia, em principio, conceder a Perpétua a habilidade de

escrever a Paixdo.

Quanto a Satiro, nao ha informacdes diretas na Paixdo sobre seu nivel de instru¢do. O
que pode oferecer alguma pista ¢ o fato de ele ser descrito como mestre do grupo e de ter
escrito as se¢oes 11, 12 e 13. Até o séc. IV EC, entre os cristdos, ndo havia um sistema formal
de ensino; contudo, por meio das narrativas sobre cristdos letrados, ¢ possivel perceber uma
valorizagdo do desenvolvimento intelectual. Irineu de Lyon, ao abordar o tema de que todas as
coisas seriam igualmente boas, afirma que aqueles que defendem tal ideia ndo costumam se
dedicar ao que ¢ universalmente reconhecido como bom, como as virtudes, o trabalho, a honra
e a arte. Ele acrescenta que todos deveriam comegar por aprender musica, aritmética,
geometria, astronomia e outras disciplinas tedricas, em vez de se entregarem aos prazeres, a
luxuria e aos vicios torpes (CH, 32.2). Alguns cristdos, inclusive, obtiveram educacdo por
meio de mestres pagdos. Justino, o Martir, por exemplo, foi instruido por um estdico, um
peripatético, um pitagdrico e um platonico, até chegar, segundo ele, a verdadeira filosofia: o

Cristianismo (Dial. 8).

r

Apesar disso, ¢ amplamente conhecido que apenas uma parcela infima da sociedade
romana tinha acesso a educacdo sofisticada. Considerando que a Paixdo indica ser Satiro o

autor das secdes 11, 12 e 13, é razoavel supor que ele também pertencesse a uma posi¢ao

39



social elevada. Além disso, como ele ndo estava com o grupo no momento da prisdo, pode-se
concluir que, diferentemente dos demais, nao pertencia a domus de Perpétua. A mengao dele
escrever seu proprio sonho reforga a hipotese de que possuia instrugcdo formal, uma vez que,
como visto, a educa¢do masculina entre a elite romana incluia leitura, escrita, retorica,

literatura e matematica (MORGAN, 2011, p. 510).

Durante o tempo em que esteve na prisao, Perpétua relata ter ficado aterrorizada, pois
jamais havia conhecido trevas tdo densas, e o calor era sufocante devido a aglomeragdo
(Paixdo, 3.6). O historiador Brian Rapske explica que fatores como guerras, distarbios civis,
aplicacdo de decretos condenatorios, além de atrasos no processamento de casos, seja por
volume excessivo, incompeténcia ou pura maldade, lotavam as prisdes além da capacidade
(RAPSKE, 1994, p. 196). Isso gerava consequéncias graves para os prisioneiros, incluindo o
calor insuportavel e a desidratacdo, como evidenciado na Paixdo. Outro aspecto mencionado
¢ o fato de Perpétua ter sido levada as masmorras, saindo de 1a somente no momento em que
entrega seu filho a sua mae e irmdo. Esse feito, de sair momentaneamente das masmorras, se
deu mediante ao pagamento de suborno aos guardas e foi unicamente para executar a missao
de entregar seu bebé. Ou seja, durante o periodo em que esteve sob custddia, Perpétua
permaneceu a maior parte do tempo nas masmorras. Cassio Dio (58.3), ao relatar a prisao de
Galo (30 EC), descreve que este ndo tinha nenhum companheiro ou servo consigo, nao falava
com ninguém e ndo via ninguém, exceto quando era obrigado a comer. De modo geral, as
prisdes nao ofereciam sequer condi¢des minimas para o sono; a superlotacdo causava estresse
fisico e psicologico ao prisioneiro comum, € o confinamento solitario produzia efeitos
semelhantes (RAPSKE, 1994, p. 198). Uma vez que a estrutura da narrativa da Paixdo ¢é
muito bem feita e revela uma clareza e concisdo de pensamentos, o texto ndo poderia ter sido
redigido em tal lugar. No entanto, a precisdo histérica com que o lugar ¢ descrito leva a crer
que a pessoa que redigiu a Paixdo, esteve de fato em uma prisao romana, dado a familiaridade
com que descreve, possivelmente se trata de alguém que teria acompanhado todos os detalhes

da historia contada de perto.

O estado de confinamento descrito na Paixdo, assim como no contexto do Império
Romano, ndo constituia a pena propriamente dita, mas sim um meio transitério que garantia o
dominio fisico e legal sobre determinada pessoa. A Paixdo indica que a sentenga de Perpétua

era ser lancada as feras (Paixdo, 6.5). Logo apds o periodo de reclusao nas masmorras, ela foi

40



levada para uma prisdo militar, a fim de cumprir sua sentenca. Posteriormente, de forma mais

especifica, ¢ revelado que Perpétua participaria dos jogos em homenagem a Geta (7.9).

Romanos de todas as classes sociais compareciam aos jogos, aprovavam-nos e deles
gostavam, por proporcionarem sentimentos de redeng¢do, justica e entretenimento. A tortura e
a morte, para 0 povo romano comum, eram consideradas necessarias e socialmente
reconfortantes, um método de vinganga contra aqueles que violavam as normas sociais. Os
jogos, também chamados de ludi Romani, contavam com uma variedade de atragdes, como
combates de gladiadores, puni¢des publicas de malfeitores, exibicdo de povos ou animais
estrangeiros, corridas de carros e apresentacdes teatrais. Embora sua origem nado estivesse
diretamente ligada a nog¢ao de vingancga ou justi¢a, desde a época de Augusto, Roma passou a
executar criminosos de baixo status de maneira cada vez mais espetacular nas arenas (KYLE,
2015, p. 289). Uma das razdes para isso foi a crescente popularidade dos jogos, que deixaram
de ser eventos privados com foco religioso para se tornarem celebragdes anuais financiadas
pelo Estado. Com a institucionalizacdo dos espetdculos publicos, surgiram variagdes de
execucdes ritualizadas de criminosos e, posteriormente, de cristdos. As penas variavam de
acordo com a origem social da pessoa: cidaddos romanos eram, em geral, decapitados fora
dos limites da cidade, de forma répida e discreta. J4 os criminosos de baixo status eram
submetidos as summa supplicia®, que incluiam queima, crucificagdo e exposigdo a feras

selvagens (KYLE, 20135, p. 312).

A exposi¢do as feras selvagens tornou-se uma pratica comum no Império®’,
especialmente apos os politicos passarem a oferecer munera™ em troca de apoio popular. Os
criminosos eram levados a arena quase ou totalmente nus, com cordas ou correntes ao redor
do pescogo. Sua sentenga era proclamada, e a pessoa condenada era amarrada a postes ou

deixada sem armas, sendo entdo exposta a besta. Sob o governo dos Severos, a exposi¢ao a

>> Pena maxima.

6 O combate entre as bestas e os seres humanos se tornou comum conforme os politicos foram
aderindo a ofertar o espetaculo, antes e na maioria das vezes a utilizagdo dos animais era apenas para
exibi¢do. Além disso, se tratava de uma pena insultuosa destinada a individuos das mais baixas
condigdes.

°7 Até mais que fogo, usado como uma antiga penalidade para aqueles que cometiam traigdo e incéndio
criminoso. De acordo com as XII Tdabuas, esses homens podiam ser amarrados, espancados e
queimados vivos (vivicomburium, , damnatio ad flammas, vivus uri, crematio). Apesar de ser raro na
Reptiblica, as massas passaram a conhecer o fogo como uma ameaga e vinganca. No Império, a
execucdo por fogo era comum aos escravos por incéndio criminoso, deser¢do, magia, trai¢do e
principalmente aos cristaos.

% Espetaculos (Jogos) oferecidos ao povo.

41



feras era comumente aplicada a crimes como roubo, assassinato e sacrilégio. Embora
Tertuliano denuncie o consumo de carne humana pelos animais nas arenas (Apol. 9), o
historiador Kyle afirma que, na pratica, havia um assistente especial responsavel por evitar tal
ocorréncia. Segundo o autor, os animais tinham a fun¢do limitada de dilacerar, mutilar e
atormentar suas vitimas condenadas. Embora pudessem matar, havia um assistente
encarregado de circular pela arena e cortar a garganta dos prisioneiros, garantindo que

estivessem mortos, como exigia a lei (KYLE, 2015, p. 331).

Por muito tempo, o sacrilégio esteve associado ao roubo; contudo, sob o governo dos
Severos, foi estabelecido que a apropriacdo de bens privados constituia furtum, e nao
sacrilegium®. Com isso, o sacrilégio passou a ser tratado como um crime distinto, geralmente
relacionado a ofensas aos deuses. Ainda assim, a puni¢do para o sacrilégio permaneceu a
mesma destinada ao furto: a exposi¢do as feras. Como os cristdos se recusavam a oferecer
sacrificios aos deuses romanos, passaram a ser enquadrados nos crimes de sacrilégio e de
lesa-majestade, conforme afirma Tertuliano:

Sim, ndo oferecemos sacrificios a outros pela mesma razdo pela qual ndo os
oferecemos a ndés mesmos, ou seja, porque vossos deuses nao sao, de modo
algum, referenciais para nossa adoragdo. Por isso somos acusados de

sacrilégio e de traicdo. Esse € o principal fundamento de vossa perseguicao
contra nés (Apol. 10).

E durante a espera pelos jogos que, na Paixdo, Perpétua sonha ser uma atleta. Apesar
dessa questdo ja ter sido discutida anteriormente, permanece a pergunta: por que Perpétua usa

em seu sonho justamente o atleta / gladiador como sinal de virtude ?

Apesar da associacdo comum dos gladiadores a parte mais vil e baixa da sociedade,
havia também uma certa estima por eles, a ponto de alguns receberem sepultamentos dignos,
0 que contrastava com o costume reservado aqueles que infringiam as normas sociais®. O fato
de receberem um sepultamento digno indica que os gladiadores ndo eram compostos apenas
por escravos e criminosos que lutavam pela sobrevivéncia. Muitas vezes, as lutas entre dois
gladiadores ndo tinham a morte como finalidade, mas sim a medi¢ao de forgas. Existiam tipos
como os gladiadores veteranos, que obtinham lucro ao serem contratados temporariamente
para apari¢des publicas nos jogos anuais. Tibério, por exemplo, chegou a pagar gladiadores

aposentados 100.000 sestércios por suas apari¢des em espetaculos®. Essa dualidade fica

¥ D. 48.13.6.
5 Que geralmente eram s depositados no rio fora da cidade.
¢! Suetdnio. Tibério, 7.1.

42



evidente quando consideramos que, em algumas partes do Império, os gladiadores eram
tratados como atletas. Kyle afirma que, a medida que os combates de gladiadores se
espalhavam para o Leste, os espectadores passaram a ver gladiadores e atletas como tipos
semelhantes de lutadores, associando os gladiadores a valores atléticos (KYLE, 2015, p.

302-309).

Esse contexto hibrido entre desprezo social e valorizagdo simbolica € essencial para
compreendermos como Perpétua reinterpreta a figura do gladiador em seu sonho. Nesse
sentido, a personagem Perpétua, assim como muitos espectadores dos jogos, parece ter
mesclado a figura dos gladiadores com a dos atletas, especialmente quando menciona, em seu
sonho, que lutard até a morte contra um egipcio e que em seguida, foi untada em 6leo, como ¢
costume nos combates (Paixdo, 10.7). Vemos isso de forma mais clara quando ela fala que o
mediador do duelo € o chefe dos gladiadores:

Como um mestre de gladiadores, portava um bastdo em uma das maos,
levando na outra um ramo verdejante, de onde pendiam magas de ouro. Ele

pediu siléncio e disse: ‘Caso este egipcio venga a mulher, ele a matara com a
espada. Se vencé-lo, ela recebera este ramo’ (Paixdo, 10.8.9).

Ao final, ¢ mencionado que o proprio mediador, apds uma saudagao, encaminha Perpétua pela
porta da Sanavivaria, por onde passavam os gladiadores vitoriosos (Paixdo, 10.13). A
personagem Perpétua mescla as figuras do atleta e do gladiador ao utilizar, em seu sonho,
elementos tipicos de ambos os mundos. A preparacdo com Oleo ¢ o formato do combate
remetem as praticas atléticas gregas, enquanto a presenca do “mestre de gladiadores”, o uso
da espada e a mengdo a Sanavivaria evocam claramente os jogos gladiatoriais romanos. Essa
fusdo simbolica revela ndo apenas a forma como Perpétua ressignifica sua iminente
participagdo nos jogos, mas também como o texto mobiliza referéncias culturais
compartilhadas, entre virtude atlética e martirio cristdo, para construir uma imagem herdica da

personagem.

Uma vez que os jogos romanos tinham proporc¢des exorbitantes e que romanos de
todos os tipos o assistiam, ndo ¢ infundado admitir que, caso Perpétua tenha realmente
existido, ela provavelmente teve contato com esses espetaculos. Considerados violentos e
vulgares, os jogos eram frequentemente alvo de criticas sobre a imoralidade de sua pratica.
Tertuliano, por exemplo, afirmava que os cristdos deveriam evitar os espetaculos romanos e se
concentrar no “espetaculo da salvacdo” (Spect. 30), além de advertir as mulheres cristas a se

manterem afastadas dos gladiadores, mencionando que poderiam ser confundidas com as

43



mulheres pagas, que segundo ele, entregavam seus corpos a esses homens. No entanto, como
vimos, caso Perpétua tenha existido, antes de se converter ao Cristianismo, ela era,
primeiramente, cidada romana. De acordo com Tertuliano, o povo romano ora glorificava, ora
degradava os gladiadores (Spect. 22). Cicero ¢ uma personificacdo da atitude denunciada por
Tertuliano. Em certo momento, ele parece condenar os jogos como algo futil, passageiro e
sem valor duradouro. Afirma que existem dois tipos de pessoas generosas: as liberais, que
usam seu dinheiro em prol de um amigo, e as prodigas, que gastam com jogos, gladiadores e
equipamentos de caca (De Officiis, 2.55). Mais adiante, entretanto, ele afirma, em tom
elogioso, que um politico chamado Milo comprou gladiadores para o bem da Republica (De
Officiis, 2.58), o que contradiz sua critica anterior, sugerindo que os gladiadores, que antes

foram postos como futeis, poderiam ser benéficos para o Estado.

Mas nao s6 Cicero demonstrava essa ambiguidade. O curioso € que o cristdo médio
dava muito pouca, ou nenhuma, atengdo aos criticos dos jogos, o que tornava muito dificil
desabituar potenciais cristdos desse tipo de entretenimento. O pupilo de Agostinho, Alipio,
antes de se converter totalmente ao cristianismo, assistiu a alguns jogos, mesmo que a
principio, tenha sido “for¢ado” pelos amigos. O proprio Agostinho narra que, ao ver a
crueldade e a violéncia, Alipio ficou fixado e deleitava-se no prazer sangrento (Confissoes,
6.8). Para Kyle, os cristdos também assistiam aos jogos e sentiam prazer neles, apesar das
adverténcias para ndo comparecerem (2015, p. 331). Talvez por isso Tertuliano tenha insistido
tanto na imoralidade dos jogos, a ponto de escrever um tratado sobre eles. O tema parece ter
sido recorrente em Cartago, chegando até Agostinho, que escolheu justamente o relato da
participagdo de seu pupilo Alipio nos jogos para inseri-lo em suas Confissoes. Nas palavras
do proprio Agostinho, foi o abismo dos costumes cartagineses, onde ferviam os espetaculos

frivolos, que envolveu seu pupilo na loucura desse tipo de entretenimento.

Os jogos eram certamente muito famosos na Cartago proconsular, de modo que ¢
impossivel para quem quer que tenha escrito a Paixdo ndo ter tido nenhuma espécie de
proximidade com esse tipo de espetaculo. Essa suposi¢cdo torna-se ainda mais plausivel ao se
considerar o contexto cristdo mencionado anteriormente, no qual havia recorrentes exortagdes
contra a participag¢do em tais diversdes. Ora, se essas adverténcias eram tio frequentes, € sinal
de que nao produziam o efeito desejado. Por essa razdo, ¢ razodvel supor que, caso tenha
existido historicamente, Perpétua presenciou ou, ao menos, ouviu falar sobre os jogos antes de

seu martirio. Essa familiaridade se manifesta em sua visdo, na qual ela mescla a figura dos

44



gladiadores com a dos atletas, tal como faziam diversos romanos que assistiam aos jogos com
regularidade. Além disso, o apdstolo Paulo também parece adotar essa linguagem simbdlica
ao afirmar, em 2 Tm 4:7: “Combati o0 bom combate, terminei a carreira, guardei a f&”. Essa
declaracdo pode ser interpretada como uma analogia a trajetéoria de um gladiador,
especialmente a luz do versiculo seguinte: “Desde agora, a coroa da justica me esta guardada,
a qual o Senhor, justo juiz, me dara naquele dia”. Segundo Kyle, os vencedores de corridas de
carros romanas, seguindo a tradi¢cdo grega, recebiam coroas como prémio, €, em alguns casos,
gladiadores que proporcionassem um bom espetaculo poderiam até ser libertos (KYLE, 2015,
p. 262-273). Nesse contexto, Paulo, como cidadio romano, faz alusdo aos jogos adotados
desde a Republica e se identifica como um dos participantes, assim como Perpétua em seu

sonho.

Dito isso, o autor da Paixdo demonstra grande familiaridade com a cultura cartaginesa,
revelando-se inserido no costume de mesclar as figuras dos gladiadores e dos atletas. Além
disso, mostra conhecimento detalhado sobre as condi¢gdes de uma prisdo romana.
Considerando a rapidez da condenagdo e as circunstancias da prisdo, ¢ improvavel que
Perpétua ou Séatiro tenham redigido pessoalmente seus sonhos ou qualquer outro trecho do
relato, dada a escassez de tempo, recursos e estabilidade emocional entre a prisao e o martirio.
Os detalhes apresentados indicam que o autor conhecia profundamente a historia de Perpétua
¢ manifesta uma clara preocupagdo com sua honra. Ela ¢é retratada como uma mulher presa
com seu filho ainda bebé, cujo pai ndo ¢ mencionado em nenhum momento. Apesar disso, o
texto afirma explicitamente que ela ¢ casada (Paixdo, 2.1). Essa informagao ¢ priorizada em
detrimento de dados como local, data ¢ autoria do relato. Além disso, o autor ndo demonstra o
mesmo cuidado com Felicidade, outra mulher em situagao semelhante, também com um bebé,
cujo pai igualmente ndo ¢ citado. Isso sugere que o autor da Paixdo nutria profunda simpatia
por Perpétua, a ponto de desejar preservar sua imagem, o que levanta a hipotese de que

pudesse ser um parente proximo.

Como mencionado anteriormente®, um dos recursos adotados na Paixdo é a oposi¢do
entre o pai, que representa os valores romanos, € a mde ¢ o irmao, que seriam possiveis
cristdos. Por se tratar de um texto cristdo, supde-se que o autor possa ser a mae ou o irmao de
Perpétua. No entanto, a made ndo se compromete em momento algum com a defesa do

cristianismo; ela se limita apenas a receber o neto. Enquanto isso, a propria Paixdo informa

62 No primeiro capitulo.

45



que um dos irmdos de Perpétua era catecimeno (2.2), ou seja, preparava-se para o batismo.
Nao ¢ infundado, portanto, sugerir que aquele que é catecimeno seja justamente quem visita
Perpétua e a aconselha a pedir a Deus uma visao (Paixdo, 4.1), evidenciando que compartilha
da mesma fé que a irma. Ademais, o tom com que se dirige a ela ¢ bastante semelhante aquele
utilizado na secdo 1 da narrativa. A primeira vista, isso poderia parecer 6bvio e irrelevante, ja
que o texto apresenta coeréncia do inicio ao fim. No entanto, observa-se que o tom do pai de
Perpétua, embora respeitoso e condizente com a narrativa, quando a chama de “senhora”, ¢
distinto do tom usado pelo irmdo. O pai o faz de maneira suplicante, enquanto o irmao
emprega o termo com admiragdo pelo feito de Perpétua, de modo semelhante ao tratamento
dado pelo narrador na sec¢do 1, ao exalta-la por evocar a “gloria de Deus” (Paixdo, 1.6). Na
introducdo, o autor opta por citar a passagem de Atos 2:17: “Nos ultimos dias, derramarei do
Meu Espirito sobre toda a carne; seus filhos e filhas fardo profecias; derramarei do Meu
Espirito sobre meus servos e servas; os jovens terdo visdes; e os velhos, sonhos”. Na
sequéncia, a secdo 1 da Paixdo apresenta uma defesa explicita das visdes e profecias.
Curiosamente, 0 mesmo entusiasmo pelas visdes aparece novamente no discurso do irmao de
Perpétua, quando afirma: “Senhora, minha irma, vocé desfruta de tamanho respeito de Deus
que, caso peca uma visdo, lhe serd revelado” (Paixdo, 4.1). Ele sequer a repreende por ignorar
os apelos do pai, como seria esperado de um irmdo. Pelo contrario, parece euforico e
entusiasmado, a ponto de sugerir que ela pega uma visao a Deus, pois ndo tem duvidas de que
ela a recebera. Por fim, além da mae, ele ¢ o Gnico que visita Perpétua na prisdo. Por isso,
estava inteirado de suas condi¢des e, sendo um cidaddo romano, poderia ter assistido aos
jogos em que sua irma participou, observando todos os detalhes que, mais tarde, poderiam ser

registrados no texto.

Ainda que ndo tenha sido o irmao de Perpétua quem escreveu a Paixdo, como dito

anteriormente, nem Perpétua nem Satiro podem ter sido os autores. Nesse caso, a Paixdo deve

46



ser vista como uma obra de pseudepigrafia®, que era amplamente difundida no meio cristdo

durante o periodo em que se supde que tenha sido escrita: séc. III EC.

Esse método de atribuicdo de escrita ndo tinha como objetivo enganar ou deturpar a
autoria real das obras, mas, sim, conferir maior legitimidade ao contetido apresentado®. Ao
vincular suas ideias a personalidades respeitadas, os escritores que optavam por esse tipo de
atribuicdo, buscavam atrair a atencdo do publico e garantir que suas obras fossem lidas,
discutidas e preservadas ao longo do tempo. De modo que, um escritor que colocasse o nome
de outro, mais famoso, no lugar do seu deveria ter o cuidado de satisfazer as expectativas do
publico, que seriam despertadas pelo pseudonimo. Por isso, na Antiguidade, era impensavel

que alguém ousasse escrever em nome de outro sem estar em pé de igualdade intelectual e

% Qs textos pseudepigraficos cristios muitas vezes se confundem com os livros apocrifos, € a
distingdo entre ambos ndo é sempre clara (HENZE, 2015, p. 39-40). No Diciondrio Internacional de
Teologia do Novo Testamento, “apdcrifo” é definido como derivado do grego apokryphos, significando
“escondido” ou “‘secreto”, termo que, com o tempo, adquiriu conotagio depreciativa ao designar livros
nao candnicos. Ja “pseudepigrafico” provém de pseudes (falso) e epigraphe (inscricao ou titulo), ou
seja, “titulo falso”. Assim, obras pseudonimas estdo frequentemente entre os textos classificados como
apocrifos (COENEN; BROWN, 2000, p. 74). James Rhodes (1983, p. 15) observou que essa confusio
se intensificou com os reformadores do século XVI, que passaram a classificar como apocrifos
diversos textos do Antigo Testamento, sem distingdes claras entre os tipos de exclusdo. Estudos
recentes, no entanto, t€ém mostrado que os textos pseudepigraficos ndo devem ser interpretados como
fraudes, mas como resultado de uma pratica literaria comum na Antiguidade. Seus autores, ao
considerarem suas mensagens importantes, adotavam nomes de figuras reconhecidas para alcangar
maior autoridade. E importante desfazer a ideia de que a Igreja definiu o canone de forma stibita e
definitiva: o processo foi gradual. Os Pais Apostolicos raramente citavam diretamente escritos hoje
considerados parte do Novo Testamento. A atitude dos escritores patristicos frente as Escrituras
variava conforme sua formagdo. De modo geral, os cristdos judeus seguiam o Antigo Testamento e
parte da literatura apocrifa judaica, acompanhada por tradi¢des orais sobre Jesus; ja os cristdos
helenizados citavam mais frequentemente textos que mais tarde seriam canonizados, embora ndo os
considerassem ainda como “Escritura”. Além disso, ainda ndo havia a no¢do de citagdo exata nem de
autoridade fechada dos escritos. Tanto os grupos judaicos quanto os helenisticos demonstravam
conhecimento de textos que seriam incorporados ao Novo Testamento, frequentemente recorrendo a
expressoes tiradas desses escritos. Para aprofundamento, ver Montague R. James. The Apocryphal
New Testament. New York: Oxford University Press, 1983. Para mais estudos ver Montague R. James.
The Apocryphal New Testament. New York: Oxford University Press, 1983.

A nogdo de pseudepigrafia ¢ muito complexa, sendo que ela ¢ um modo de atribui¢do. De forma que
existem varios tipos de pseudepigrafia desde a apocaliptica a epistolar. Mas de forma geral,
pseudepigrafia pode ser dividida em trés categorias: as sérias, ficcionais e falsas. As sérias, sdo do tipo
encontradas nos apocalipses judaicos relativos a livros como o de Daniel e Enoch, usados ndo em
contextos proféticos, mas de erudicdo. J4 as falsas seriam as literaturas cristds que geralmente sdo
textos proféticos. Enquanto as ficcionais seriam aquelas escritas para fins artisticos (DOBRORUKA,
2014, p. 135). Além disso, existem diferengas entre a pseudepigrafia judaica e cristd, bem como
diferencas entre os livros localizados no novo e no antigo testamento. O tipo de pseudepigrafia que
estou tratando € especificamente crista.

47



sem possuir um estilo de escrita semelhante. Ocasionando ser de costume o aluno escrever em

nome de seus mestres (DOBRORUKA, 2014, pp. 135-138).

Um exemplo notavel dessa pratica dentro da tradi¢do cristd € a controvérsia em torno
da autoria da Carta aos Hebreus, erroneamente associada ao apdstolo Paulo. O conteudo
transmite a ideia de que a mensagem de Jesus Cristo € superior a de Moisés, o que, em suma,
representa a superioridade do Cristianismo sobre o Judaismo. Eusébio de Cesareia nos oferece
um pequeno resumo das discussdes que envolvem essa carta. Ele afirma que, para muitos
cristdos romanos, a Carta aos Hebreus nao ¢ de autoria do apdstolo, mencionando que um
homem chamado Caio, a quem descreve como sapientissimo, na tentativa de por fim ao
acréscimo de novas escrituras por parte dos hereges catafrigios®, faz uma enumeragdo de
treze cartas auténticas de Paulo, deixando de fora a Carta aos Hebreus (HE, 6.20). Por outro
lado, para Clemente de Alexandria, a carta ¢ claramente de Paulo, mas, por ser direcionada
aos “hebreus”, teria sido escrita em hebraico, sendo que Lucas, discipulo de Paulo, teria sido o
responsavel por traduzi-la e edita-la para o grego (HE, 6.14)%. Essa explicagdo de Clemente
estd em contraste com a de Origenes, que afirma que o contetido da carta transmite, sem
davida, o espirito e o pensamento de Paulo, mas que o estilo e a composicao sdo de outra
pessoa, certamente um discipulo, que evoca a memoria dos ensinamentos do apostolo (HE,
6.25). Até o séc. IV EC, a carta foi aceita como genuinamente paulina pelos cristdos do
Oriente, ao passo que, para os romanos, permaneceu a diivida. Sabemos hoje que a carta ndo é
de Paulo. Porém, por ser um documento extensamente utilizado e considerado apostolico em
seus ensinamentos, foi atribuida a um apdstolo para que nao fosse relegada as margens

extracandnicas (HARDING, 2004, p. 135).

A escrita de pseudepigrafos em nome dos apdstolos fazia parte do processo pelo qual
0s primeiros crentes, tanto os “ortodoxos” quanto os ‘“heterodoxos”, buscavam definir e
estabelecer os limites entre a verdade e a falsidade. Segundo Harding, a pessoa (ou pessoas)
que escreveram nao sO Carta aos Hebreus, mas outras erroneamente atribuidas a Paulo, era
alguém que estava empenhado na defesa da fé cristd daqueles considerados detratores e

hereges. O autor das cartas recorre a autoridade do apdstolo, e articula algo da forga e

% Nome anilogo ao Montanismo.

% Eusébio menciona também que alguns acreditavam que a Carta aos Hebreus foi escrita por Paulo,
mas editada por Clemente de Roma, por conservarem um carater estilistico semelhante, além de nao se
diferenciar muito o pensamento de um e outro escrito. Ao mesmo tempo que coloca essa afirmacao
sobre o titulo: Da carta de Clemente e os escritos que falsamente lhe atribuem (HE, 6.38).

48



dindmica de sua personalidade, de modo que faz, de forma figurativa, Paulo falar de novo. E
para o mesmo historiador os documentos pseudepigrafos relacionados a Paulo foram escritos
para confirmar o conteudo da fé paulina e apostolica para “salvacao e felicidade eterna dos

fiéis” (HARDING, 2004, p. 168).

Como vimos, o fato de algo ser escrito na Antiguidade indicava sua relevancia, e
provavelmente o martirio de Perpétua teve um impacto significativo, incluido-se numa
tradi¢do marcante, pelo menos na provincia cartaginesa, onde se assume que a obra foi escrita
por volta do séc. III EC. Por isso, torna-se 16gico que, assim como um autor que nao foi Paulo
tenha escrito a Carta aos Hebreus, também um desconhecido possa ter usado o nome de
Perpétua e sua provavel histdria para transmitir algo que considerava relevante, como

encorajar virtudes no meio cristao.

49



CONCLUSAO:

Ao longo do texto, aproximei a personagem Perpétua de figuras com historia
semelhante a sua. Demonstrei que a narrativa contida na Paixdo ndo se trata de um caso
isolado, mas esta inserida em uma série de acontecimentos que formam uma verdadeira teia
de fatos histdricos, ligando o Cristianismo e o Império Romano. A propria Perpétua ¢ uma
personificacdo dessa teia, visto que o principal dilema apresentado na Paixdo nao reside
apenas nos sonhos ou no martirio, embora esses sejam elementos importantes e centrais, mas
na triade de obediéncia: a seu pai, Estado e a Deus. Uma vez colocada diante da necessidade
de escolha, Perpétua opta por seguir a Deus por meio do martirio. Vale observar que os outros
dois caminhos também eram moralmente validos e ndo necessariamente implicariam em sua
morte ou no abandono da fé cristd. No entanto, de maneira curiosa, Perpétua escolheu o
martirio, diferentemente de tantos outros cristdos que, apesar de oferecerem sacrificios

exigidos pelo Estado, mantinham-se cristdos em seu intimo (BEARD, 2020, p. 508).

As comunidades cristds ndo costumavam excluir deliberadamente aqueles que
negassem o nome de cristdo, causa de condenacdo. Pelo contrario, Eusébio afirma que eles os
acolhiam de volta sem muitos julgamentos: “E se rogava pelos que o apedrejaram, quanto
mais ndo faria pelos irmaos?” (HE, 5.2). No entanto, um martir era muito mais glorificado do
que aquele que negasse o nome. Eusébio ainda ressalta que as comunidades evidenciavam
essa pratica de acolhimento para evitar uma atitude desumana e inclemente para com aqueles
que, apoOs sua negacdo, viriam a se tornar implacaveis membros de Cristo. Apesar disso, o
martirio era considerado algo glorioso na vida crista, e quanto mais os fiéis eram martirizados
e torturados, maior era a alegria da comunidade (HE, 8.9), pois se sentiam dignos de sofrer
por causa do titulo de cristdo (At 5:41). Se a Perpétua, para além da personagem de um texto
cristdo, de fato existiu, ndo ¢ surpreendente que ela também tenha desejado participar dessa
alegria, como o fizeram outros cristdos com trajetorias menos obscuras, como Justino, o

Martir, Irineu de Lyon, Blandina e o ap6stolo Paulo.

Por ser o martirio um ato publico, Heffernan o classifica como politico, pois refletia a
aprovacao de uma comunidade, no caso a cristd, ¢ a desaprovagdo de outra, o Império
Romano (HEFFERNAN, 2012, p. 28-29). Nesse sentido, defendo que a obra se configura
como um meio de propaganda e divulgacdo, ao valorizar o Cristianismo por meio da decisdo
dos martires de morrer em vez de renunciar a fé, rejeitando o Império Romano e os deuses

que asseguravam sua existéncia. Os jogos eram, essencialmente, um ato politico, e a

50



exposicdo dos condenados as feras ilustrava isso claramente, pois cumpriam dois objetivos:
simbolizar o amplo dominio territorial de Roma e demonstrar sua capacidade de punir. O
entusiasmo, e até o prazer, dos cristdos em morrer por sua fé confrontava as tradigdes romanas
de puni¢do publica, cujo propdsito era inibir o crime e entreter a populacdo de forma
restauradora e satisfatoria (KYLE, 2015, p. 335). Apds Perpétua pedir uma visao, ela afirma
que compreendeu que receberia o martirio e que havia perdido a esperanga nesta vida
(Paixdo, 4.10). “Essa vida” pode significar perfeitamente sua condicdo e praticas quanto
cidada romana, o que sugere uma hierarquizacao simbdlica, na qual as praticas romanas estao
abaixo da fé cristd na “vida eterna”. Como ninguém se submeteria voluntariamente a mortes
tdo cruéis por uma mentira, o martirio funcionava, ndo s6 na Paixdo mas também para os
cristdos em geral, como uma estratégia politica que evidenciava a superioridade do

Cristianismo, posto que a voluntariedade tornava ineficazes as penas impostas pelo Império.

Embora a Paixdo seja um texto de carater propagandistico, ela ndo apresenta um autor
claramente identificado. Aparentemente, foram necessarias trés pessoas para sua composi¢ao:
um autor andnimo (responsavel pelas se¢des 1-2, 11.1 e 14-21) e dois personagens da propria
narrativa, Perpétua (se¢des 3—10) e Satiro (secoes 11-13). Essa hipotese, contudo, apresenta
uma dificuldade, pois a Paixdo descreve a morte de ambos. Argumentei que, em teoria,
Perpétua e Satiro poderiam ter escrito parte da obra, considerando que Perpétua era de origem
nobre ¢ muito bem educada (2.1) e que Satiro, possivelmente pertencente a uma domus
diferente, poderia ter redigido suas seg¢Oes antes de sua prisao definitiva. No entanto, o relato
da morte dos dois, bem como a descri¢do da prisao e da sentenca, torna inviavel a autoria por
parte deles. Dessa forma, aproximei a Paixdo dos textos pseudepigraficos cristdos, com
destaque para a Carta aos Hebreus, tradicionalmente atribuida a Paulo, mas reconhecida
como um escrito que, apesar da “falsa” autoria, transmite de maneira estética e doutrinaria o
pensamento cristao. Assim, concluo que a Paixdo, a semelhanga da Carta aos Hebreus, pode
nao ter sido escrita pelas pessoas a quem ¢ comumente associada, mas ainda assim comunica

fielmente a mensagem que os cristdos buscavam propagar.

Essa dificuldade em identificar o autor real da Paixdo pode ser explicada pela pratica
comum na Antiguidade conhecida como pseudepigrafia, em que autores atribuiram suas obras
a figuras mais reconhecidas para conferir maior autoridade e legitimar a mensagem. Para os
antigos, a escrita de algo significativo exigia que o autor fosse ja uma pessoa famosa. A

historia do martirio de Perpétua, portanto, deveria ser amplamente conhecida, especialmente

51



na cidade de Cartago, onde se encontram as principais referéncias sobre o caso, como em
Tertuliano (4n. 55) e Agostinho (Orig. 12). Na mesma citagcdo, Agostinho expressa duvidas
quanto a autoria do texto ao discutir o pos-morte do irmdo de Perpétua®. Ele afirma que a
historia deste ndo era canonica, dizendo: “Depois, o autor que a conta, seja a propria santa ou
qualquer outro, ndo diz que a crianca de sete anos estava morta sem batismo”. Essa
observagdo revela sua incerteza quanto a autoria do relato do martirio de Perpétua. No
entanto, quanto a existéncia de Perpétua, Agostinho nao parece ter duvidas. No sermdo em
razao do aniversario do martirio de Perpétua e Felicidade, ele afirma:
O retorno deste aniversario nos traz a memoria e nos apresenta, em certo
sentido, o dia solene em que, ornada com a coroa do martirio, as santas
servas de Deus Perpétuas e Felicidade comecaram a desfrutar da felicidade
perpétua e em que, por terem se mostrado juntas como fiéis a Cristo no meio

dos combates, elas mereceram que seus nomes fossem unidos, para
representar sua recompensa (Sermdo, 280).

Posto isso, afirmo que, embora Perpétua tivesse a capacidade necessaria, ela ndo foi a
autora do texto. No entanto, a fama atribuida a ela, evidenciada pela existéncia de um escrito
pseudepigrafico em seu nome, pela dedicagdo de um sermdo por parte de Agostinho,
relativamente proximo, em termos cronoldgicos, aos eventos narrados na Paixdo, bem como
sua mengao por autores contemporaneos aos acontecimentos, tanto em termos de data quanto
de localizagao, como no caso da referéncia a Hilariano feita por Tertuliano, indicam que

Perpétua existiu como uma figura histérica.

Além dos indicios externos a Paixdo, como sua ampla circulagdo e as referéncias
feitas por autores proximos com uma histéria menos nebulosa, o proprio texto também revela
elementos que reforcam alguma autenticidade historica. Um exemplo disso € a mengao ao
fato de Felicidade estar gravida e lactante na arena (Paixdo, 20), algo que, no contexto cristao
e romano, seria considerado motivo de vergonha. Ao contrario de Perpétua, em nenhum
momento o texto indica que Felicidade era bem casada, bem ¢ sabido que os cristdos eram
entusiastas ferrenhos da familia, ndo s6 eles como os proprios romanos, indicado pela
quantidade de leis em volta dela. Felicidade era mae de uma crianga sem pai aparente, por se
tratar de pessoas que foram batizados ainda na prisdo ¢ capaz que ela tenha tido uma vida

antes de se tornar cristd um pouco menos moderada do que o Cristianismo exige.

7 Mencionado no capitulo 2 como um possivel trauma da familia de Perpétua.

52



Ademais, ela foi exposta a uma multiddo onde provavelmente havia membros da
comunidade cristd que viram com os proprios olhos que Felicidade estava lactante, e
estremeceram diante dessa revelacdo. Algo tdo pessoal e intimista como ser lactante, indicio
de uma gravidez da qual ndo se tem uma paternidade clara, pode nos revelar uma falha na
propaganda de virtude dos martires. Sendo algo tdo escandaloso, sabido por todos que foi
impossivel esconder na redacdo do texto. Pois bem, se fosse uma historia falsa, para florear e
inflar as virtudes, o autor teria omitido essa parte, vista por muitos como uma mancha na
honra de Felicidade. Portanto, esses elementos internos, combinados a tradi¢do externa e a
andlise da autoria, me permite afirmar que, embora a Paixdo tenha sido utilizada como
instrumento de propaganda cristd e apresenta caracteristicas pseudepigraficas, a figura

historica de Perpétua, e muito provavelmente a de Felicidade, ¢ auténtica.

Através da minha andlise, creio ter demonstrado que a Paixdo ¢ uma construcao
literaria de propaganda crista, mas baseada em uma figura real, cuja histéria alguém julgou
merecedora de ser contada para exemplificar aos cristdos as virtudes necessarias para se

atingir a “coroa incorruptivel”, isto é, a ““vida eterna”.

53



FONTES

Para Historia Eclesiastica de Eusébio de Cesareia, Historia Augusta, Satiras de Juvenal e
para as Cartas de Plinio, o Jovem, Cassio Dio, Cicero, bem como para o Sermdo 280 e
Confissoes de Agostinho, utilizei as edi¢des da Loeb Classical Library. Disponiveis em:
https://www.loebclassics.com/.

Para os textos da Biblia, usei: Biblia de Jerusalém. Nova edi¢do, revista e ampliada. Sao
Paulo: Paulus, 2020.

Para os textos de Justino, o Martir, usei / € 2 Apol e Dial: Justin Martyr. The First Apology,
The Second Apology, Dialogue with Trypho, Exhortation to the Greeks, Discourse to the
Greeks, The Monarchy of the Rule of God. Washington: The Catholic University of
America Press, 2008.

Para Ad Uxorem, Spect, An, Ad Scapulam e Apol de Tertuliano, usei: De Viris Illustribus. Vol.
23: Jacques Paul Migne. Patrologia Latina. Paris: Imprimerie Catholique, 1815-1875.
Disponivel em: https://www.documentacatholicaomnia.eu/25 10 30- Volumina.html.

BIBLIOGRAFIA SECUNDARIA

ROBINSON, Joseph A. The Passion of S. Perpetua. New Jersey: Gorgias Press, 2004.

BARNES, Timothy D. Tertullian: A Historical and Literary Study. London: Oxford
University Press, 1971.

BEARD, Mary. SPOR: Uma Historia da Roma Antiga. Sao Paulo: Planeta, 2020.

BUTLER, Rex D. The New Prophecy and New Visions: Evidence of Montanism in The
Passion of Perpetua and Felicitas. Washington: The Catholic University of America Press,
2011.

CARCOPINO, Jérome. Roma no Apogeu do Império. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
1990.

COENEN, Lothar; BROWN, Colin. Dicionario Internacional de Teologia do Novo
Testamento. Sao Paulo: Editora Vida Nova, 2000.

DIXON, Suzanne. From Ceremonial to Sexualities: A Survey of Scholarship on Roman
Marriage. In: RAWSON, Beryl. 4 Companion to Families in the Greek And Roman
Worlds. West Sussex: Wiley-Blackwell, 2011.

DOBRORUKA, Vicente. Second Temple Pseudepigrafia: A Cross-cultural Comparison of
Apocalyptic Texts and Related Jewish Literature. Berlin: Walter de Gruyter GmbH, 2014.

GIORDANI, Mario C. Historia de Roma. Rio de Janeiro: Vozes, 1968.
GOLD, Barbara K. Perpetua: Athlete of God. New York: Oxford University Press, 2018.

GONZALEZ, Eliezer. The Fate of the Dead in Early Third Century North African
Christianity: The Passion of Perpetua and Felicitas and Tertullian. Tubingen, Germany:
Mohr Siebeck, 2014.

54



HARDING, Mark. Disputed and Undisputed Letters of Paul. In: PORTER, Stanley E. The
Pauline Canon. Boston: Koninklijke Brill, 2004

HEFFERNAN, Thomas J. The Passion of Perpetua and Felicity. New York: Oxford
University Press, 2012.

HENZE, Matthias. Os pseudepigrafos do Antigo Testamento hoje: os antigos escritos de
Israel na pesquisa moderna. In: NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. (Org.).
Apocrificidade: o cristianismo primitivo para além do canon. Sao Paulo: Fonte Editorial,
2015.

JAMES, Montague R. The Apocryphal New Testament. New York: Oxford University Press,
1983.

KELLY, John Norman D. Patristica: Origem e desenvolvimento das doutrinas centrais da fé
cristd. Sao Paulo: Vida Nova, 1994.

KYLE, Donald G. Sport and Spectacle in the Ancient World. Chichester: John Wiley & Sons,
2015.

RAPSKE, Brian. The Book of Acts and Paul in Roman Custody. Michigan: Grand Rapids,
1994,

SALLER, Richard. The Roman Family as Productive Unit. In. RAWSON, Beryl. 4
Companion to Families in the Greek And Roman Worlds. West Sussex: Wiley-Blackwell,
2011.

MORGAN, Teresa. Ethos: The Socialization of Children in Education and Beyond. In:
RAWSON, Beryl. A Companion to Families in the Greek And Roman Worlds. West
Sussex: Wiley-Blackwell, 2011.

55



