
   

 

  1 

 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE LETRAS 

DEPARTAMENTO DE LÍNGUAS ESTRANGEIRAS E TRADUÇÃO 

LETRAS TRADUÇÃO FRANCÊS 

 

 

 

BEATRIZ SOUSA BORGES 

 

 

 

 

 

 

As Irmãs da Solitude:  

Análise e Tradução de Les Soeurs de Solitude Femmes et esclavage aux Antilles du XVIIe au 

XIXe de Arlette Gautier 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2023 



   

 

  2 

 

 

BEATRIZ SOUSA BORGES  

 

 

 

 

AS IRMÃS DA SOLITUDE:  

Análise e Tradução de Les Soeurs de Solitude Femmes et esclavage aux Antilles du XVIIe au 

XIXe de Arlette Gautier 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 

ao Colegiado do Curso de Letras da 

Universidade de Brasília como parte dos 

requisitos para obtenção do título de bacharel 

em Letras-Tradução Francês, sob a orientação 

da Profa. Dra. Susana Martínez Martínez 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2023 

 



   

 

  3 

 

 

 

 

 

 

 

 

Borges, Beatriz Sousa  

BB732i Irmãs da Solitude, Análise e Tradução de 

Les Soeurs de Solitude Femmes et esclavage aux Antilles 

du XVIIe au XIXe de Arlette Gautier / 

 

 Beatriz Sousa Borges; orientadora Susana Martínez 

Martínez. -- Brasília, 2023.  

p. 

 

 Monografia (Graduação - Letras Tradução Francês) -- 

Universidade de Brasília, 2023.  

1. Mulheres escravizadas. 2.Maternidade. 3. Antilhas 

francesas. 4. História. 5. Tradução. I. Martínez Martínez, 

Susana, orient. II. Título. 

 

 

  



   

 

  4 

 

 

BEATRIZ SOUSA BORGES 

 

  

AS IRMÃS DA SOLITUDE: 

Análise e Tradução de Les Soeurs de Solitude Femmes et esclavage aux Antilles du XVIIe 

au XIXe de Arlette Gautier 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado como exigência para obtenção do grau de 

bacharelado em Letras Tradução Francês, na Universidade de Brasília, sob orientação da 

Profa. Dra. Susana Martínez Martínez  

 

Aprovado em / / . 

 

 

 

Profa. Dra. Susana Martínez Martínez 

(LET– UnB) 

Orientadora 

 

 

 

Prof. Dr. Éclair Antônio Almeida Filho  

(LET – POSTRAD – UnB) 

Avaliador 

 

 

 

Profa. Dra. Josely Bogo Machado Soncella 

(LET –UnB) 

Avaliadora 

 



   

 

  5 

 

 

 

 

 

RESUMO  

O livro Les Soeurs de Solitude Femmes et esclavage aux Antilles du XVIIe au XIXe de Arlette 

Gautier é um levantamento histórico com foco nas mulheres escravizadas e as relações de 

gênero nas Antilhas Francesas. A autora traça o caminho das primeiras chegadas dos colonos 

até as revoltas que resultaram nas liberdades das pessoas escravizadas. O presente trabalho se 

dedica a analisar e traduzir o capítulo sobre a maternidade das escravizadas e mostra a 

reprodução sistematizada dessas mulheres através das políticas natalistas e populacionistas. 

Para este trabalho, nos baseamos nas teorias de Benjamin e Berman e nos estudos feministas da 

tradução para realizar esse trabalho. Ao traduzir esse capítulo procuramos ter a sensibilidade de 

transportar essa história para o português se mantendo fiel ao estilo de Gautier. Este trabalho 

contribui para o conhecimento da realidade das mulheres nos processos históricos. 

Palavras-chave: Mulheres escravizadas; Maternidade; Antilhas Francesas; História; Tradução. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

  6 

 

 

 

RÉSUMÉ 

Le livre Les Sœurs de Solitude Femmes et esclavage aux Antilles du XVIIe au XIXe d'Arlette 

Gautier est un aperçu historique axé sur le genre des femmes esclaves dans les Antilles 

françaises. L'auteur retrace les premières arrivées de colons jusqu'aux révoltes qui ont abouti à 

la libération des esclaves. Cet article est consacré à l'analyse et à la traduction du chapitre sur 

la maternité des femmes esclaves, qui montre la reproduction systématisée par le biais de 

politiques natalistes et populistes. L'objectif de ce travail est de transmettre cette histoire par les 

études féministes sur la traduction et aussi de montrer comment s'est déroulé le processus de 

traduction. L'auteur retrace le parcours depuis les premières arrivées de colons jusqu'aux 

révoltes qui ont abouti à la libération des personnes asservies. Cet article est consacré à l'analyse 

et à la traduction du chapitre sur la maternité des femmes esclaves et montre la reproduction 

systématisée à travers des politiques natalistes et populistes. Nous nous sommes appuyées sur 

les théories de Benjamin et Berman et sur les études féministes de la traduction pour mener à 

bien ce travail. En traduisant ce chapitre, nous nous sommes efforcées d'être sensibles au 

transport de cette histoire en portugais tout en restant fidèles au style de Gautier. Ce travail 

contribue à notre connaissance de la réalité des femmes dans les processus historiques. 

Mots clés : Femmes asservies ; Maternité ; Antilles françaises ; Histoire ; Traduction 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LISTA DE TABELAS 

Tabela 1 .................................................................................................................................................. 18 

Tabela 2 .................................................................................................................................................. 18 



   

 

  7 

 

Tabela 3 .................................................................................................................................................. 18 

Tabela 4 .................................................................................................................................................. 18 

Tabela 5 .................................................................................................................................................. 19 

Tabela 6 .................................................................................................................................................. 19 

Tabela 7 .................................................................................................................................................. 19 

Tabela 8 .................................................................................................................................................. 19 

Tabela 9 .................................................................................................................................................. 20 

Tabela 10 ................................................................................................................................................ 20 

Tabela 11 ................................................................................................................................................ 21 

Tabela 12 ................................................................................................................................................ 21 

Tabela 13 ................................................................................................................................................ 21 

Tabela 14 ................................................................................................................................................ 22 

Tabela 15 ................................................................................................................................................ 22 

Tabela 16 ................................................................................................................................................ 23 

Tabela 17 ................................................................................................................................................ 23 

Tabela 18 ................................................................................................................................................ 23 

Tabela 19 ................................................................................................................................................ 23 

Tabela 20 ................................................................................................................................................ 24 

Tabela 21 ................................................................................................................................................ 24 

Tabela 22 ................................................................................................................................................ 24 

Tabela 23 ................................................................................................................................................ 24 

Tabela 24 ................................................................................................................................................ 25 

Tabela 25 ................................................................................................................................................ 25 

Tabela 26 ................................................................................................................................................ 25 

Tabela 27 ................................................................................................................................................ 26 

Tabela 28 ................................................................................................................................................ 26 

Tabela 29 ................................................................................................................................................ 26 

Tabela 30 ................................................................................................................................................ 27 

Tabela 31 ................................................................................................................................................ 27 

Tabela 32 ................................................................................................................................................ 28 

Tabela 33 ................................................................................................................................................ 29 

Tabela 34 ................................................................................................................................................ 29 

Tabela 35 ................................................................................................................................................ 30 

Tabela 36 ................................................................................................................................................ 31 

Tabela 37 ................................................................................................................................................ 32 

Tabela 38 ................................................................................................................................................ 34 

Tabela 39 ................................................................................................................................................ 34 

Tabela 40 ................................................................................................................................................ 35 

  



   

 

  8 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................................................... 9 

2 TEXTO FONTE ................................................................................................................................. 10 

2.1 Da Autora ................................................................................................................................... 10 

2.2 Do livro ....................................................................................................................................... 11 

2.3 Do capítulo ................................................................................................................................. 14 

3 Texto alvo ....................................................................................................................................... 16 

3.1 Projeto de Tradução................................................................................................................... 16 

3.2 Vocabulário relacionado a maternidade ................................................................................... 18 

3.3 Vocabulário sobre espaços e habitações ................................................................................... 22 

3.4 Vocabulários sobre os cargos masculinos.................................................................................. 25 

3.5 Outras dificuldades .................................................................................................................... 27 

4 TEORIA DA TRADUÇÃO .................................................................................................................. 30 

4.1 RELATÓRIO DE TRADUÇÃO .............................................................................................................. 33 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................................ 35 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .............................................................................................................. 36 

 

 

  



   

 

  9 

 

1 INTRODUÇÃO 

 O presente trabalho se dedicou em analisar e traduzir um capítulo do livro Les Soeurs 

de Solitude Femmes et esclavage aux Antilles du XVIIe au XIXe de Arlette Gautier, publicado 

em 2010. O livro é um apanhado histórico sobre as mulheres escravizadas nas Antilhas 

Francesas do século XVII ao XIX, Gautier expõe das primeiras chegadas dos colonos, dos 

primeiros navios negreiros que traziam pessoas escravizadas à força, até as revoltas que 

resultaram no fim do sistema escravocrata.  

Para Gautier, a história das mulheres escravizadas não é um anexo da história da 

escravatura, na verdade, mostra que a capacidade reprodutiva era alvo das políticas 

populacionistas. Políticas essas que eram essenciais para esse sistema. A mulher escravizada 

produz o que o colono mais quer: mão de obra escravizada. Com isso, eles deixariam de pagar 

para ter mão de obra escravizada.  

 Solitude foi uma mulher escravizada que virou heroína da resistência de Guadalupe em 

1802. Ela nasceu de um estupro, sua mãe foi violentada por um marinheiro no navio negreiro 

que ia para as Antilhas francesas em 1772. Solitude e sua mãe foram separadas quando um 

colono a fez de doméstica. Solitude virou doméstica por causa da sua pele mais clara, o 

ambiente doméstico era superior na hierarquia do trabalho das mulheres escravizadas e isso era 

uma forma dos colonos segregarem as pessoas escravizadas. Em 1794, depois da Revolução 

Francesa, a escravatura foi abolida. Solitude ficou liberta desse sistema aos 22 anos e se juntou 

a uma comunidade em Goyave. Em 1802, Napoleão Bonaparte reestabeleceu o regime colonial, 

voltando com o sistema escravocrata, cessando a liberdade das pessoas escravizadas. Solitude, 

grávida de três meses, resistiu e lutou pela sua liberdade. Durante essa resistência ao 

reestabelecimento do regime colonial, seus companheiros de luta se suicidaram, os 

sobreviventes foram executados e Solitude ficou presa até dar à luz. No dia seguinte do parto, 

foi enforcada. 

As irmãs da Solitude são as mulheres escravizadas que sofreram esse apagamento 

histórico. Gautier as chama de Irmãs da Solitude porque não tiveram suas histórias contadas. 

Seria uma forma de reconhecer as mulheres escravizadas que vieram antes e não viraram 

heroínas. A tradução desse texto é igualmente uma forma de relembrá-las.  

O capítulo escolhido para tradução foi o Faire Désirer la Maternité. Após a Guerra dos 

Sete Anos, a alta mortalidade e baixa natalidade nas Antilhas francesas fez com que os colonos 

reclamassem da falta de mão de obra escrava. Para impedir essa escassez, os colonos 



   

 

  10 

 

elaboraram políticas para aumentar a natalidade entre os escravos; uma forma de incentivar esse 

aumento era a união de pessoas escravizadas, assim como recompensas em dinheiro para as 

mães e parteiras, ou até mesmo a liberdade, dentro de certas condições. O conteúdo desse 

capítulo está de certa forma conectado ao destino de Solitude. A prática desses colonos visava 

a reprodução exaustiva das mulheres escravizadas. O bebê era visto como uma mercadoria. Por 

esse motivo, mantiveram Solitude viva até que seu filho nascesse.  

Dessa forma, este trabalho tenta dar conta de expor um pedaço dessa história através da 

tradução em português. O capítulo foi escolhido porque consideramos a maternidade um tema 

central para manutenção do regime colonial, embora não seja tratado com sua devida 

importância. Os seguintes capítulos tratarão do livro, do capítulo e finalmente do processo 

tradutório vivido; que é muito mais do que só transportar palavras de uma língua para outra. 

 

2 TEXTO FONTE 

2.1 Da Autora 

Arlette Gautier é socióloga, pesquisadora, professora da Universidade Bretanha 

Ocidental, membra do centro de pesquisa Breton and Celtic e doutora pela Ecole des hautes 

etudes en sciences sociales. Tem como principal objeto de pesquisa a construção de gênero e 

família, assim como direitos sexuais e reprodutivos. As teses de Gautier exploram o papel das 

mulheres em longos períodos e diferentes contextos, que vão da escravidão até o pós 

colonialismo. Ela se aprofunda nas questões de formação social das Antilhas francófonas, 

explora seu sistema escravocrata e a suas estruturas familiares, sobretudo a participação das 

mulheres escravizadas. Para ela, as famílias escravizadas foram um objeto explorado, sobretudo 

centrado nas suas estruturas e não focadas na mãe. As famílias escravizadas das Antilhas se 

caracterizam pela multiplicidade das uniões, sua instabilidade, mas no fim das contas o que 

prevalece é a relação mãe e filho.  

As exigências econômicas dos colonos ao longo dos séculos têm como alvo a 

capacidade reprodutiva e sexual das mulheres escravizadas, assunto pouco explorado nos 

estudos sobre as Antilhas francófonas. Portanto, Gautier tenta através da sua obra Les Sœurs de 

Solitude : Histoire des Esclaves Femmes aux Antilles Françaises, que posteriormente virou Les 

Soeurs de Solitude : Femmes et esclavage aux Antilles du XVIIe au XIX siècle, colocar as 

mulheres escravizadas como protagonistas desses estudos.  



   

 

  11 

 

Sua obra explora as diferenças culturais da França e da África. Com a imposição da 

cultura cristã europeia, os colonos geraram um apagamento das manifestações culturais 

africanas, que eram diversas, já que as pessoas escravizadas vinham de diferentes grupos 

étnicos e regiões. Parte dessa imposição surge porque os colonos acreditavam que a alta 

mortalidade e baixa fecundidade eram resultado das práticas sexuais dos africanos e das 

africanas. Os colonos tentavam recompensar o casamento entre escravos com melhores 

condições, porém que se mostraram muito frágeis na prática. Ofereciam uma hierarquia maior 

no trabalho, dinheiro e até alojamentos individuais. Através do casamento, a maternidade 

deveria ser exercitada e igualmente recompensada, às vezes em dinheiro, às vezes em mudas 

de roupa para a mãe e o bebê. A maternidade das mulheres escravizadas se torna o maior foco 

das políticas natalistas, elas produziam a coisa mais importante para os colonos: a mão de obra 

escravizada.   

 

2.2 Do livro  

O livro de Arlette Gautier, Les Soeurs de Solitude: Femmes et esclavagee aux Antilles 

du XVIIe au XIX siècle é estudo de referência sobre a vida das mulheres escravizadas nas 

Antilhas francesas: Guadalupe, Martinica e São Domingos, agora Haiti e República 

Dominicana. Dividida em três partes, explora os efeitos do sistema escravocrata nas mulheres. 

Traça o caminho desde a origem das primeiras migrações de colonos, os resultados das guerras, 

das mudanças de poder e das mudanças políticas até as revoltas das mulheres contra esse 

sistema. 

A primeira parte aborda a origem: são as primeiras migrações dos franceses para as 

Antilhas. Gautier fala sobre as mulheres não escravizadas nesse começo, as mulheres francesas 

e as mulheres caribenhas originárias. A posição das mulheres francesas era difícil de classificar, 

os estudos não mostravam se suas vidas eram gloriosas ou miseráveis. Já as mulheres 

caribenhas, originárias das ilhas, segundo o relato de Dutertre que ficou em Guadalupe de 1640 

a 1647, eram mais escravas dos seus maridos do que companheiras, as “mulheres dos 

selvagens”. As caribenhas faziam todo o trabalho: cuidados domésticos, cuidados maternais, 

alimentação, elas realizavam trabalhos no campo, cuidavam de plantações pessoais, etc. A 

sociedade recém-formada nas Antilhas era majoritariamente masculina, se dava pelas relações 

do mestre com os homens escravizados, era completamente submissa aos costumes de Paris. 

Os mestres estavam mais preocupados em comprar homens por sua força braçal. Assim, a 

desproporção entre homens e mulheres escravizados era grande. 



   

 

  12 

 

A África do século XVII ao XIX se mostra bem diversificada culturalmente. Dentre os 

grupos étnicos que chegaram nas Antilhas da África, estavam os bambaras, bantus, congos, 

iorubás, sererês, uolofes, etc. Gautier aponta que na mesma região podiam existir vários 

costumes diferentes, no entanto, nas Antilhas os mestres reprimiam essa pluralidade cultural 

que vinha da África. O objetivo era moldar as pessoas escravizadas no modelo europeu e 

cristão, já que os senhores consideram muitas práticas, principalmente as sexuais, reprováveis. 

Em 1640, cinco anos depois das formações das colônias, o jesuíta Bouton escreve que 

as pessoas escravizadas faziam o que queriam com suas vidas privadas. Os primeiros registros 

mostram que os europeus ficaram surpresos pela liberdade sexual dos africanos. Gautier coloca 

em dúvida se desproporção facilitava a libertinagem das mulheres ou se elas eram 

sistemicamente estupradas, já que elas eram poucas e os homens muitos. Essa prática era 

repreendida e a tentativa dos colonos de exercitar os casamentos cristãos entre escravizados vai 

crescendo. Em 1660, as primeiras preocupações natalistas surgem.  

A segunda parte desenvolve as maternidades escravizadas, a partir dos casamentos 

impostos pelos senhores. Os senhores consideravam que a causa da baixa natalidade entre os 

escravizados era o tétano neonatal, muito comum entre os mesmos, por sua vez, acreditavam 

ser resultado de práticas sexuais libertinas dos escravizados. Os colonos tentavam impor as 

normas culturais e sociais cristãs e europeias, impedindo manifestações culturais africanas. A 

priori, os colonos não se importavam com a maternidade das mulheres escravizadas, muitas 

vezes elas realizavam os partos em más condições e frequentemente os bebês não sobreviviam: 

de 1664 a 1671 poucos colonos procuravam transformar as mulheres em máquinas de 

reprodução, isso levou a existência de um maior número de mulheres sem filhos. 

A necessidade de novos escravizados mudou o pensamento dos senhores que buscavam 

agora formas de incentivar a gravidez através de gratificações e melhores condições na hora do 

parto. No entanto, as estratégias usadas estavam longe da realidade das Antilhas: as grávidas 

não eram dispensadas do trabalho, no trabalho de parto as condições permaneciam precárias e 

depois de parirem elas não recebiam nenhum suporte. Para compensar a falta de tempo das 

mães para cuidarem dos seus filhos, optou-se que as crianças mais novas fossem cuidadas por 

velhas escravizadas ou por párocos enquanto as mães trabalhavam. A separação da mãe e do 

filho era muito frequente, até com crianças mais novas. 

No final da segunda parte, Gautier apresenta as relações dos homens brancos com as 

mulheres negras. Os homens brancos sozinhos tinham todo o poder econômico e social. A 

posição de poder deles os permitia se aproximar fisicamente das mulheres negras, sem que elas 



   

 

  13 

 

pudessem se recusar: “Les relations entre les hommes blancs et les femmes noires sont un 

élément essentiel du rapport spécifique des femmes à l’esclavage, que ce soit en tant qu’élément 

supplémentaire d’oppression ou que possibilité de sortie du sort commun” (GAUTIER, 2010, 

p. 136). 

A terceira parte do livro trata das armas e das ferramentas. Esse bloco conta com a 

divisão sexual do trabalho e as mulheres em luta. Na divisão sexual do trabalho nos engenhos, 

valorizavam o trabalho masculino, já que entre as mulheres aconteciam muitos acidentes. Nas 

plantações de anil, para tintura, os trabalhos eram desempenhados de forma igual. Nos cafezais, 

existia uma divisão de trabalhos segundo o sexo, os mais leves eram para as mulheres e os mais 

árduos para os homens. A diferença do trabalho feminino e masculino dos escravizados 

sobrepõe a oposição entre resistência e força. O trabalho braçal, de aparato, era dos homens e 

para as mulheres a função de reprodução e os trabalhos pouco qualificados. A hierarquia do 

trabalho permitia aos homens de alcançarem certos privilégios, enquanto as mulheres seriam 

recompensadas pelo seu trabalho reprodutivo. 

 No capítulo sobre as mulheres em luta, as revoltadas surgiam daquelas que preferiam a 

morte do que continuarem escravizadas. Elas cometiam suicídios, cortavam os próprios 

pescoços ou bebiam uma garrafa inteira de Tafiá, bebida com 22% de álcool. O veneno era uma 

arma muito utilizada. Homens e mulheres eram queimados vivos acusados de envenenar seus 

senhores; esses casos aumentam em 1750. As mulheres se revoltavam mais com os senhores 

do que os homens. Elas eram mais corajosas em enfrentar os colonos. Uma outra forma de 

resistir eram as fugas, nas quais as mulheres participam menos. Os escravizados fugitivos eram 

chamados de “marrons”: de 1721 a 1770 em São Domingos 122 homens e só 16 mulheres foram 

“marrons”. Marronage, substantivo masculino, significa: “Action, pour un esclave, de s'evader, 

état d’esclave marron” (CNRTL), ou seja, ação de um escravo escapar. Poucas mulheres eram 

“marrones” em São Domingos no começo do século XVII; elas participam mais dessas fugas 

no final do século.  

Os homens brancos incentivavam que as pessoas escravizadas entregassem os fugitivos, 

o bom comportamento dos homens escravizados era recompensado. Além disso, os colonos 

davam o acesso aos homens negros às armas e às ferramentas, através do trabalho. O trabalho 

masculino assegurava que os homens escravizados tivessem vantagens materiais, garantindo a 

superioridade em relação às mulheres escravizadas. Após a revolução haitiana (de 1791 a 1804), 

a maioria das mulheres acabaram aceitando o monopólio de poder masculino. O trabalho deu o 

acesso para os homens escravizados às armas e ferramentas que foram usadas na revolução. 



   

 

  14 

 

2.3 Do capítulo 

No começo do século XVII, os colonos não incentivavam nenhuma gravidez, eles 

estariam mais preocupados com as despesas que uma criança teria. Calculavam o tempo perdido 

das mães, nos últimos meses da maternidade, e o tempo da amamentação que deixaria elas 

impossibilitadas de trabalhar, além do dinheiro gasto com uma criança que não teria nenhuma 

função nos engenhos até os 15 anos de idade. Antes dessa idade, elas são consideradas muito 

fracas para realizarem qualquer tipo de trabalho. Apesar disso, registros mostram que essas 

crianças já trabalhavam desde os 7-8 anos, ajudando com a semeadura e com o pasto para os 

gados: “Ces arguments sont quelque peu exagérés puisque les enfants dès 7-8 ans ramassent 

des herbes pour les bestiaux, mettent les graines d’indigo dans les trous, etc.” (GAUTIER, 2010, 

p. 87).   

 A Guerra dos Sete anos foi um conflito de 1756 a 1736 entre a Inglaterra e a França 

que foi cessada com o Tratado de Paris de 1763 e cedia territórios para a Inglaterra vitoriosa. O 

capítulo começa com o fim da Guerra dos Sete anos, quando Guadalupe e Martinica são 

recuperadas pela França. O período da guerra parou o comércio dos navios negreiros e deixou 

os colonos à mercê do tráfico, mas os colonos reclamavam que os homens escravizados que 

chegavam, mesmo depois da guerra, eram fracos e não sobreviviam muito tempo. 

Em 1764, os colonos das Antilhas reclamavam da falta de mão de obra escravizada, 

reclamavam ainda que os escravizados não produziam nada desde que as colônias foram 

formadas. Porém, a mortalidade alta era resultado das precárias condições dos escravizados, a 

comida, o trabalho árduo, a moradia e a falta de roupas. A alimentação dos escravizados era 

basicamente arroz, banana, batata e mandioca; a falta de nutrientes causava igualmente a baixa 

fecundidade. Apesar disso, os colonos não assumiam a culpa dessa precariedade, ao invés disso, 

eles culpavam as negras pelas suas práticas sexuais que acreditam levar à baixa fecundidade. 

O resultado da guerra, da mortalidade alta, da baixa fecundidade e natalidade, e as 

exigências dos senhores de escravos, fez surgir uma estratégia dos colonos para incentivar a 

maternidade das escravizadas, disfarçada de mais humanitária. A atitude de mais humanitária 

consistia em melhorar as condições das escravizadas na hora do parto, práticas como convocar 

médicos cirurgiões, ter um espaço apropriado para elas receberem seus bebês e também no pós-

parto. Além de melhorar as condições do parto, os colonos buscavam incentivá-las a terem 

bebês. Por meio de gratificações em forma de dinheiro e roupa para os seus filhos recém-

nascidos. As gratificações em dinheiro eram propostas por diferentes colonos das Antilhas. 



   

 

  15 

 

Os dados mostram que as mulheres evitavam a maternidade e faziam aborto como uma 

forma de resistência aos senhores, então eram acorrentadas, portavam colares de ferro e eram 

punidas severamente. Apesar das práticas com correntes e colares de ferro serem raras, as 

punições para as mulheres que perdiam o bebê, abortavam ou se o bebê nascesse com tétano 

neonatal eram comuns. O mal de sete dias, ou, tétano neonatal, era uma condição muito 

frequente entre os nascimentos dos filhos das mulheres escravizadas, e era o mais punido, 

apesar de ser uma condição a qual a mãe não tinha como controlar. O aborto era igualmente 

punido, sendo espontâneo ou provocado: os colonos açoitavam a mulher e algumas práticas 

deixavam a mulher acorrentada e portando o colar de ferro até engravidar novamente. O colono 

que recomendou as gratificações para as grávidas, Foäche, em 1774, queria que as mesmas 

fossem punidas caso o bebê não sobrevivesse: “Lorsque l’enfant périt, que la punition de 

l’accoucheuse soit le fouet et celle de la mère, le fouet et le collier de fer qu’on doit lui laisser 

jusqu’à ce qu’elle redevienne grosse” (GAUTIER,2010, p. 112).  

Em São Domingos, dois colonos, Delatour e Foäche, começaram a difundir essa ideia 

de humanidade, que era, na verdade, movida pelo benefício monetário que teriam com uma 

grande mão de obra escravizada. O poeta Léonard e o senhor Girod de Chantrans incentivavam 

a gravidez das escravizadas em Guadalupe através de comemorações, festas de batizado e algo 

parecido com o Dia das Mães. Em 1776, o médico Dazille reportou as terríveis condições dos 

escravos, nas suas observações das doenças dos negros e suas causas. Para Dazille: “Partout 

une nourriture insuffisante, le défaut de vêtements et un travail au-dessus de leurs forces font 

périr le produit annuel de la génération des nègres et l’objet de l’importation” (GAUTIER, 

2010, p.88). Então, a falta de nutrientes, roupas e o trabalho excessivo era o que causava a morte 

e a baixa fecundidade entre os e as escravizadas. Os colonos queriam amenizar essas situações 

e favorecer a gravidez para que eles tivessem mais mão de obra escravizada e gastassem menos 

comprando novos escravizados. Antes, em 1774, Delatour foi o primeiro colono a propor 

recompensa de 15 libras para mãe quando o bebê fosse batizado e mais 15 quando fosse 

desamamentado. Essa prática foi difundida ao longo das décadas e virou a recompensa mais 

usada pelos senhores.  

Os cuidados com os recém-nascidos ficam em alta a partir de 1784: não colocar as mães 

para trabalhar arduamente durante a gravidez, como o dono do cafezal Laborie que impedia as 

mulheres de terem grandes fardos nesse período, abandonando práticas usadas por outros 

colonos das Antilhas. Os hospitais se multiplicavam nas plantações, incluindo uma sala especial 

para o trabalho de parto, e as doenças, principalmente as venéreas, estavam sendo mais 



   

 

  16 

 

cuidadas. Em São Domingos, em 1785, e nas Ilhas Barlavento, em 1786, foi acordado que o 

horário de trabalho do nascer do sol até meio dia e das 14 horas até o final do dia agora seria 

diferente para as grávidas: do nascer do sol até às 11 horas e das 13 horas até meia hora antes 

do sol se pôr. Elas teriam duas horas e meia a mais de descanso do que os outros escravos. 

Poyen de Sainte-Marie aconselhava que elas parassem de trabalhar com 7 meses de gravidez 

até o desmame. Esse colono de Guadalupe publicou um livro sobre os conselhos de um velho 

plantador para novos agricultores, com instruções das práticas de casamento entre escravizados 

e da maternidade das escravizadas. 

A exploração do corpo feminino no sistema escravocrata é frequente; os colonos tinham 

um objetivo com os corpos das escravizadas: elas tinham de produzir mais mão de obra, não 

importava se eram capazes ou não. Na realidade, a maioria das mulheres tinha só um filho, às 

vezes dois. Gautier aponta que os colonos viam essas mulheres como poedeiras. As galinhas 

poedeiras são aquelas que colocam muitos ovos. Além disso, entre os colonos existiam práticas 

raras de estábulo humano, lugar para reprodução de cavalos, mas com pessoas escravizadas.  

Por fim, conclui-se que a tentativa incansável dos colonos de ter uma grande mão de 

obra escravizada não beneficiava ninguém além deles mesmos. O dinheiro oferecido para as 

mães era inferior ao dos próprios colonos ou médicos que ajudavam no parto, as parteiras 

recebiam pouco por seu trabalho. As propostas eram frágeis e não encantavam nenhuma 

escravizada da forma que os senhores esperavam. Poucas mulheres nessa condição conseguiam 

se beneficiar dessas ações. O destino das mulheres que abortavam, espontaneamente ou de 

forma induzida, ou que perdiam os filhos para o mal de sete dias, eram açoitadas e amordaçadas 

ou queimadas vivas. As que tinham filhos sobreviventes eram frequentemente separadas deles, 

apesar do incentivo ao amor materno. Nenhuma dessas situações era humanitária. Nada parecia 

uma vantagem ou um benefício, só mais trabalho forçado. 

 

3 TEXTO ALVO 

3.1 Projeto de Tradução 

Antes do trabalho, escolhemos um texto sobre gênero em francês que não tivesse sido 

traduzido ainda. A escolha foi da professora Susana Martínez Martínez que usou esse texto no 

capítulo Silêncios na história silenciada do livro Pensando as Américas desde o Caribe1. O 

meu foco principal era fazer um trabalho com um texto sobre gênero ou feminismos que tivesse 

sido pouco explorado. Les Soeurs de Solitude foi escolhido por esses dois motivos: não tinha 



   

 

  17 

 

sido traduzido ainda e documenta a vida das mulheres escravizadas nas Antilhas francesas, tema 

menos explorado na escravatura e tampouco desde os estudos feministas. 

Primeiramente, lemos o livro inteiro para escolher, destacando partes que nos 

chamavam a atenção; foram muitas, mas no final decidimos traduzir a parte da maternidade 

escravizada. O capítulo Faire désirer la maternité trata das políticas de incentivo à maternidade 

através de ações que disfarçavam melhorar a qualidade de vida das mulheres escravizadas. A 

parte que nos chamou atenção foi a de transformar a mulher escravizada em uma máquina de 

reprodução da mão de obra escrava explicitamente, recompensá-la com muito pouco dinheiro 

e com uma liberdade que poderia ser revogada a qualquer momento em troca dos seis ou mais 

filhos que ela deveria dar para o senhor.  

Depois de nos aprofundar nesse capítulo, começamos o processo de tradução. Fizemos 

uma transcrição completa do capítulo no Word e depois com o texto completo, usamos um 

CatTool, ferramenta de tradução chamada Smartcat que possibilita ver o texto de chegada e o 

texto de partida lado a lado, permite comentários, mostra a porcentagem da tradução e separa o 

texto em pequenos segmentos textuais. 

 A primeira versão da tradução foi feita com a ajuda de dicionários online como Caldas 

Aulete, Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, Larousse e com tradutores como 

DeepL, Infopédia, Linguee e Reverso, além das sugestões de tradução do Smartcat. Depois de 

concluída, foi revisada pela professora com ajuda do WorldReference, do francês para o 

espanhol, já que o site não tem o par de línguas português francês. Cada segmento foi corrigido, 

dando início à segunda versão da tradução. 

Os vários desafios encontrados durante o processo de traduzir esse texto serão discutidos 

ao longo deste bloco. Destacaramos as dificuldades e nossasescolhas para resolvê-las. 

Apresentarei vocabulários indispensáveis para o projeto e depois palavras menos frequentes 

que demandaram igualmente uma pesquisa mais profunda, bem como a comparação do texto 

de partida em francês e o texto de chegada em português. Busquei palavras que tivessem o 

mesmo sentido para esse trabalho. Essa parte será dividida em quadros por palavras com o texto 

original e a tradução. Cada uma terá a palavra em francês, sua definição do dicionário francês, 

a escolha de tradução e a definição do dicionário em português, usando exemplos do texto de 

chegada e do texto de partida. 

 



   

 

  18 

 

3.2 Vocabulário relacionado a maternidade  

O vocabulário da maternidade é extremamente importante para a tradução desse 

capítulo. O tema central é a maternidade escravizada, portanto apresentarei algumas palavras 

em francês com suas definições de dicionário lado a lado com a alternativa em português que 

será usada na tradução final.  

Tabela 1 

Accouchée Parturiente 

− Femme qui vient d’accoucher (CNRTL) − Diz-se de mulher ou animal que está prestes 

a parir, em trabalho de parto, ou que acaba de 

parir. (Caldas Aulete) 

 

A palavra accouchée vem do verbo accoucher, que significa parir, accouchemment é o parto e 

a mulher responsável por receber o bebê é a accoucheuse, ou seja, parteira. 

 

Tabela 2 

Texto de partida 

(francês) 

Texto de chegada  

(português brasileiro) 

“En revanche, les récompenses attribuées aux 

sage-femmes et les conseils adéquats donnés 

aux jeunes accouchées ont pu avoir des effets 

positifs.” 

“Por outro lado, as recompensas concedidas 

às parteiras e os conselhos adequados para as 

jovens parturientes podiam ter efeitos 

positivos.” 

 

Tabela 3 

Accoucheuse, sage-femme Parteira 

− Femme qui habituellement aide à 

accoucher  (CNRTL) 

− Mulher que assiste aos partos e ministra 

primeiros socorros às parturientes. (Caldas 

Aulete) 

 

As parteiras tinham um papel essencial para a sobrevivência e primeiros cuidados do recém-

nascido, quando o bebê nascia com tétano neonatal, as parteiras eram responsabilizadas e 

punidas, assim como as mães.  

 

Tabela 4 

Texto da partida  

(francês) 

Texto de chegada  

(português brasileiro) 



   

 

  19 

 

“Les planteurs en donnent pour preuve 

l’efficacité des remèdes employés ainsi que 

l’absence de tétanos chez les enfants blancs 

et chez les maîtres qui punissent sévèrement 

les mères et les accoucheuses lorsque les 

enfants en meurent.” 

“Os plantadores dão provas da eficácia dos 

remédios utilizados assim como a ausência 

de tétano entre as crianças brancas e entre os 

senhores, que puniam severamente as mães e 

as parteiras quando as crianças morriam.” 

 

Tabela 5 

Enceinte Grávida 

− Qui est en état de grossesse.  

 Être enceinte de (qqn). Attendre un enfant de 

(quelqu'un) (CNRTL) 

− Mulher gestante. (Caldas Aulete) 

  

Tabela 6 

Texto de partida 

 (francês) 

Texto de chegada 

 (português brasileiro) 

Les négresses enceintes ou nourrices ne 

travailleront que modérément, après le lever 

du soleil jusqu’à 11 heures ; elles reprendront 

à 13 heures et cesseront une demi-heure avant 

le coucher du soleil. 

As negras grávidas ou amas de leite só 

trabalharão moderadamente, depois do 

nascer do sol até às 11; elas retomam às 13 

horas e pararão meia hora antes do pôr do sol. 

 

Tabela 7 

Grossesse Gravidez 

− État d'une femme enceinte et durée de cet 

état. (CNRTL)  

− Estado da mulher, e das fêmeas em geral, 

em que o feto se desenvolve dentro da mãe; 

(Caldas Aulete) 

 

Tabela 8 

Texto de partida 

 (francês) 

Texto de chegada 

 (português brasileiro) 



   

 

  20 

 

“Ils « calculent la perte de temps de la mère 

pendant la grossesse pendant qu’elle nourrit, 

laquelle estimée en argent surpasse déjà la 

valeur de l’enfant...” 

 

“Eles "calculam a perda de tempo da mãe 

durante a gravidez e durante a amamentação 

que estimada ultrapassa o valor da criança...” 

 

 

O aborto em francês é fausse couche, se traduzimos literalmente seria um “falso parto”. 

No livro esses abortos não apresentam a distinção de aborto provocado ou involuntário porque 

pela perspectiva dos colonos todo aborto era provocado pelas mulheres escravizadas até que 

fosse provado o contrário. Portanto traduzimos apenas como aborto. 

 

Tabela 9 

Fausse couche Aborto 

− Fausse couche. Avortement involontaire. 

Elle fit un jour une fausse couche en tombant 

dans l'appartement ivre morte (CNRTL) 

 

− Ação ou efeito de abortar; abortamento 

− Interrupção natural de uma gravidez 

− Ação ou resultado de provocar o fim e 

uma gravidez (Caldas Aulete) 

 

Tabela 10 

Texto de partida 

 (francês) 

Texto de chegada 

 (português brasileiro) 

“La négresse déclarée grosse et reconnue 

pour telle qui fait une fausse couche sans le 

déclarer doit être punie du fouet et du collier 

de fer jusqu’à ce qu’elle redevienne grosse.” 

“A negra declarada grávida e reconhecida por 

ter feito aborto sem o declarar deve ser 

punida de e com colar de ferro até que ela 

volte a ficar grávida.” 

 

As nourrices são mulheres escravizadas que amamentam sua própria criança ou uma 

outra criança, no texto não temos a informação se toda nourrice era encarregada de amamentar 

outra criança. No Brasil, o termo ama de leite remete à essa função de amamentar outra criança, 

no entanto, a definição mostra que a ama leite é uma mulher encarregada de amamentar alguma 

criança. 

 

 



   

 

  21 

 

Tabela 11 

Nourrice Ama de leite  

 − Femme qui nourrit un enfant.  

 − Femme qui nourrit un enfant de son lait.  

 Nourrice sur lieu(x). Femme qui nourrit 

l'enfant d'une autre à domicile. (CNRTL) 

− Mulher encarregada de amamentar alguma 

criança: Ama de leite. (Caldas Aulete) 

 

 

Tabela 12 

Texto de partida 

 (francês) 

Texto de chegada 

 (português brasileiro) 

Les négresses enceintes ou nourrices ne 

travailleront que modérément, après le lever 

du soleil jusqu’à 11 heures ; elles reprendront 

à 3 heures et cesseront une demi-heure avant 

le coucher du soleil... 

As negras grávidas ou amas de leite só 

trabalharão moderadamente, depois do 

nascer do sol até às 11; elas retomam às 3 

horas e param meia hora antes do pôr do sol. 

 

Mal de mâchoire  

Nos dicionários monolíngues em francês usados neste trabalho não há definição para a 

expressão mal de mâchoire, mas a autora do texto, Arlette Gautier, explica que “Le nom 

médical du mal de mâchoire est le tétanos ombilical” (GAUTIER, 2010, p.98), o nome 

científico seria tétano neonatal, doença infecciosa grave que acomete recém-nascidos, 

associada a esterilização de ferramentas para o parto ou do umbigo. O mal de mâchoire seria 

um dos sintomas do tétano neonatal, aquele de constringir o maxilar, o que impede os bebês de 

amamentarem. No Brasil, o nome popular do tétano neonatal é mal de sete dias. 

 

Tabela 13 

Texto de partida 

 (francês) 

Texto de chegada 

 (português brasileiro) 

Les châtiments les plus effrayants ont été 

employés en conséquence contre les mères 

dont les enfants sont morts du mal de 

mâchoire. Un grand nombre de ces 

Os castigos mais são assustadores são contra 

as mães cujas crianças morreram do mal de 

sete dias. A maioria delas infelizmente 



   

 

  22 

 

malheureuses a péri dans les flammes, 

d’autres ont expiré dans des supplices plus 

lents 

morreram queimadas, as outras faleciam em 

torturas mais lentas. 

 

 

3.3 Vocabulário sobre espaços e habitações 

O vocabulário dos espaços traz os lugares onde os escravizados trabalhavam e 

habitavam. A maioria das pessoas escravizadas faziam trabalho braçal nas plantações de café, 

cana de açúcar e índigo.  

Apesar de existir a equivalência entre atelier em francês e ateliê em português, 

remetemos a um ambiente de artesãos, mas na obra o sentido é outro. O sentido era o de um 

local de trabalho que não era exatamente nas plantações, onde a maioria do trabalho escravizado 

acontecia. Por esse motivo, optamos pela escolha de opifício para manter a fidelidade ao sentido 

que Gautier tentar passar. 

 

Tabela 14 

Atelier Opifício 

− Local où plusieurs ouvriers sont rassemblés 

pour travailler; secteur d'une entreprise où 

s'exécutent les tâches matérielles de 

fabrication et de réparation, par opposition 

aux bureaux, aux entrepôts, etc. (CNRTL) 

− Trabalho; fatura; construção. a; (Caldas 

Aulete) 

Do latim opificĭum,ĭi 'execução de uma obra 

ou trabalho' (Oxford) 

 

 

Tabela 15 

Texto de partida 

 (francês) 

Texto de chegada 

 (português brasileiro) 

“Les colons ne peuvent plus attendre la 

montée des enfants dans les grands 

ateliers...” 

 

“Os colonos não podiam mais esperar o 

desenvolvimento de crianças nos grandes 

opifícios...” 

 

 

 



   

 

  23 

 

Tabela 16 

Bourgs Aldeia 

− Agglomération rurale moins importante 

que la ville où se tient ordinairement le 

marché des villages environnants (CNRTL) 

− Pequena povoação, menor que a vila.; 

povoado (Caldas Aulete) 

 

Tabela 17 

Texto de partida 

 (francês) 

Texto de chegada 

 (português brasileiro) 

Dans les bourgs avec une bonne police, on 

pourrait y tenir la main ; dans les habitations 

qui sont dispersées, dans les campagnes, la 

police est fort difficile. Un seul moyen : 

former dans les bourgs de chaque quartier...  

Nas aldeias com uma boa polícia, poderia ser 

controlado; nas casas que são dispersas nos 

campos, o policiamento é mais difícil. Só 

existe um meio: Formar nas aldeias de cada 

colônia... 

 

Os indigueiros são plantações de índigo, planta da qualse extrai matéria prima para a 

tintura.  

 

Tabela 18 

Indigoterie, indigotier Plantação de índigo, indigueiro 

− Terre sur laquelle on cultive les indigotiers.  

− Usine dans laquelle on prépare l'indigo.  

− Arbuste des pays chauds de la famille des 

légumineuses papilionacées des feuilles 

duquel on extrait l'indigo. 

− Ouvrier travaillant dans une indigoterie 

(CNTRL) 

− Designação comum, extensiva a diferentes 

plantas do género Indigofera, da família das 

Leguminosas, próprias de regiões tropicais e 

subtropicais, das quais se extrai o índigo ou 

anil, sendo também conhecidas por anileira, 

índigo, indigoteiro, etc. 

(Caldas Aulete) 

 

Tabela 19 

Texto de partida 

 (francês) 

Texto de chegada 

 (português brasileiro) 

Ainsi sur la sucrerie de Foäche où il y a 282 

hommes et 201 femmes ou sur l’indigoterie 

Assim era no engenho de Foäche, onde tinha 

282 homens e 201 mulheres, ou no 



   

 

  24 

 

Belin-Desmarais dont le gérant n’achète que 

des hommes vu le travail qu’il y a à faire 

indigueiro Belin-Desmarais, cujo feitor só 

comprava homens, visto o trabalho que 

fariam. 

 

 

Tabela 20 

Habitation Habitação, Vivenda, Distrito 

− Fait d'habiter un endroit de façon durable.  

 −  Lieu (clos) couvert où l'on habite. 

(CNRTL) 

− Lugar onde se vive; casa; habitação; 

moradia; residência; 

(Caldas Aulete) 

 

Tabela 21 

Texto de partida 

 (francês) 

Texto de chegada 

 (português brasileiro) 

Sur l’habitation Montrouis, une femme 

nourrice et de deux à quatre femmes 

enceintes sont exemptées de travail du 1er 

février 1790 au 31 janvier 1791 

No distrito Montrouis, uma ama de leite e de 

duas a quatro grávidas foram isentas de 

trabalho de 1° de fevereiro de 1790 até 31 de 

janeiro de 1791 

 

Tabela 22 

Plantation Plantação 

− Action de planter; résultat de cette action. 

− Action d'enfoncer quelque chose dans la 

terre; résultat de cette action (CNRTL) 

 

 

− Ação ou resultado de plantar; plantio; 

semeadura 

− Terreno plantado; lavoura; lavra; roçado; 

seara 

− Aquilo que se plantou; lavoura; lavra 

(Caldas Aulete) 

 

Tabela 23 

Texto de chegada 

 (francês) 

Texto de partida 

 (português brasileiro) 

“« De nombreuses femmes esclaves ont eu un 

statut privilégié sur la plantation »” (p. 224). 

"Muitas escravas tinham um status 

privilegiado na plantação" (p. 224) 



   

 

  25 

 

Tabela 24 

Sucrerie Engenho de açúcar 

− Établissement où l'on extrait le sucre de la 

betterave, ou de la canne à sucre; p. ext., 

établissement où on raffine le sucre.  

Industrie sucrière. (CNRTL) 

− Bras. Moenda de cana-de-açúcar 

− Bras. Fazenda onde se cultiva cana e 

fabrica açúcar (Caldas Aulete) 

 

Tabela 25 

Texto de partida 

 (francês) 

Texto de chegada 

 (português brasileiro) 

“Ainsi, à Saint-Domingue, le personnel de la 

sucrerie Cottineau est entièrement renouvelé 

de 1760 à 1778” 

 

“Assim, em São Domingos, o pessoal do 

engenho Cottineau é inteiramente renovado 

de 1760 a 1778” 

 

 

3.4 Vocabulários sobre os cargos masculinos  

Essa parte apresenta os cargos dos colonos na sociedade escravocrata. A maioria são 

posições que só os colonos poderiam ter, com exceção da capatazia que poderia ser conquistada 

pelos homens escravizados. 

 

Tabela 26 

Commandeur  Capataz 

Un commandeur est un individu chargé de 

diriger un groupe d'esclaves travaillant sur les 

plantations coloniales. (Wikipédia) 

  

− Chefe de grupo de trabalhadores 

− Administrador de fazenda 

− Encarregado de capatazia 

− Pessoa que atua como subchefe (Caldas 

Aulete) 

A escolha de tradução foi feita para mostrar que um homem escravizado conseguiria 

atingir o cargo de capataz por seu bom comportamento que resulta igualmente na sua liberdade.  

 

 

 



   

 

  26 

 

Tabela 27 

Texto de partida  

(francês) 

Texto de chegada  

(português brasileiro) 

Un de ces commandeurs, Bernard, sera 

affranchi pour son comportement contre les « 

brigands » en 1793 et pour les soixante 

enfants qu’il aura sur la plantation 

“Em 1793, um desses capatazes, Bernard, foi 

libertado pelo seu comportamento contra "os 

bandidos" e pelos sessenta filhos que ele teve 

na plantação” 

 

Os feitores estão acima dos capatazes, seu cargo é maior, como administrador dos engenhos, 

mas abaixo dos senhores de escravos. 

 

Tabela 28 

Gérant  Feitor 

− Personne chargée de gérer une affaire pour 

le compte d'autrui et moyennant une 

rémunération (salaire ou participation aux 

bénéfices) 

− Gérant (de société). Personne chargée 

d'administrer une société civile, en nom 

collectif, en commandite ou à responsabilité 

limitée ou encore, une coopérative” 

(CNRTL) 

 

 

− Bras. Hist. Capataz de fazenda com mão 

de obra escrava 

− Pessoa que administra bens alheios 

(Caldas Aulete) 

 

Tabela 29 

Texto de partida  

(francês) 

Texto de chegada 

 (português brasileiro) 

“Le motif invoqué sur l’habitation Bretton-

Deschapelles est l’encouragement à terme de 

la population mais le gérant d’une caféière 

aux Matheux explique que les pertes 

d’Africaines sont moins grandes.” 

“O motivo apresentado na plantação Bretton-

Deschapelles é encorajar a população, mas o 

feitor de um cafezal no Matheux explica que 

as perdas de Africanas são menores.” 

 



   

 

  27 

 

O senhor de escravo é a pessoa que compra e vende mão de obra escravizada, são donos dos 

cafezais, engenhos e indigueiros. Na hierarquia de cargos o senhor é quem está acima e 

comanda o resto, feitores e capatazes são seus subordinados.  

 

Tabela 30 

maître Senhor 

− Personne qui a un pouvoir de 

domination sur les êtres ou les choses. 

− Personne qui a quelqu'un sous sa 

dépendance, sous son autorité. 

− Celui, celle qui a quelqu'un à son 

service (CNRTL) 

− Dono, proprietário (senhor feudal; 

senhor de engenho)  

− Soberano, chefe 

(Caldas Aulete) 

 

Tabela 31 

Texto de partida  

(francês) 

Texto de chegada  

(português brasileiro) 

“Ainsi le fait de n’occuper les femmes 

enceintes qu’aux travaux les moins pénibles 

les derniers temps de la grossesse : le planteur 

caféier Laborie empêche les femmes 

enceintes de porter des fardeaux trop lourds, 

ce qui renseigne sur les pratiques antérieures 

des maîtres !” 

“Alguns parecem óbvios. Assim, surge o fato 

de as mulheres grávidas apenas 

desempenharem trabalhos mais leves nos 

últimos momentos da gravidez: o senhor do 

cafezal Laborie impede as grávidas de 

pegarem fardos mais pesados, isso explica as 

práticas anteriores dos senhores de 

escravos!” 

 

3.5  Outras dificuldades  

 

Este bloco trata das outras dificuldades que tivemos durante a experiência tradutória, 

principalmente aqui explicarei o porquê de não aproximar o texto para a realidade do Brasil. O 

vocabulário deste bloco traz termos que decidi manter na língua original e explicar seu 

significado ao invés de buscar um possível equivalente em português: “No two languages are 

ever sufficiently similar to be considered as representing the same social reality. The worlds in 



   

 

  28 

 

which different societies live are distinct worlds, not merely the same world with different 

labels attached”. (BASSNETT, 1980 p. 34 apud SAPIR, 1930) 

Além disso, para Walter Benjamin, “a fidelidade na tradução da palavra isolada quase 

nunca é capaz de reproduzir plenamente o sentido que elas possuem no original” (BENJAMIN, 

1921 p. 76; tradução: Kampf Lages, 2001). Apesar de serem similares, apresentarem lugares, 

plantações e um sistema escravocrata parecido, existia uma diferença social, histórica e cultural 

entre o Brasil e as Antilhas durante o período colonial: os dois sistemas tinham suas 

especificidades, assim como colonizadores diferentes.  

Deste modo, não optei por traduzir marronage por quilombo. No Brasil, em 1740, o 

Conselho Ultramarino definiu quilombo como: “toda habitação de negros fugidos, que passem 

de cinco, em parte despovoada, ainda que não tenham ranchos levantados e nem se achem pilões 

nele” (SCHMITT et al, 2002. p. 3). Schmitt et al defendem que essa definição clássica do 

quilombo, que se perpetuou até os meados dos anos 70, precisa se atualizar e que é necessário 

redimensionar o próprio conceito de quilombo, já que essa definição clássica não abrange as 

comunidades quilombolas na atualidade. Por outro lado, nas Antilhas francesas, o termo marron 

remete a uma pessoa escravizada que fugiu, então a marronage seria a fuga. Portanto, não seria 

equivalente ao quilombo, já que o quilombo seria um espaço de refúgio nesse contexto, 

enquanto marronage seria a situação em que a pessoa escravizada fugitiva se encontrava. Por 

isso, escolhemos não domesticar o texto, ou seja, aproximá-lo da realidade brasileira. O termo 

permanece como no original com a explicação dele em nota de rodapé. 

 

Tabela 32 

Marron Quilombola 

− [En parlant d'un animal domestique] Qui, 

s'étant échappé, est retourné à la vie sauvage.  

− [En parlant d'un esclave noir des colonies 

d'Amérique, notamment] Qui s'est enfui dans 

les bois afin de vivre en liberté. (CNRTL) 

− Escravo ou escrava refugiados em 

quilombo. (Caldas Aulete) 

 

 

Marronage, Marronnage Quilombo 

− [En parlant d'un animal domestique] Qui, 

s'étant échappé, est retourné à la vie sauvage.  

− Bras. Hist. Lugar escondido ou fortificado 

em que se refugiavam escravos fugidos. 



   

 

  29 

 

Marron(n)age, (Marronage, Marronnage) 

subst. Masc. Action, pour un esclave, de 

s'évader; état d'esclave marron (CNRTL) 

(Caldas Aulete)  

 

 

 

Marronage é igualmente usado para animais que fugiram do ambiente doméstico e 

retornaram para a vida selvagem. É importante observar essa comparação das pessoas 

escravizadas com os animais selvagens, porque era uma prática recorrente para definir pessoas 

escravizadas. Na obra analisada neste trabalho, existem vários exemplos que mostram essa 

prática na época.  

 

Tabela 33 

Texto de partida 

 (francês) 

Texto de chegada  

(português brasileiro) 

mais elle est importante par rapport aux 8 

livres données à l’esclave qui prend un nègre 

marron, c’est-à-dire fugitif, c’est une 

récompense importante pour un esclave mais 

pas extraordinaire 

a comparação é importante as 8 libras dadas 

ao escravo que prende um negro marron, 

quer dizer fugitivo, uma recompensa 

importante para um escravo, mas não 

extraordinária. 

 

Outro exemplo da dificuldade de traduzir esse texto foi o termo libres de savane. Libres 

de savane são antigos escravizados que se libertam dos senhores, mas essa liberdade não era 

regularizada. Assim, é diferente da carta de alforria no Brasil, a qual precisava de aprovação 

jurídica e a pessoa beneficiada deveria andar com esse documento para comprovar sua 

liberdade. Escolhemos traduzir por liberdade de savana porque a própria autora explica do que 

se trata no texto, não necessitando então da inclusão de uma explicação do termo em notas de 

rodapé. 

A definição de libres de savane em L’esclave ou l’étranger absolu. Un état juridique 

nouveau, né dans la plantation esclavagiste à l’époque moderne de Florence Gauthier, diz que 

essa liberdade era condicional e a pessoa escravizada não saía da fazenda do seu antigo senhor. 

 

Tabela 34 

Libres de savane 



   

 

  30 

 

“La liberté de savane qui n’était pas reconnue juridiquement et qui ne conférait pas l’hérédité 

de cette liberté. Le libre de savane n’avait pas le droit de sortir de la plantation et restait 

tributaire des bonnes dispositions de son maître, qui maintenait son pouvoir sur lui, par la 

simple menace de le faire rétrograder dans le groupe des esclaves”. (GAUTHIER, F. 2009. 

p. 308) 

  

Tabela 35 

Texto de chegada 

 (francês) 

Texto de partida 

 (português brasileiro) 

La liberté qui leur est proposée est de « 

savane », c’est-à-dire non officielle, cette 

dernière étant taxée. Surtout cette liberté de 

savane dépend du comportement de l’esclave 

dont Foäche espère ainsi acquérir le soutien. 

A liberdade que é proposta para elas é a de 

"savana", quer dizer não oficial, tributada. 

Sobretudo, essa liberdade de savana 

depende do comportamento do escravo, do 

qual Foäche espera adquirir o apoio. 

 

Os trechos foram selecionados para mostrar as escolhas tradutórias com as definições 

dos dicionários. Aqueles trechos que precisaram mais do que essas definições abraçam o 

pensamento de Paulo Rónai, no que diz que: “Naturalmente, os bons dicionários como esse 

registram em separado as diversas acepções de um vocábulo; mas para tirar deles o proveito 

possível cumpre ter boa dose de desconfiança, que só se adquire no decorrer de longa prática” 

(RÓNAI, 2012 p. 15). Parte dessa desconfiança foi necessária para as escolhas finais da 

tradução. 

 Este capítulo buscou mostrar parte do processo de pesquisa, as dificuldades que 

encontramos durante o caminho e nossas saídas. Cada vocabulário foi importante para a 

construção da tradução final, pois estão ligados ao conteúdo do livro e à época colonial. 

Portanto, nossas escolhas tentaram acolher a outra língua, culturalmente e historicamente, para 

permanecer fiel ao original na medida do possível. 

 

 

4 TEORIA DA TRADUÇÃO  

Este capítulo apresenta as teorias da tradução que usamos para o trabalho e para nos 

guiar nas escolhas tradutórias, a experiência tradutória e as reflexões tiradas dela. Assim, nos 



   

 

  31 

 

apoiaremos nos textos de Benjamin, Berman e nas teorias feministas da tradução para justificar 

essas escolhas.   

Em primeiro lugar, a obra Die Aufgabe des Ubersetzers, escrita por Walter Benjamin e 

traduzida como “A tarefa-renúncia do tradutor” por Susana Kampff Lages em 2001, introduz o 

pensamento filosófico da tradução. A tradução não é a obra, mas é nela que uma obra sobrevive, 

mesmo sem significar nada para o original; o autor tenta definir a tarefa do tradutor a partir 

dessa reflexão. “Essa tarefa consiste em encontrar na língua para qual se traduz a intenção, a 

partir da qual o eco do original é nela despertado” (BENJAMIN, 1921; tradução Kampf Lages, 

p. 74-75). 

 Benjamin, após definir a posição da tradução diante da sua obra original, constrói o 

pensamento da tarefa do tradutor. Para ele, liberar a língua do cativeiro por meio da recriação é 

a tarefa do tradutor. Essa tarefa implica a existência da renúncia. “Se é verdade que fidelidade 

e liberdade na tradução desde sempre foram consideradas tendências contraditórias, mesmo 

essa interpretação mais profunda de uma parece não ser capaz de conciliá-las a ambas; pelo 

contrário, parece retirar toda a legitimidade da outra” (BENJAMIN, 1921; tradução Kampf 

Lages, p.78). A renúncia existe porque uma tradução não consegue ser completamente livre ou 

fiel, deve abrir mão da liberdade e da fidelidade, mas não por completo, as duas devem fazer 

parte da “tarefa-renúncia”. 

Pessoalmente, a tarefa-renúncia de traduzir Les Soeurs de Solitude foi a de tentar ser 

imparcial da mesma forma que a autora fez ao mostrar os dados históricos sobre as mulheres. 

Essa escolha gera uma repulsa maior porque Arlette Gautier, a autora, não explicita qual era o 

sentimento das mulheres escravizadas, mesmo mostrando que suas vidas eram um sofrimento 

interminável, a mulher objeto das políticas humanitárias não tem voz.  

 

Tabela 36 

Texto de partida  

(francês) 

Texto de chegada  

(português brasileiro) 

Un mémoire de 1788 affirme que fouet et 

carcan de fer sont les méthodes des maîtres 

les moins sévères. « Les châtiments les plus 

effrayants ont été employés en conséquence 

contre les mères dont les enfants sont morts 

du mal de mâchoire. Un grand nombre de ces 

malheureuses a péri dans les flammes, 

d’autres ont expiré dans des supplices plus 

lents. » 

Um memorial de 1788 afirma que o açoite e 

o colar de ferro são os métodos dos senhores 

menos severos. "Os castigos mais 

assustadores são contra as mães cujas 

crianças morreram do mal de sete dias. A 

maioria delas infelizmente morreram 

queimadas, as outras faleciam em torturas 

mais lentas.” 



   

 

  32 

 

 

Antoine Berman baseia a sua obra “A Tradução e a Letra ou Albergue do Longínquo” 

(1991) na teoria de Benjamin e tem como fundamento a avaliação da tradução em dois critérios: 

a poeticidade e a eticidade. A eticidade reside no original, portanto, o ato ético consiste em 

reconhecer e em receber o Outro, o Estrangeiro e acolhê-lo. Além disso, a eticidade estipula a 

criatividade exigida pela tradução “que deve colocar-se inteiramente ao serviço da reescrita do 

original na outra língua, e nunca produzir uma sobre-tradução determinada pela poética pessoal 

do tradutor” (BERMAN, 1991, p 39). O projeto poético está em levar o Outro às margens da 

língua para qual se traduz, na sua estranheza, tendo que sacrificar sua “poética” própria. 

O presente projeto de tradução tenta se atentar para esses dois critérios, manter a 

poeticidade na tradução, ou seja, no texto em português, mas acolhendo o texto de partida, em 

francês, assim como tenta ser fiel às escolhas de Gautier, principalmente a de causar, de certa 

forma, uma repulsa na leitura, mediante um estilo distante para relatar com crueza os fatos e a 

vida das mulheres escravizadas nas Antilhas francesas. 

 

Tabela 37 

Texto de partida  

(francês) 

Texto de chegada  

(português brasileiro) 

 Lorsque l’enfant périt, que la punition de 

l’accoucheuse soit le fouet et celle de la mère, 

le fouet et le collier de fer qu’on doit lui 

laisser jusqu’à ce qu’elle redevienne grosse ; 

Quando morre o bebê, que a punição da 

parteira seja o açoite e da mãe, seja o açoite e 

o colar de ferro que deve ficar nela até 

engravidar novamente; 

A luz das teorias de Berman, o processo de acolhimento da língua estrangeira é 

resgatado nas teorias feministas da tradução. Em “Translocalidades: por uma política feminista 

da tradução”, de Cláudia de Lima Costa e Sonia E. Alvarez, procura-se articular o feminismo 

com a tradução. Para as autoras: 

 

Se falar já implica traduzir e se a tradução é um processo de abertura à/ao 

outra/o, podemos dizer que seu contexto é de hospitalidade. Nele, a identidade 

e a alteridade se misturam, tornando o ato tradutório um processo de des-

locamento. Na tradução, há a obrigação moral de nos desenraizarmos, de 

vivermos, mesmo que temporariamente, sem teto para que a/o outra/o possa 

habitar, também provisoriamente, nossos lugares. Traduzir significa ir e vir 

(ALVAREZ e COSTA, 2009. p.739). 

 

 

As escolhas tradutórias desse trabalho procuram se aproximar da teoria feminista da 

tradução a partir do pensamento que deve existir um dever moral do tradutor em acolher a 



   

 

  33 

 

língua estrangeira, ou seja, se abrir para o Outro, se deslocar, ficando sem lar para o Outro 

residir provisoriamente. Somando a teoria feminista, a Tradução Vivida, de Paulo Rónai, traz a 

perspectiva de que um bom profissional tentará se familiarizar com os costumes, história, além 

de se munir da cultura geral.  

Para essa tradução estamos considerando mais de duas culturas, que seriam as línguas 

do texto de partida e do texto de chegada: cultura francesa dos colonos, a cultura africana das 

pessoas escravizadas, a mistura dessas duas nas Antilhas e por fim, a cultura brasileira do texto 

traduzido. Considerando todos esses aspectos, a tradução tenta ao máximo se aproximar do 

estilo da autora.  

A escolha do livro Les Soeurs de Solitude Femmes et esclavage aux Antilles du XVIIe au 

XIXe foi feita por causa da falta de tradução e da temática feminista. A primeira versão da 

tradução foi feita como forma de estruturar o texto. Posteriormente, depois da leitura cuidadosa, 

foram realizadas mudanças devidas a reflexões de pesquisas de cultura, contexto e vocabulário, 

além do apoio das teorias da tradução que ajudaram a esclarecer essas escolhas. 

 

4.1 RELATÓRIO DE TRADUÇÃO 

 

Antes da tradução, foi feita a leitura do livro para escolha do capítulo. Tínhamos a versão 

impressa do livro e foi feita uma transcrição do capítulo inteiro escolhido.  A partir da versão 

transcrita no programa de software word, colocamos o documento na plataforma Smartcat e 

fizemos as primeiras versões da tradução. Após a versão da tradução inteira, com o texto 

traduzido íntegro, foi feita uma última revisão para o resultado final da tradução.  

Parte da dificuldade desse processo de traduzir estava em enxergar o texto inteiro, já 

que a plataforma de tradução separava o texto em segmentos. Então, após as primeiras correções 

do texto inteiro, que chamaremos de primeira versão, foram feitos os primeiros ajustes para a 

segunda versão: a versão final da tradução.  

Logo no começo do capítulo, encontramos alguns desafios. A história começa com o 

fim da Guerra dos Sete Anos e explica sobre a negociação dos franceses com os ingleses, em 

que eles oferecem alguns “arpentes” do Canadá. Esse primeiro desafio foi solucionado com a 

inclusão de uma nota de rodapé explicando que arpente é uma unidade de comprimento ou de 

área.  



   

 

  34 

 

Tabela 38 

Original  1a versão 2a versão 

1764 : la date relève de 

l’histoire militaire et 

politique des îles françaises : 

la Guadeloupe et la 

Martinique, passées sous 

contrôle anglais en 1759 et 

en 1762 à la suite de la guerre 

de sept ans, sont rendues à la 

France, en février 1763 au 

traité de Paris, contre les « 

quelques arpents de neige » 

du Canada, qui vont à 

l’Angleterre victorieuse. 

1764: data que revela a 

história militar e política das 

ilhas francesas: Guadalupe e 

Martinica estavam sob 

controle inglês em 1759 e em 

1762, como resultado da 

Guerra dos Sete Anos, foram 

devolvidas para França em 

fevereiro de 1763 com o 

Tratado de Paris, em troca de 

"alguns terrenos de neve" do 

Canadá que vão para 

Inglaterra vitoriosa. 

1764: data que revela a 

história militar e política das 

ilhas francesas: Guadalupe e 

Martinica estavam sob 

controle inglês de 1759 até 

1762, como resultado da 

Guerra dos Sete Anos, foram 

devolvidas para França em 

fevereiro de 1763 com o 

Tratado de Paris, em troca de 

"alguns arpentes1 de neve" 

do Canadá que vão para a 

Inglaterra vitoriosa. 

 

Ao longo do capítulo, mais dificuldades foram aparecendo além dessas do vocabulário 

e das que necessitaram uma explicação em forma de rodapé. Parte da nossa dificuldade estava 

em tentar se manter fiel ao estilo da autora do original em francês, ao mesmo que esperar atingir 

a poeticidade necessária para a tradução em português. 

Tabela 39 

Original  1a versão 2a versão 

« Les femmes esclaves qui 

auraient engendré en légitime 

mariage et nourri cinq 

enfants de leur couleur 

existants en même temps 

dont le plus jeune aurait sept 

ans faits et l’aîné travaille au 

jardin. »   

"Mulheres escravas que 

estavam envolvidas em um 

casamento legítimo e que 

alimentaram cinco filhos da 

sua cor tendo o mais novo 

sete anos completos e o mais 

velho trabalhando no 

jardim."  

"Mulheres escravas que 

estavam envolvidas em um 

casamento legítimo e que 

alimentaram cinco filhos da 

sua cor tendo o mais novo 

sete anos completos e o mais 

velho trabalhando no jardim 

seriam dispensadas do 

trabalho. "  

 

Tentamos deixar mais compreensíveis trechos, da melhor forma possível, no exemplo da tabela 

acima incluímos na tradução algo que não faz parte do original, mas que entendemos que 

contribui para uma melhor compreensão do contexto. No segmento seguinte podemos ver que 

estamos falando com que idade as pessoas escravizadas estão parando de trabalhar, portanto a 

condição para uma mulher ser dispensada é essa de estar casada com cinco filhos crescidos. 

 



   

 

  35 

 

Tabela 40 

Original  1a versão  2a versão 

« Les femmes esclaves qui 

auraient engendré en légitime 

mariage et nourri cinq 

enfants de leur couleur 

existants en même temps 

dont le plus jeune aurait sept 

ans faits et l’aîné travaille au 

jardin. » Les non-créoles 

auraient dû travailler trente 

ans sans désertion et les 

Créoles de quarante à 

cinquante ans. Ce serait « 

peut-être un moyen de faire 

cesser le tétanos ». Les 

Africaines pourraient être 

libérées à 47 ans et les 

autres à partir de 57 ans, si 

elles avaient eu leur 

premier enfant à 20 ans. 

"Mulheres escravas que 

estavam envolvidas em um 

casamento legítimo e que 

alimentaram cinco filhos da 

sua cor tendo o mais novo 

sete anos completos e o mais 

velho trabalhando no 

jardim." Os não crioulos 

deveriam trabalhar trinta 

anos sem intervalo e os 

Crioulos de quarenta a 

cinquenta anos. Essa seria 

"uma forma de talvez cessar 

o tétano" Essa seria "uma 

forma de talvez cessar o 

tétano". As africanas 

podiam ser liberadas aos 47 

anos e as outras a partir de 

57 anos, caso elas tivessem 

o primeiro filho aos 20 

anos. 

"Mulheres escravas que 

estavam envolvidas em um 

casamento legítimo e que 

alimentaram cinco filhos da 

sua cor tendo o mais novo 

sete anos completos e o mais 

velho trabalhando no jardim 

seriam dispensadas do 

trabalho. " Os não crioulos 

deveriam trabalhar trinta 

anos sem intervalo e os 

Crioulos de quarenta a 

cinquenta anos. Essa seria 

"uma forma de talvez cessar 

o tétano" As africanas 

podiam ser liberadas aos 47 

anos caso elas tivessem o 

primeiro filho aos 20 anos e 

as outras, a partir dos 57 

anos. 

  

Vários trechos foram reescritos, reestruturados para melhorar a recepção da tradução.  

Dessa forma, tentamos iluminar os trechos da melhor maneira. Além da inclusão de notas de 

rodapé com informações extras, a tradução tenta acolher o original mantendo seu sentido. 

Tentamos preservar igualmente a cultura das Antilhas francesas no século XVII ao XIX.   

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Após a leitura do livro, consideramos que o livro é um apanhado histórico, portanto o 

estilo da autora é de não demonstrar sua opinião pessoal sobre os acontecimentos históricos 

durante o capítulo. Gautier reserva um espaço à parte dos dados para suas conclusões e opinião. 

Essa é uma forma de enxergarmos que apesar do tema central serem as mulheres escravizadas 

nas Antilhas, vemos a história através das decisões dos colonos.  

O desconforto que o livro causa parece ser proposital, a exploração do corpo feminino 

escravizado é mostrada de uma forma explicita e deixa claro que elas eram vistas como 

mercadoria, assim como os filhos que deveriam ter. A expectativa de reprodução em massa foi 



   

 

  36 

 

pensada para substituição da mão de obra escravizada. Esse movimento de pensar políticas que 

favorecessem a maternidade foi resultado da alta mortalidade nas Antilhas devido às condições 

precárias das pessoas escravizadas, como falta de vestimenta, alimentos, as torturas e o trabalho 

desgastante.   

A promessa de melhores condições para a gestação, parto e depois durante a 

amamentação eram as mais frágeis possíveis. Os dados mostram que a maioria das mulheres 

escravizadas não tinha mais de dois filhos, portanto, a liberdade concedida para as que criassem 

seis filhos era pouco atingida. As políticas populacionistas não funcionaram de acordo com a 

expectativa dos colonos. 

Ao longo da leitura entramos em contato pela primeira vez com essas informações; 

apesar disso, procuramos ter a sensibilidade de transportar essa história para o português de 

forma fiel ao original. Nossa tradução tentou dar conta de transparecer essas informações de 

forma evidente. 

O presente trabalho se esforçou para realizar uma análise profunda do capítulo sobre a 

maternidade para realizar sua tradução. Tentamos acolher a outra língua e todo o contexto 

cultural e histórico das Antilhas francesas. Ao longo da leitura entramos em contato pela 

primeira vez com essas informações; apesar de ser um assunto novo, procuramos ter a 

sensibilidade de transportar essa história para o português de forma fiel ao original. Nossa 

tradução tentou dar conta de transparecer essas informações de forma evidente. Tivemos como 

finalidade aproximar a teoria feminista da tradução dos estudos de gênero ao mostrar a história 

marginalizada das mulheres escravizadas, apontando que o papel delas é pouco discutido. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ABORTO. In: Caldas Aulete. Disponível em: https://www.aulete.com.br/aborto. Acesso em: 1 

dez 2023  

ACCOUCHÉE. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível 

em: https://www.cnrtl.fr/definition/accouchee. Acesso em: 28 nov 2023 

ACCOUCHEUSE. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível 

em: https://www.cnrtl.fr/definition/accoucheuse. Acesso em: 28 nov 2023 

https://www.aulete.com.br/aborto
https://www.cnrtl.fr/definition/accouchee
https://www.cnrtl.fr/definition/accoucheuse


   

 

  37 

 

ALDEIA. In: Caldas Aulete. Disponível em: https://www.aulete.com.br/aldeia. Acesso em: 1 

dez 2023 

AMA DE LEITE. In: Caldas Aulete. Disponível em: 

https://www.aulete.com.br/ama%20de%20leite. Acesso em: 1 dez 2023 

ATELIER. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível em: 

https://www.cnrtl.fr/definition/atelier. Acesso em: 28 nov 2023 

ALVAREZ, Sonia E. Construindo uma política feminista translocal da tradução. Revista 

Estudos Feministas. Universidade Federal de Santa Catarina. 2009 

ALVAREZ, S. E. Para além da sociedade civil: reflexões sobre o campo feminista. Cadernos 

Pagu, n. 43, p. 13–56, jul. 2014. 

BASSNETT, Susan. Translation Studies. Routledge, 2013 

BENJAMIN, Walter. Die Aufgabe des Ubersetzers, 1921; Tradução Susan Kampf Lages. 

Editora Vozes, 2001. 

BERMAN, Antoine. La traduction et la lettre, ou l’auberge du lointain. A Tradução e a Letra 

ou o Albergue do Longínquo. [Editora] 1991 

BOURGS In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível em: 

https://www.cnrtl.fr/definition/bourgs. Acesso em: 1 dez 2023 

COMMANDEUR. In: Wikitionnaire, Wikipédia. Disponível em: 

https://fr.wiktionary.org/wiki/commandeur_d%E2%80%99esclaves. Acesso em: 5 dez 2023 

CAPATAZ In: Caldas Aulete. Disponível em: https://www.aulete.com.br/capataz. Acesso em: 

1 dez 2023 

COSTA, Cláudia de Lima. Feminismo e Tradução Cultural: Sobre a Colonialidade do Género 

e a Descolonização do Saber e a Descolonização do Saber. Portuguese Cultural Studies Vol. 4. 

Universidade Federal de Santa Catarina. 2012 

COSTA, Claudia de Lima; ALVAREZ, Sonia E. A circulação das teorias feministas e os 

desafios da tradução. Revista Estudos Feministas, v. 21, p. 579-586, 2013. 

COSTA, C. DE L.; ALVAREZ, S. E. Translocalidades: por uma política feminista da tradução. 

Revista Estudos Feministas, v. 17, n. 3, p. 739–742. 2009. 

https://www.aulete.com.br/aldeia
https://www.aulete.com.br/ama%20de%20leite
https://www.cnrtl.fr/definition/atelier
https://www.cnrtl.fr/definition/bourgs
https://fr.wiktionary.org/wiki/commandeur_d%E2%80%99esclaves
https://www.aulete.com.br/capataz


   

 

  38 

 

ENCEINTE. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível em: 

https://www.cnrtl.fr/definition/enceinte. Acesso em: 28 nov 2023 

ENGENHO. In: Caldas Aulete. Disponível em: https://www.aulete.com.br/engenho. Acesso 

em: 1 dez 2023 

FAUSSE COUCHE. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. 

Disponível em: https://www.cnrtl.fr/definition/couche#:~:text=Fausse%20couche.,1120). 

Acesso em: 28 nov 2023 

FEITOR. In: Caldas Aulete. Disponível em: https://www.aulete.com.br/feitor. Acesso em: 1 

dez 2023 

GAUTIER, Arlette. Les Sœurs de Solitude : Femmes et esclavage aux Antilles du XVIIe au 

XIXe siècle. Université de Rennes. 2010  

GATHIER, Florence. L’esclave ou l’étranger absolu. Un état juridique nouveau, né dans la 

plantation esclavagiste à l’époque moderne. in Pilar González-Bernaldo, Manuela Martini, 

Marie-Louise Pelus-Kaplan (dir.), Étrangers et sociétés. Presses universitaires de Rennes, 2009 

GÉRANT. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível em: 

https://www.cnrtl.fr/definition/g%C3%A8rant. Acesso em: 28 nov 2023 

GRÁVIDA. In: Caldas Aulete. Disponível em: https://www.aulete.com.br/gr%C3%A1vida. 

Acesso em: 1 dez 2023 

GRAVIDEZ. In: Caldas Aulete. Disponível em: https://www.aulete.com.br/gravidez. Acesso 

em: 1 dez 2023 

GROSSESSE. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível em: 

https://www.cnrtl.fr/definition/grossesse. Acesso em: 28 nov 2023 

INDIGUEIRO. In: Caldas Aulete. Disponível em: https://www.aulete.com.br/indigueiro. 

Acesso em: 1 dez 2023  

INDIGOTIER. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível 

em: https://www.cnrtl.fr/definition/indigoterie. Acesso em: 28 nov 2023 

INDIGOTERIE. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível 

em: https://www.cnrtl.fr/definition/indigoterie. Acesso em: 28 nov 2023 

https://www.cnrtl.fr/definition/enceinte
https://www.aulete.com.br/engenho
https://www.cnrtl.fr/definition/couche#:~:text=Fausse%20couche.,1120
https://www.aulete.com.br/feitor
https://www.cnrtl.fr/definition/g%C3%A8rant
https://www.aulete.com.br/gr%C3%A1vida
https://www.aulete.com.br/gravidez
https://www.cnrtl.fr/definition/grossesse
https://www.aulete.com.br/indigueiro
https://www.cnrtl.fr/definition/indigoterie
https://www.cnrtl.fr/definition/indigoterie


   

 

  39 

 

HABITATION. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível 

em: https://www.cnrtl.fr/definition/habitation. Acesso em: 28 nov 2023 

HABITAÇÃO. In: Caldas Aulete. Disponível em: 

https://www.aulete.com.br/habita%C3%A7%C3%A3o. Acesso em: 1 dez 2023 

MARTÍNEZ MARTÍNEZ, Susana. Migrantes haitianas y venezolanas en São Sebastião, 

Brasilia: capacidades de agencia y sentimientos de pertenencia. Universidade de Brasília. 2020 

MARTÍNEZ MARTÍNEZ, Susana; PESSATO, Ana; RODRIGUES, Simone. Silêncios na 

história silenciada. In: RODRIGUES, Simone; IGREJA, Rebecca. Pensando as Américas desde 

o Caribe. Curitiba: Editora CRV, p. 215-234, 2018. 

MAÎTRE. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível em: 

https://www.cnrtl.fr/definition/ma%C3%AEtre. Acesso em: 28 nov 2023 

MARRON. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível em: 

https://www.cnrtl.fr/definition/marron. Acesso em: 28 nov 2023 

MARRONAGE. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível 

em: https://www.cnrtl.fr/definition/marronage. Acesso em: 28 nov 2023 

NOURRICE. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível em: 

https://www.cnrtl.fr/definition/nourrice. Acesso em: 28 nov 2023 

OPIFÍCIO. In: Caldas Aulete. Disponível em: https://www.aulete.com.br/opif%C3%ADcio. 

Acesso em: 1 dez 2023 

PEABODY, Sue. Clio. Femmes, Genre, Histoire, Vol. 33. Arlette GAUTIER, Les Sœurs de 

Solitude : Femmes et esclavage aux Antilles du XVIIe au XIXe siècle. 2011.  DOI: 

https://doi.org/10.4000/clio.10115 

PLANTATION. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível 

em: https://www.cnrtl.fr/definition/plantation. Acesso em: 28 nov 2023 

PLANTAÇÃO. In: Caldas Aulete. Disponível em: 

https://www.aulete.com.br/planta%C3%A7%C3%A3o. Acesso em: 1 dez 2023 

RÓNAI, Paulo. A tradução vivida. 4.ed. - Rio de Janeiro: José Olympio, 2012. 

https://www.cnrtl.fr/definition/habitation
https://www.aulete.com.br/habita%C3%A7%C3%A3o
https://www.cnrtl.fr/definition/ma%C3%AEtre
https://www.cnrtl.fr/definition/marron
https://www.cnrtl.fr/definition/marronage
https://www.cnrtl.fr/definition/nourrice
https://www.aulete.com.br/opif%C3%ADcio
https://doi.org/10.4000/clio.10115
https://www.cnrtl.fr/definition/plantation
https://www.aulete.com.br/planta%C3%A7%C3%A3o


   

 

  40 

 

SCHMITT, A.; TURATTI, M. C. M.; CARVALHO, M. C. P. DE. A atualização do conceito 

de quilombo: identidade e território nas definições teóricas. Ambiente & Sociedade, n. 10, p. 

129–136, jan. 2002 

SUCRERIE. In: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, 2012. Disponível em: 

https://www.cnrtl.fr/definition/sucrerie. Acesso em: 28 nov 2023 

VIVENDA. In: Caldas Aulete. Disponível em: https://www.aulete.com.br/vivenda. Acesso em: 

1 dez 2023 

 

  

https://www.cnrtl.fr/definition/sucrerie
https://www.aulete.com.br/vivenda


   

 

  41 

 

 

ANEXO I. TEXTO ORIGINAL  

1. Faire désirer la maternité  

1764 : la date relève de l’histoire militaire et politique des îles françaises : la Guadeloupe et la 

Martinique, passés sous contrôle anglais en 1759 et en 1762 à la suite de la guerre de sept ans, 

sont rendues à la France, en février 1763 au traité de Paris, contre les « quelques arpents de 

neige » du Canada, qui vont à l’Angleterre victorieuse. À partir de cette date, les îles françaises 

vont tenir le premier rang dans le commerce du sucre en dépassant les îles anglaises1. La 

Guadeloupe va enfin prendre son essor et obtenir la quatrième place après Saint-Domingue, la 

Jamaïque et le Brésil2. Mais nouvelles politiques « plus humaines » s’élaborent dont les femmes 

vont être les cibles privilégiées.  

« La raison d’humanité et d’intérêt » 

Un nouveau thème  

Jusque-là les administrateurs reprennent les doléances des colons sur « la disette des nègres » 

et en demandent toujours plus. Pour la seule Guadeloupe, quelque peu oubliée, il est vrai, par 

le commerce français, le Chevalier de Mirabeau voudrait 30 000 esclaves en 1754. En 1763, le 

procureur général Coquille écrit encore qu’« il est essentiel de remplacer les mortalités et 

infirmités annuelles des Noirs que l’on estime au quart en Guadeloupe, le calcul est 

d’expérience ». Mais une nouvelle question apparaît dans cette lettre, souvent citée, du 

gouverneur de la Martinique le 11 avril 1764 : « Un de mes étonnements a toujours été que la 

population de cette espèce n’ait pas produit depuis que les colonies sont formées, non pas de 

quoi se passer absolument des envois de la côte d’Afrique, mais au moins de quoi former un 

fonds dont la reproduction continuelle n’obligerait pas à être toujours à la merci d’un envoi, 

commerce épineux pour celui qui le fait et qui doit à la longue épuiser la source qui l’entretient 

». Ces préoccupations viennent d’en haut puisque le ministre écrit au Comte d’Estaing, nouveau 

gouverneur de Saint-Domingue, le 1er janvier 1764 : « Les colons se plaignent en général qu’ils 

manquent des nègres et qu’en supposant que la colonie en eut le nombre qui lui est nécessaire, 

il lui faudrait tous les ans un replacent de 15 000 Noirs. En imaginant ce fait véritable, il faut 

apparemment qu’il meure 15 000 nègres par an à Saint-Domingue, d’où il résulte 7 000 morts 

au-delà du cours ordinaire de la vie, sans compter les nègres qui doivent naître sur le pays et 

qui doivent naturellement équivaloir le nombre de nègres morts. » La mortalité « normale » 

serait donc de 30,8%o et la réelle de 66%o. « Le comte d’Estaing s’informera exactement de 



   

 

  42 

 

celle de ces causes qui occasionnent le plus dépopulation de nègres afin de le prévenir par le 

moyen le plus convenable. Sa Majesté a déjà envoyé des médecins sur les lieux pour donner 

une attention particulière à ce qui peut intéresser la conservation de leurs vies. » 

L’administration étend ainsi aux îles une nouvelle préoccupation métropolitaine : « L’ami des 

hommes ou traité de la population » de Mirabeau a vingt éditions de 1757 à 1760 et il préconise 

nettement l’accroissement démographique.  

En 1772, conservation et repopulation des esclaves par des « moyens fondés sur l’humanité et 

leurs intérêts personnels » (des colons) sont traités par ceux qui semblent y avoir le moins de 

profit : les juges et consuls de Nantes, représentants du plus importants du plus important port 

négrier français, en réponse, semble-t-il aux récriminations des Antillais. Delatour en 1774 et 

Foache, le grand armateur nantais qui a monté une grosse sucrerie à Jean Rabel, sont les 

premiers colons dont les instructions qui nous sont parvenues portent trace de ces nouveaux 

sentiments « d’humanité et d’intérêt ». Par la suite, ce thème est traité par tous les récits de 

voyageurs, les instructions et les manuels par des habitants, chacun proposant sa méthode selon 

les causes qu’il voit à la dénatalité. Toutes les îles françaises sont touchées : le poète 

guadeloupéen Léonard et l’habitant sucrier Poyen de Sainte-Maire pour l’île émeraude, Fénelon 

et le conseiller Dessales pour la Martinique, mais c’est surtout de Saint-Domingue qu’il s’agit, 

car sa richesse attire le plus de voyageurs.  

D'après nos sources, le mouvement est donc parti de l’administration coloniale pour se diffuser 

largement dans tous les milieux des Antilles d’origine ou de passage, qui écrivent. Mais quel 

est cet intérêt qui explique que l’humanité soit désormais invoquée par tous ? 

 Les causes d’une nouvelle sensibilité  

La conjoncture explique en partie ce changement. En effet, la guerre de sept ans a paralysé le 

commerce négrier pendant quatre ans. Ainsi la Martinique n’alors reçu aucun navire négrier 

nantais et les colons se sont sentis à la merci de la traite. Par ailleurs, les deux cyclones qui ont 

ravagé les îles anglaises vont détourner l’interlope des îles françaises alors que le 

développement des caféières sur les mornes augmente la demande d’esclaves, ce qui va se 

traduire par une forte augmentation des prix. De plus, selon Raynal, « L’Afrique, où les 

Européens vont recruter la population de leurs colonies, leur fournit graduellement moins 

d’hommes ; et en les donnant plus faibles, elle les vend plus cher. Cette mine d’esclaves 

s’épuisera de plus en plus avec le temps. » Ce thème, repris par de nombreux contemporains, 



   

 

  43 

 

est paradoxal puisque les décennies 1761-1770 et 1781-1790 voient les plus importantes 

déportations de captifs africains vers les îles françaises de tout le XVIIIe siècle. 

Les planteurs qui veulent diminuer leur mortalité à l’arrivée les font travailler à part, les 

nourrissent « à la main », c’est-à-dire leur donnent travailler à part, leur nourriture préparée 

pendant six mois à deux ans. Pourtant selon Raynal : « tous les ans la septième partie des nègres 

qu’on y porte de Guinée meurent ». En fait, dans les plaines de Saint-Domingue, l’hécatombe 

est encore plus effrayante : sur la sucrerie Grandhomme de 1764 à 1768, dix des vingt Bossales 

meurent, sur l’habitation Galbaud du Fort la moitié des nouveaux meurent en trois ans. Dans 

les mornes, sur la caféière Guiton de Maulévrier, la mortalité semble plus faible : « seulement 

» 8 décès sur 25 nouveau de 1767 à 1768, soit 32 %. À Bisdary, 5 des 14 nouveaux de Monde, 

ignorant jusqu’au langage usité et le genre de travail auquel on le destine, laissant toujours des 

regrets dans sa patrie, ayant encore à supporter les mauvais traitements des anciens esclaves 

auxquels on le livre pour la forme, mille chagrins l’assiègent à la fois et souvent le conduisent 

au tombeau ». D’ailleurs « la plupart de ceux qui parviennent à une vieillesse malheureuse, sont 

extrêmement bornés, accoutumés dès l’enfance à l’oisiveté, souvent peu propres aux 

occupations qu’on leur destine … ».  

D’où l’éloge du Noir créole : « Le nègre créole, en ouvrant les yeux pour la première fois, voit 

déjà ce qu’il verra toute sa vie. Nourri dans l’esclavage, son esprit s’y moule insensiblement, 

comme son corps par de petits essais se prépare de bonne heure aux plus rudes travaux. » Il faut 

dresser jeunes les corps à obéir, les habituer à cette organisation méthodique du travail qui se 

met en place sur les plantations à partir de 1770, alors que les tâches spécialisées se multiplient. 

Autant que d’économie, c’est de micro-politique qu’il s’agit. Selon Foache, qui sait ce qu‘il 

veut : « non seulement les Noirs créoles sont bien meilleurs que ceux de Guinée mais qui mieux 

est, les enfants forment des familles qui lient les nègres, les attachent au sol et les rendent plus 

facile à conduire ». De même le conseiller martiniquais apprécie que les Créoles « apprennent 

de bonne heure à chérir leur joug ». La « repopulation » doit permettre au maître de modeler 

les esclaves selon ses besoins. 

Les obstacles  

À lire tous ces avantages, on est surpris du peu d’enfants sur les plantations. Les difficultés 

peuvent être du ressort des colons ou des esclaves : selon l’analyse qui en est faite, les politiques 

suivies seront différentes.  



   

 

  44 

 

Il paraît évident a priori que les colons soient au moins favorables aux naissances sur leurs 

plantations, comme ils l’étaient XVIIe siècle, mais il semble qu’à partir de 1730 « avec la mise 

en culture des quartiers nouveaux, l’établissement de nombreuses sucreries, le problème de la 

main-d'œuvre devient pressant... Les colons ne peuvent plus attendre la montée des enfants dans 

les grands ateliers... La présence des enfants passe plutôt pour un embarras ». Certains habitants 

trouvent trop élevé le prix auquel l’enfant revient. Ils « calculent la perte de temps de la mère 

pendant la grossesse pendant qu’elle nourrit, laquelle estimée en argent surpasse déjà la valeur 

de l’enfant, ils calculent encore les risques de le perdre, sa nourriture et son entretien jusqu’à 

l’âge où il peut être utile et croient ensuite trouver du bénéfice à remplacer les nègres qui lui 

manquent par des nègres nouveaux, en âge de travailler ». En outre, les enfants qui naissent 

sont jugés « un fort grand objet de dépense. Pendant les dix premières années, ils ne rendent 

aucune espèce de service et de très faibles pendant les quatre ou cinq ans suivants, néanmoins 

on les nourrit, on les entretient ». Dubuisson, habitant de Saint-Domingue, évalue ainsi 

l’entretien du nourrisson jusqu’à la dixième année à quatre cents livres par an. Ces arguments 

sont quelque peu exagérés puisque les enfants dès 7-8 ans ramassent des herbes pour les 

bestiaux, mettent les graines d’indigo dans les trous, etc. 

Il n’y a donc pas, a fortiori, la volonté d’acquérir des esclaves reproducteurs stigmatisée par 

Gilberto Freyre pour le Brésil. Cependant, une évolution se dessine. Le Mémoire sur 

l’agriculture de Saint-Domingue se plaint que les acheteurs ne regardant les « parties nobles 

des nègres » que lorsqu’ils soupçonnent des maladies « secrètes » et conseille au contraire de 

les examiner pour déceler leur tempérament. La publicité de négriers nantais en 1786 vante de 

beaux nègres de nation Bambaras dont des nourrices avec leurs enfants, alors que 

précédemment, selon le capitaine négrier Van Alstein, les enfants en bas âge étaient jetés par-

dessus bord parce qu’ils causaient des soucis et rebutaient les acquéreurs.  

Ces pertes dues aux maternités des esclaves ont-elles conduit certains maîtres à tenter de les 

éviter ? Selon Lecointe-Marcillac : « Des maîtres avides craignent de perdre les deux derniers 

mois des négresses, ensuite, ils parviennent ordinairement à les faire avorter de bonne heure. » 

Mais il n’est pas un témoin oculaire ; Foäche, qui l’est, se contente de reprocher à certains 

habitants d’être « indifférents à ces horreurs révoltantes », l’avortement, et de ne pas sévir. La 

responsabilité des maîtres serait plus générale. Ainsi l’avocat Hilliard d’Auberteuil compte en 

1776 à 800 000, les esclaves introduits à Saint-Domingue : « Une pépinière aussi forte aurait 

dû produire des millions d’esclaves, cependant, il n’en existe dans la colonie que 290 000 ; ce 

ne sont point les maladies qui ont affaibli la population des Noirs, c’est la tyrannie des maîtres 



   

 

  45 

 

: elle a triomphé des efforts de la nature. » En 1765, le ministre accusait, « en général le défaut 

de soins lorsqu’ils sont malades », après avoir écarté la grande cause de mortalité des Blancs : 

le climat « ce qui n’est guère vraisemblable des peuples tirés de l’Afrique ». 

Le médecin Dazille est en 1776 du même avis ; il constate après sept ans e séjour à Saint-

Domingue : « Partout une nourriture insuffisante, le défaut de vêtements et un travail au-dessus 

de leurs forces font périr le produit annuel de la génération des nègres et l’objet de l’importation. 

» De fait, la nourriture des esclaves, composée essentiellement de manioc, bananes, patates, riz, 

n’apportait pas assez de vitamines et de calcium, ce qui peut provoquer une baisse fécondité. 

Par ailleurs, Pitman a calculé pour les Antilles anglaises, que les naissances diminuaient lorsque 

la production de sucre était poussée à plus de 2 000 pesant annuelles par groupe de trois 

esclaves.  

Fénelon est à ce point convaincu que les grands coupables sont les colons, qu’il propose une loi 

qui les déchargerait des enfants esclaves. « Dans les bourgs avec une bonne police, on pourrait 

y tenir la main ; dans les habitations qui sont dispersées, dans les campagnes, la police est fort 

difficile. Un seul moyen : former dans les bourgs de chaque quartier un établissement comme 

celui des enfants trouvés où les habitants seraient obligés d’envoyer les négrillons et négrites 

nouveau-nés sous les yeux du curé et du commis à la place avec un bon chirurgien dans chaque 

quartier. » Cette entreprise ne vit jamais le jour. Pour inciter les colons à des mesures 

d’humanité l’avocat Hilliard d’Auberteuil et le poète guadeloupéen Léonard proposent de 

diminuer l’imposition des colons dont les ateliers sont prolifiques. En effet, l’impôt, calculé 

après le nombre d’esclaves, est supposé décourager les colons de favoriser les natalités. Façon 

de reconnaître leur culpabilité ? Pourtant, ils ne paient cet impôt que pour les esclaves de 

quatorze ans et plus non infirmes et qui leur rapportent doc du bénéfice.  

Les colons voient la dépopulation différemment. Ainsi Dubuisson, habitant de Saint-Domingue, 

répliqué à Hilliard d’Auberteuil : « Attribuons-en la cause, non point à la tyrannie des maîtres 

mais au libertinage des nègres et nègresses, qui rend les uns incapables de procréer à cause des 

excès auxquels ils se livrent et les autres peu soucieuses d’être mères à cause des soins que ce 

titre exige d’elles pendant quelque temps et des privations que cet état impose, privations 

d’autant plus sensibles à des individus dont les nuits libertines sont souvent tous les 

dédommagements de leurs jours laborieux. » L’excès de libertinage affligerait un grand nombre 

d’esclaves de maladies vénériennes. Surtout, il expliquerait « le crime atroce, si fréquent, de 

faire des fausses couches forcées ou de détruire leurs enfants dans les premiers jours de leur 



   

 

  46 

 

naissance ». Labat, au début du siècle, pensait déjà que les esclaves avortaient facilement, 

notamment lorsqu’elles étaient enceintes des Blancs, car elles connaissent des simples qui leur 

faisaient fait=re cette opération avec une facilité surprenante. De plus : « Il arrive souvent 

qu’une négresse qui a un enfant de son amant le laisse périr pour prendre plus de soin de celui 

qu’elle avec un deuxième. » Ce thème n’est pas spécifique aux Antilles puisque le Mémoire sur 

la population du Chevalier de Cerfvol indique en 1768 qu’en France : De nombreuses femmes 

mettent tout en œuvre pour abréger leur fécondité et en atténuer les résultats. » 

Mais en cette fin de siècle, le tétanos est supposé faire périr un tiers des nouveau-nés esclaves 

et être « le principal obstacle qui s’oppose à la multiplication des Noirs en Amérique ». Or le 

plus grand nombre des colons est persuadé que le tétanos est donné « par l’ébranlement des 

centres nerveux obtenu au moyen de tiraillements pratiqués sur le nombril, par la rétention du 

miconirum dans l’intestin, par la compression de la fontanelle … ». Les planteurs en donnent 

pour preuve l’efficacité des remèdes employés ainsi que l’absence de tétanos chez les enfants 

blancs et chez les maîtres qui punissent sévèrement les mères et les accoucheuses lorsque les 

enfants en meurent. Les mères sonneraient les tétanos lorsqu’elles craignent que la couleur de 

l’enfant ne dépose contre leur fidélité, par haine contre le maître ou encore par tendresse cruelle 

pour l’enfant ; ces deux derniers motifs renvoyant à un certain resus de l’esclavage. Moreau de 

Saint-Méry ajoute : « Néanmoins, comme la nature garde ses droits sacrés même sur les bêtes 

les plus féroces qu’en général, le sort des négresses nourrices est doux, il est plus vraisemblable 

que le maléfice provient des accoucheuses. Ces dernières se livrent á ces crimes pour se venger 

de leur maître ou de la famille de l’enfant. Quelquefois, ces malheureuses victimes sont 

sacrifiées à la superstition qui les a condamnées avant même leur naissance. » Des accoucheuses 

auraient d’ailleurs avoué leurs forfaits. 

« À chacun sa chacune » (Poyen de Sainte-Marie 1792) 

Contre le libertinage  

Puisque le libertinage réduit les naissances, certains planteurs vont s’y attaquer. Ainsi 

l’indigotier Monnereau préconise en 1765 des châtiments réitérés contre les esclaves qui « 

répudient tour à tour les négresses pour qui ils commencent à prendre du dégoût ». C’est un 

vice auquel ils sont fort asservis mais dont l’exemple vient souvent de l’économe blanc. 

Delatour conseille à son gérant, en 1774, de donner des primes aux « négresses qu’on connaît 

moins libertines et qui vivent depuis de plusieurs années en bonne intelligence avec le même 

nègre de l’habitation ». C’est à la mère que s'adresse la prime et, quoique concerné au même 



   

 

  47 

 

point, rien n’est prévu pour l’homme. Il est vrai que, vu la supériorité numérique masculine, 

femmes avaient plus de facilité à être libertines. En 1773, Foäche va plus loin dans ses 

recommandations qui tendent à transformer l’esclavage en servage. « Pour attaquer le mal dans 

son principe, il faut diminuer le libertinage autant qu’il est possible. Les meilleurs moyens que 

je connaisse sont d’exciter les unions, de rendre le sort des pères et mères plus heureux... de 

veiller à ce que les nègres aient des propriétés. Les soins qu’il faut avoir pour élever cochons, 

des volailles, leur rendent leur compagne plus nécessaire, les soins réciproques augmentent leur 

attachement. » C’est là vouloir suivre l’exemple des familles paysannes françaises et rappeler 

étrangement les projets des philanthropes du XIXe siècle, qui essaieront – par livret épargne - 

de donner le désir de propriété aux « classes dangereuses » par trop mouvantes. Mais le maître, 

surtout au loin, voit ses esclaves lui opposer leurs propres désirs. « Autre désordre dont je viens 

d’avoir connaissance, les commandeurs se sont formé un sérail de négresses nouvelles : sur 

l’habitation, il n’y a que le tiers de femmes, juge de l’abus », écrit Foäche le 1 er Décembre 

1773. Un de ces commandeurs, Bernard, sera affranchi pour son comportement contre les « 

brigands » en 1793 et pour les soixante enfants qu’il aura sur la plantation. Ces hommes 

esclaves ont mis à leur profit le pouvoir important qui leur était confié et miné la lutte contre le 

libertinage en reconstituant une certaine polygynie. Il y a parfois loin des politiques du maître 

aux réalités des plantations. 

La lutte le libertinage n’implique plus forcément le mariage, comme XVIIe siècle, mais la 

question est l’objet de débat, dans les salons. 

« Encouragez le mariage qui est l’âme de la population » 

Certains colons favorisent toujours les mariages. « Si un nègre vit avec une négresse qui s’en 

dégoûte, il s’ensuit des disputes et des empoisonnements alors que mariés, ils sont fidèles. » De 

même, le marquis de Ségur :  

« Aussi suis-je d’avis de les marier, on évite par là les courses de nuit qu’ils font pour aller voir leurs maîtresses 

sur des habitations souvent très éloignées. Après avoir couru toute la nuit pour satisfaire un besoin très naturel, 

dont il aurait dû trouver les moyens chez lui, un nègre retourne chez son maître au point du jour, se rend au travail 

d’obligation. S’il se sent incapable de le faire, il reste marron. Lorsqu’un habitant a de la politique et de l’ordre, 

ses terres se cultivent mieux, ayant moins de bras énervés, moins de marrons et une plus grande population. » 

Le motif de population est prioritaire dans les motifs en faveur du mariage. À Saint-Domingue 

en 1765 : « Le peu d’habitations où les mariages sont légitimes, où les nègres n’ont pas besoin 

d’acheter des nègres pour remplacement et même augmentent leurs cultures en augmentant leur 

population se défaire des nègres qui troublent, les transporter à l’Espagnol dans le continent. » 



   

 

  48 

 

Pour favoriser les mariages, Ségur reprend en 1777 la vielle tactique des religieux : il ne sépare 

pas le baptême du mariage pour les nègres nouveaux et leur instruction est menée tambour 

battant. 

« Tous les nègres nouveaux que j’ai achetés ont été instruits par des interprètes de la conduite qu’ils devaient 

tenir, entre autres de l’obéissance et de la soumission à tous les travaux. Les femmes ont été logées dans un 

quartier séparé de celui des hommes. Instruits les uns les autres de leurs prières, ils ont été incessamment après 

baptisés et mariés à leur gré et volonté et logés de deux en deux dans des cases meublées... Les nègres de nation 

Ibo et Moko sont fort industrieux et vaillants et ont grand soin de gagner de quoi habiller leurs femmes et leurs 

enfants. » 

Le commandeur doit faire attention qu’aucun nègre ne débauche la femme d’un autre. De 

Wimpffen, en 1788, s’appuiera également sur le logement : « Les seuls nègres mariés ou soi-

disant tels auraient le privilège d’habiter une case particulière, sans leur permettre, comme on 

le fait, de changer beaucoup plus fréquemment de femmes que de chemises. » Selon Petit, les 

jésuites « engageaient les esclaves nubiles à se marier par les facilités qu’ils leur donnaient pour 

monter et entretenir leurs petits ménages ». Aussi propose-t-il en 1777 : « Les femmes esclaves 

qui auraient engendré en légitime mariage et nourri cinq enfants de leur couleur existants en 

même temps dont le plus jeune aurait sept ans faits et l’aîné travaille au jardin. » Les non-

créoles auraient dû travailler trente ans san désertion et les Créoles de quarante à cinquante ans. 

Ce serait « peut-être un moyen de faire cesser le tétanos ». Les Africaines pourraient être 

libérées à 47 ans et les autres à partir de 57 ans, si elles avaient eu leur premier enfant à 20 ans. 

Toutes ces conditions expriment le désir de faire marcher de pair mariage, refus du mélange 

des races, reproduction et assiduité au travail. On remarque qu’il n’est pas fait mention de 

récompense pour le père, ce qui me semble s’expliquer par la reconnaissance du travail 

physique que constituent la maternité et l’allaitement mais surtout par le fait que les femmes de 

cet âge coûtent moins cher que les hommes. En effet, elles sont souvent percluses de maladies 

et ne me peuvent plus faire que de très faibles travaux alors que la moindre dégradation 

physique des hommes est de plus compensé par leur acquisition d’un savoir-faire ouvrier. Bref, 

cette « récompense » est vraiment le plus faible possible. De plus, il faut noter que favoriser le 

mariage, c’est souvent le protéger contre les colons et notamment contre leur libertinage. Le 

Code Noir donne d’autre part toute liberté aux maîtres pour le refuser et la coutume du pays a 

toujours fait qu’ils ont empêché le mariage Martiniquais Dessalles veut même en abolir la 

possibilité. Pourtant c’est un empêchement réel aux mariages, comme les religieux en ont fait 

part au ministre de la marine. 

« Il n’est pas permis à un nègre d’habitation d’épouser la négresse d’une autre, ce qui est la cause de beaucoup 

mauvais mariages que la nécessité a conclus. Il y a d’ailleurs des habitations où on ne peut faire aucun mariage, 

soit parce que les nègres appartiennent à des maîtres différents ou qu’ils sont parents au premier degré, soit faute 



   

 

  49 

 

de négresses. Vous examinerez avec M. Mithon et avec les meilleurs et les plus sensés, le moyen de remédier à 

cet obstacle qui est même contraire au bien de la colonie, qui la prive d’une augmentation d’esclaves et vous me 

ferez savoir les tempéraments dont vous serez convenus. » 

Demande qui restera sans suite car elle se heurte au pouvoir discrétionnaire du propriétaire.  

Contre le mariage 

En fait, « beaucoup d’habitants des colonies ne sont pas partisans du mariage entre nègres et 

prétendent qu’ils vivent beaucoup mieux ensemble et en bonne intelligence sans sacrement que 

quand ils son mariés ». 

Même en Martinique, où l’on connaît des habitations encore chrétiennes, « plusieurs habitants 

sont pour la négative sous le prétexte que cette méthode leur ôte la liberté de diviser leurs sujets 

et nuit en quelque sorte à leur droit de propriété ». Selon Girod de Chantrans : « Souvent une 

répugnance politique ajoute encore à celle de l’intérêt. L’on craint que l’esclave ne prétende, 

par l’état de mariage, s’assimiler aux Blancs, dont il doit respecter tous les usages sans oser 

jamais les imiter. » Si cette argumentation n’a pas été dévelopée par d’autres auteurs, elle peut 

cependant être partagée par certains colons.  

D’ailleurs l’esclave, de lui-même, n’est guère porté sur le mariage.  

« Quel bienfait peut-il attendre du mariage ? Aucun. Il ne fait qu’ajouter une chaîne de plus à celle qui l’accable. 

L’usage lui permet d’en changer, son inconstance l’y engage : serait-il assez stupide pour se priver volontairement 

de la seule liberté qui lui reste ? Ce n’est pas tout : le mariage accroît encore son malaise par une famille plus ou 

moins nombreuse, presque entièrement à sa charge pendant son enfance et dont il ne tire aucun secours à l’âge où 

il en aurait besoin. D’un moment à l’autre, le maître vendra le père, la mère ou l’enfant, chacun séparément et 

partout où il voudra... Les titres de père, de mère et d’enfant se perdent bientôt dans cette triste considération. » 

Rareté des mariages  

 En fait, les mariages sont très rares, particulièrement à Saint-Domingue. Aucun esclave marié 

n’est signalé à Nippes de 1760 à 1770, ni sur les grandes plantations des plaines. Les inventaires 

guadeloupéens décrivent moins de plantations de plaines. Les inventaires guadeloupéens 

décrivent moins de 5 % d’esclaves de plus de quinze ans mariés, pourcentage d’ailleurs en 

baisse rapide. À Bisdary, 36 % des femmes de vingt à trente ans étaient mariées en 1763, il n’y 

en a plus aucune en 1783. En Martinique, les deux habitations de l’Anse-à-l’âne et du Fonds-

Saint-Jacques ont des très forts pourcentages en 1773 : « Le concubinage n’existe plus et la 

fidélité conjugale y est honorée. » Cependant sur l’ensemble de l’île, les mariages sont assez 

rares bien que plus nombreux que sur les autres îles. Ainsi à Case-Pilote, le pourcentage des 

naissances légitimes décroît de façon continue : 13,5 % de 1760 à 1769, 8,9% en 1771-1772, 

5% à partir de 1783 jusqu’à 1800. D’ailleurs les mariages n’ont lieu que sur les habitations le 

plus importantes bien qu’ils ne soient pas directement proportionnés à l’importance de 



   

 

  50 

 

l’habitation. Au Trou-au-chat, actuellement Ducos, en cinq ans, cinq mariages ont lieu alors 

que 239 enfants baptisés.  

Les Africains montrent légèrement plus d’empressement que les autres esclaves à se 

marier. Ainsi en Guadeloupe de 1770 à 1789, d’après Vanony-Frisch, sont mariés sur 3 

163hommes adultes et 3 228 femmes adultes : 5% des Africains et 4% des hommes créoles, 

noirs et sang-mêlés, ainsi que 4% des Africaines et des Créoles noires contre 3% des sang-

mêlées. La moitié des mariages se font avec des personnes de la même catégorie (Africain, 

Créole noir ou sang-mêlé). Les Africains se marient plus souvent que leurs compatriotes 

femmes avec des Créoles noires. De plus, les mariages marquent une place certaine dans la 

hiérarchie de la plantation : 40% des hommes qui se marient sont qualifiés. Un homme marié 

est deux fois plus souvent qualifié et quatre fois plus souvent cadre de jardin qu’un célibataire. 

Les mariages sont d’ailleurs tardifs et permettent, comme à Ducos ou à Bisdary, la légitimation 

de nombreux enfants. Ainsi en Guadeloupe, sur 123 couples légitimes 70% des hommes et 57% 

des femmes ont plus de 40 ans. 

La description par Léonard en 1787 d’un mariage sur l’habitation Desmarets en 

Guadeloupe montre que le mariage, interprété comme un signe de christianisation, est 

également l’occasion de l’affirmation des particularités des nations africaines.  

« Différentes nations de Noirs y parurent distinguées par leurs drapeaux. L’épousée, tenant les bouts de son tablier 

de ses deux mains, était au milieu du cercle, et chaque femme se présentait devant elle pour danser. Les nations 

avaient leurs danses particulières ; la sienne se bornait à un petit mouvement de pied mesuré. Mais il lui fallait 

tenir tête pendant toute la journée aux danseuses qui venaient la provoque : en se retirant, elles jetaient dans son 

tablier une pièce d’argent. Quelques-unes mesuraient une espèce d’épitalame, interrompu par les refrains du chœur 

; d’autres, se courbant et dansant autour de la mariée, remuaient des hanches avec une agilité surprenante, et il y 

en avait qui, frappant deux calebasses l’une contre l’autre, tournaient avec tant rapidité sur elles-mêmes, qu’au 

bout de quelques minutes elles étaient trempées de sueur. Des nègres à figure grotesque battaient sur des tambours 

et faisaient des éclats de rire à la vue des attitudes comiques des danseurs bouffons. Certains ballets représentaient 

toutes les périodes de l’amour, mais ces tableaux effrontés n’offraient qu’une volupté sans pudeur. La jeune 

épouse, vêtue de blanc, la tête penchée, les yeux baissés contre terre, agitait ses pieds et souriait à peine aux 

agaceries de ses compagnes. » 

Si le nombre de mariages chute, les concubinages se développent-ils ? 

Les concubinages  

En fait, si Foäche et Delatour ont manifesté le désir que les unions régulières sinon légitimes se 

développent, la présentation des esclaves : hommes, femmes puis enfants n’a pas changé et 

nous ne connaissons par le type de liaisons des esclaves. À Saint-Domingue, la caféière Dartis 

est la seule des plantations étudiées à présenter les esclaves par couples avec leurs enfants. 



   

 

  51 

 

En Guadeloupe, à l’exception de Bisdary, seuls onze couples non-mariés apparaissent, 

le plus souvent dans le sillage de couples mariés. Les esclaves changeaient-ils plus souvent de 

partenaires que de chemises comme le disaient les colons ? À Bisdary pourtant les couples 

concubins présentent une aussi grande stabilité que les couples mariés, que nous en prenions 

connaissance en 1763 ou en 1783. En Martinique, certains nouveau-nés légitimaient des enfants 

de dix-sept ans. On peut penser que cette présentation rend plus secrète les séparations de 

couples, une des raisons toujours invoquées pour le refus du mariage par les maîtres. Ainsi 

l’inventaire de François Angot et Marie-Jeanne Ganot indique deux couples : Marcel, créole de 

trente-huit ans et Julie de quarante ans, Paulin de vingt-cinq ans avec Adélaïde de vingt-deux 

ans et leur fille de cinq ans. Le premier homme et la deuxième femme échoient à Elizabeth 

Angot-Larue, le deuxième homme et la première femme à François Angot.  

Les pères des nouveau-nés esclaves sont indiqués par les registres paroissiaux de Case-

Pilote de 1760 à 1762, ce qui permet de voir que, si l’on met provisoirement à part les 22% de 

pères libres, les pères esclaves sont légèrement plus nombreux à l’extérieur de la plantation : 

cinquante-six, qu’à l’intérieur de la plantation : quarante-neuf, dont vingt mariés. Ces relations 

extra-plantations, qui nous sont complètement inconnues, sont donc majoritaires. Cependant 

les enfants qui vivent quotidiennement avec leur père esclave sont en nombre assez importants.  

Si les couples concubins peuvent être relativement nombreux sur les plantations, cette 

pratique ne semble guère encouragée par les maîtres.  

Un nombre égal d’hommes et de femmes ? 

Il semble évident que la forte disproportion des sexes sur les habitations nuit à la formation de 

couples et que le faible nombre de femmes empêche la reproduction des esclaves. En 

Martinique, l’équilibre des sexes est atteint, mais le nombre d’hommes pour cent femmes est à 

Saint-Domingue de 148 en 1754 et en Guadeloupe de 112 en 1752. Cependant, l’égalité 

numérique des sexes est rarement citée sinon par Monnereau en 1765 et Raynal en 1770 qui 

conseille d’exiger des navigateurs qui fréquentent les côtes d’Afrique qu’ils forment leur 

cargaison d’un nombre égal d’hommes et de femmes ou même de quelques femmes de plus 

durant quelques années pour faire cesser plus tôt la disproportion qui se trouve entre les deux 

sexes. Cette dernière précaution, « en mettant les plaisirs de l’amour à portée de tous les Noirs, 

les consolerait et les multiplierait ». Le « vieux planteur guadeloupéen » Poyen de Sainte-Marie 

conseille aux « jeunes » en 1792 : « Il faut acheter autant d’esclaves d’un sexe que de l’autre 



   

 

  52 

 

pour les unir par couples, mais comme les hommes sont plus inconstants que les femmes, il faut 

atténuer ce vice en les achetant les premiers et en leur laissant choisir leur compagne. » 

À Saint-Domingue, certains planteurs essaient d’acheter plus de femmes. Le motif invoqué sur 

l’habitation Bretton-Deschapelles est l’encouragement à terme de la population mais le gérant 

d’une caféière aux Matheux explique que pertes d’Africaines sont moins grandes. Cependant 

d’autres planteurs, qui affirment pourtant vouloir développer les naissances, ont beaucoup plus 

d’hommes que de femmes. Ainsi sur la sucrerie de Foäche où il y a 282 hommes et 201 femmes 

ou sur l’indigoterie Belin-Desmarais dont le gérant n’achète que des hommes vu le travail qu’il 

y a à faire. Néanmoins, le nombre d’hommes sur cent femmes baisse sur l’ensemble de Saint-

Domingue. 

En Guadeloupe, le nombre d’hommes pour cent femmes est encore de 115,6 en 1772 puis 

diminue à 109 pour les adultes et 115,6 pour les enfants en 1790. Certains planteurs achètent 

en effet les Africains entre douze et seize ans pour les former plus facilement. Les listes étudiées 

manifestent un certain équilibre numérique entre les hommes et les femmes malgré des 

différences selon les plantations.  

La possibilité pour les esclaves de trouver « chacun sa chacune » est présente en Martinique 

depuis 1764, très proche en Guadeloupe et en Saint-Domingue où la disproportion entre les 

sexes reste cependant très élevée. 

Mais l’ancienne tactique des colons : favoriser les mariages n’a plus cours. D’ailleurs pourquoi 

contraindre deux personnes alors que tout dépend en fin de compte d’une seule ? Aussi 

beaucoup de colons vont-ils arriver à la conclusion de Girod-Chantrans : « Point de mariage, je 

le répète : « Point de mariage mettre le comble à leur infortune. Ils continueront donc de vivre 

ensemble comme ils l’ont toujours fait jusqu’à présent, et le plaisir sera toujours un mobile 

suffisant pour trouver des pères. Mais la mère qui a les charges, a aussi dans ses mains le 

pouvoir de détruire l’œuvre : il faut donc l’arrêter. » 

Les femmes, cibles des politiques natalistes  

« Des soins paternels » (Comte d’Agoult, 1790) 

Les exhortations à soigner les enfants nouveau-nés et leurs mères, qu’elles viennent de Fénelon, 

de Raynal, des juges et consuls de Nantes ont été entendues. Les soins aux négresses enceintes 

avant, pendant et après l’accouchement, sont désormais cités par tous les auteurs de récits de 

voyages et de manuels pour habitants. 



   

 

  53 

 

Certains paraissent évidents. Ainsi le fait de n’occuper les femmes enceintes qu’aux travaux les 

moins pénibles les derniers temps de la grossesse : le planteur caféier Laborie empêche les 

femmes enceintes de porter des fardeaux trop lourds, ce qui renseigne sur les pratiques 

antérieures des maîtres ! L’article paraît d’importance puisqu’il est repris par les ordonnances 

du 3 décembre 1784 et du 23 décembre 1785 pour Saint-Domingue, étendues en 1786 aux îles 

du Vent, qui réglementent particulièrement les biens des absents. Alors que l’horaire de travail 

préconisé pour tous est du lever du soleil à 12 heures puis la reprise à 14 jusqu’à la tombée du 

jour, l’article 5 précise : « Les négresses enceintes ou nourrices ne travailleront que 

modérément, après le lever du soleil jusqu’à 11 heures ; elles reprendront à 3 heures et cesseront 

une demi-heure avant le coucher du soleil. Sous aucun prétexte, elles ne seront assujetties à des 

veilles. » Elles travaillent deux heures et demie de moins que les autres esclaves. Poyen de 

Sainte-Marie conseille de les arrêter quand elles sont enceintes de 7 mois tout en continuant à 

les nourrir. 

Les hôpitaux se multiplient sur les plantations et les malades, notamment vénériens, sont 

désormais mieux soignés. Or, selon Dazille, de nombreux enfants naissent couverts de pustules 

vénériennes, qui les empêchent de téter, symptôme confondu avec le tétanos. Aussi, il trace la 

construction et la distribution d’une salle spéciale pour les accouchements. Autant que 

d’hygiène, il s’agit de lutter contre le « mal donné ». « Il faut que les négresses accouchent 

toutes dans un logement destiné uniquement pour cela, qu’il n’y entre absolument que 

l’accoucheuse qui répond comme la mère de l’événement. Dès que les négresses enceintes 

approchent de leur terme, il faut les mettre entre les mains de la sage-femme. » Cette profession 

apparaît à côté de celle d’hospitalière sur les plus grosses plantations, ainsi celles de Séguineau, 

Pasquet de Lugé ou à Bisdary. Moreau de Saint-Méry insiste sur la nécessité de leur formation, 

recoupant des intérêts métropolitains et de fait, la technique semble s’améliorer. « Le mal de 

mâchoire autrefois très commun à Cavaillon, n’y paraît plus. On attribue ce changement à 

l’usage de ne couper l’ombilic aux enfants qu’après avoir exprimé tout le sang au bout du 

cordon et de garantir ensuite la section du contact immédiat de l’air. D’autres habitants se sont 

contentés d’avoir de bonnes négresses accoucheuses et de leur donner une récompense pour 

chaque enfant qui n’a pas le mal de mâchoire et ce calcul a eu le même succès. » Le nom 

médical du mal de mâchoire est le tétanos ombilical, ces précautions ne sont donc pas inutiles. 

Sur l’habitation Montrouis, une femme nourrice et de deux à quatre femmes enceintes sont 

exemptées de travail du 1er février 1790 au 31 janvier 1791, devançant ainsi les conseils de 

Poyen de Sainte-Marie « Après leurs couches, ne les envoyez au jardin que lorsque les enfants 



   

 

  54 

 

auront deux mois ; ce temps sera mis à profit par la mère et sera avantageux à l’enfant, auquel 

l’intempérie du temps occasionne bien des maux quand on l’expose trop tôt aux injures de l’air. 

» Par la suite, deux nourrices travaillent ensemble de sorte qu’elles se relaient pour allaiter les 

enfants. Ces diminutions de travail ont pour but d’empêcher le lait des nourrices de se tarir.  

Les soins aux enfants se multiplient également. Sur les caféières, aux Matheux et aux Abricots, 

ils sont nourris de soupes chaudes sous le regard de l’économe ou du gérant. Les enfants 

malingres sont envoyés en meilleur air sur une petite place des Mornes ou au bord de mer avec 

une vieille esclave. 

Ce sont là des soins qui nous paraissent à la fois essentiels et évidents. Qu’ils apparaissent en 

cette extrême fin du XVIIIe siècle ne plaide guère en faveur de l’humanité des colons. Ils 

voulaient vraiment réduire au minimum les frais liés à ces bouches « inutiles ». Or, les déficits 

alimentaires expliquent sans doute bien des avortements spontanés, des tétanos néo-nataux et 

une forte mortalité infantile. Cependant, les planteurs veulent aussi inverser la tendance 

démographique en empêchant les esclaves de tuer, de leurs mains, les propres enfants. 

« Faire désirer d’être mère » 

« Le moyen le plus propre (à encourager la population de son atelier), c’est de faire en sorte 

que plus une esclave aura d’enfants, plus elle ait d’aisance. » Les planteurs vont donc utiliser 

dans ce but des tactiques bien connues mais qu’ils vont régler précisément.  

Les gratifications  

Les maîtres se servent déjà de présents en nourriture, en habillement et plus rarement en argent 

pour exciter les ouvriers à l’ouvrage ou pour des travaux exceptionnels. Cette méthode sera 

étendue aux esclaves qui accouchent. Ainsi Foäche commande à son gérant en 1774 : « Lorsque 

l’enfant est hors danger, il faut récompenser les deux négresses, donner à l’accoucheuse 15 

livres et à la négresse deux rechanges complets en toile et de la toile pour son enfant. » De 

même, selon Poyen de Sainte-Marie : « Le planteur doit augmenter son ordinaire à chaque 

enfant dont elle accouchera ; bien entendu que les vivres qui lui seront alloués pour ses enfants 

ne seront pas compris dans cette largesse, qui cesserait d’en être une. » Mais une prime donnée 

en deux temps devient le moyen de récompense le plus utilisé. Delatour en 1774 est le premier 

planteur connu pour l’avoir conseillé : « J’approuve et j’engage de distribuer à chaque négresse 

qui accouche 15 livres le jour que l’enfant est baptisé et 15 livres lorsqu’il sera sevré. » Cette « 

somme (est) modique comparée aux 400 livres reçues en 1773 par le chirurgien pour 



   

 

  55 

 

l’inoculation des nègres qui n’avaient pas eu la verette » (ou variole), aux 660 livres gagnées 

par un indigotier pour avoir aidé à fabriquer l’indigo, mais elle est importante par rapport aux 

8 livres données à l’esclave qui prend un nègre marron, c’est-à-dire fugitif, c’est une 

récompense importante pour un esclave mais pas extraordinaire. De même, sur la caféière 

Séguineau, les étrennes sont données aux femmes enceintes mais aussi aux commandeurs. Ces 

gratifications sont également accordées sur les plantations de Chaurand en 1788 et du Comte 

d’Agoult en 1790. Elles sont à mettre en rapport avec la cote de ces enfants : 200-300 livres dès 

six mois. 

D’autres incitations à la maternité sont d’ordre honorifique : ainsi le poète guadeloupéen 

Léonard propose que les femmes esclaves qui ont de nombreux enfants soient non seulement 

récompensées mais distinguées. Girod Chantrans imagine certaines mesures symboliques, dont 

l’équivalent de notre fête des mères.  

« Il faudrait que le baptême fût célébré honnêtement : car les esclaves sont plus sensibles qu’on ne l’imagine à un 

certain appareil qui semble les distinguer et les marquer comme quelque chose d’intéressant. On instituerait enfin 

dans chaque habitation, une ou plusieurs fêtes annuelles pour les femmes fécondes, qui célébreraient avec pompe 

; fêtes dont les femmes stériles seraient exclues, ou dont elles ne seraient témoins qu’au rang des spectateurs. On 

y verrait les mères avec leurs enfants, rassemblés à une même table, parés des présents du maître, étaler aux yeux 

du reste de l’atelier, les récompenses de la sagesse. Elles feraient aux nègres anciens et bons sujets, les honneurs 

du festin, qui se terminerait par des danses. Ces accessoires, unis aux soins essentiels, seraient très propres à exciter 

une émulation de fécondité parmi les négresses, à adoucir l’esclavage et à faire naître insensiblement l’amour du 

maître et du pays, dans les jeunes cœurs de ses esclaves. » 

Ces suggestions n’ont pas été retenues mais elles montrent bien les objectifs des politiques 

natalistes et l’imagination qu’elles suscitèrent dans l’opinion éclairée.  

« Rien n’égale la liberté sur le cœur de l’homme » 

Les colons savent bien que c’est le désir le plus cher de leurs esclaves et ils la font miroiter 

auprès des bons sujets et maintenant aux mères de nombreux enfants. L’armateur et habitant 

sucrier Foäche veut que toute femme « qui a quatre enfants ait un jour par semaine pour 

travailler à sa place (c’est-à-dire son jardin particulier), qu’elle soit privée de cet avantage 

lorsque le nombre n’est pas complet ; que celle qui a quatre enfants travaillant, le plus jeune de 

l’âge de quinze ans, soit exemptée de travail pour toujours et qu’on lui donne le double de 

terrain ordinaire mais qu’elle ne puisse sortir de l’habitation et qu’elle soit assujettie à l’ordre 

comme les autres, qu’elle perde sa liberté si elle entre dans quelques complots ou qu’elle n’ait 

pas averti de ceux dont il serait prouvé qu’elle aurait eu connaissance ».La femme serait libre 

lorsqu’elle aurait donné le quadruple d’enfants pour la remplacer. Elle aurait alors 43 ans, , si 

elle a son premier enfant à 20 ans et qu’il y ait un intervalle de deux ans entre chaque enfant 



   

 

  56 

 

comme il est habituel avec l’allaitement, les esclaves étant mis au travail 13 ans. À cet âge, les 

capacités physiques des esclaves et leur valeur diminuent très nettement, de plus, il est très rare 

qu’elles aient encore des enfants et donc cette liberté ne crée pas de nouveaux affranchis. La 

liberté qui leur est proposée est de « savane », c’est-à-dire non officielle, cette dernière étant 

taxée. Surtout cette liberté de savane dépend du comportement de l’esclave dont Foäche espère 

ainsi acquérir le soutien. Pasquet de Lugé accorde cette même liberté aux mères de six enfants 

dont le cadet a 8 ans et l’aîné travaille.  

L’idée de la libération de savane est reprise par le gouvernement dans les ordonnances de 1784 

et 1785. « Article 6 : Toute femme esclave, mère de six enfants, sera exempte, la première année 

d’un jour de travail au jardin par semaine, de deux jours la deuxième année, trois jours la 

troisième et ainsi de suite jusqu’à ce qu’elle soit dispensée de tout travail au jardin. Elle ne 

perdra cette exemption que si elle laisse mourir, faute de soins, un de ses enfants avant dix ans. 

» Ces dispositions sont moins favorables que celles, tout à fait exceptionnelles, de Foäche. Elles 

permettent à une femme d’être libre à 38 ans, dans les mêmes conditions que précédemment. 

Leur but est clair : pousser les femmes à avoir des enfants et à les soigner. Cette liberté ne 

s’applique qu’aux femmes, comme si tout rôle était dénié au père, supposé de passage. Un colon 

en 1790 donne autre version de ces libertés de savane où le père peut jouer un plus grand rôle 

en cas de défaillance de la mère. « Les colons accordent par humanité la liberté de savane aux 

négresses qui se trouvent mères de cinq enfants parvenus à l’âge de douze ans et elle leur est 

assurée quoique les enfants meurent après être tous parvenus à cet âge. Il accordent deux à trois 

jours de liberté par semaine à celles qui trois ou quatre enfants. Les nègres jouissent de la même 

faveur lorsque les mères sont décédées et que les enfants sont en bas âge. » C’est donc la 

personne qui s’occupe des enfants en bas âge qui est récompensée, or c’est la mère dans la 

mesure où les enfants appartiennent au maître de la mère. Cassan est le seul à proposer la liberté 

conjuguée du père et de la mère de 7 enfants et ce, en 1790. C’est à ce type que correspond la 

seule liberté officielle pour ces motifs dont nous ayons trace. Le 18 mai 1789, l’inventaire de 

la succession Pinson à Sainte-Marie, Capesterre en Guadeloupe, où il n’y a que 7 adultes, 

reconnaît la liberté d’un homme de 58 ans et de sa femme légitime, une mulâtresse de 46 ans, 

dont les 7 enfants restent esclaves. 

Combien de femmes peuvent-elles profiter de cette possibilité ? Beaucoup de femmes esclaves 

n’avaient pas d’enfants vivants et les autres très peu. À Nippes, de 1721 à 1770, 47 % des 

femmes de plus de 15 ans n’ont pas d’enfant survivant. On plus de cinq enfants survivants : à 

Nippes 2 % des mères, en Guadeloupe 5,5% à Case-Pilote (Martinique), neuf mères, Ce 



   

 

  57 

 

pourcentage est plus élevé sur l’habitation de Rochechouart où c’est le cas de 11 des 56 familles 

conjugales. 

Cette liberté de savane toucherait donc un nombre infime de femmes, même si elle était élargie. 

En effet, les mères de cinq enfants ne sont guère plus nombreuses : 11 à Nippes sur 493 mères 

et 1148 femmes de plus de 15 ans, 21 en Guadeloupe sur 307 mères.  

Les libertés de savane avaient donc un public potentiel très limité : leur but était évidemment 

incitatif. Nos sources ne laissent de changements mais elles datent de la période entre 1784 ou 

1786 et les événements révolutionnaires, qui a été trop courte pour que l’effet des ordonnances 

se fasse sentir sur le nombre de familles nombreuses. Mais qu’arrivait-il aux femmes dont les 

enfants mouraient ? 

Crimes et châtiments  

Les maîtres étaient persuadés que les enfants mouraient par l’effet des maléfices de leurs mères 

et punissaient celles-ci en conséquence. Ainsi Foäche en 1774 : 

« Lorsque l’enfant périt, que la punition de l’accoucheuse soit le fouet et celle de la mère, le fouet et le collier de 

fer qu’on doit lui laisser jusqu’à ce qu’elle redevienne grosse ; que toutes les négresses qui se croient grosses soient 
obligées, sous peine de punition, de le déclarer à l’accoucheuse, qui en fait rapport au chirurgien, lequel doit en 

tenir un registre. La négresse déclarée grosse et reconnue pour telle qui fait une fausse couche sans le déclarer doit 

être punie du fouet et du collier de fer jusqu’à ce qu’elle redevienne grosse. De même, toute négresse qui fait une 

fausse couche lorsqu’elle ne provient pas de quelque cause connue. » 

Girod-Chantrans a vu en 1785 de ces chaînes et de ces « colliers de fer hérissés de longues 

branches que l’on attache à des négresses soupçonnées de s’être faites avorter, et qu’elles ne 

quittent ni le jour ni la nuit, jusqu’à ce qu’elles aient donné un enfant à leur maître ». Dans le 

sud de Saint-Domingue, on a imaginé « de faire porter au cou une petite figure humaine de bois 

d’environ un pied de long. Le premier exemple de ce genre et le seul qui m’ait frappé les yeux 

est celui d’une jeune négresse d’environ 18 ans qu’on accusait d’avoir violé dans son sein 

l’amour maternel le plus impérieux de tous. Elle paraissait vivement affligée de ce châtiment... 

J’ai eu le bonheur d’apprendre depuis que le titre, qu’on lui reprochait d’avoir redouté, est son 

partage et qu’elle en remplit les devoirs avec une sorte de triomphe 0187. Un mémoire de 1788 

affirme que fouet et carcan de fer sont les méthodes des maîtres les moins sévères. « Les 

châtiments les plus effrayants ont été employés en conséquence contre les mères dont les 

enfants sont morts du mal de mâchoire. Un grand nombre de ces malheureuses a péri dans les 

flammes, d’autres ont expiré dans des supplices plus lents. » 

On comprend que selon ce même mémoire : 



   

 

  58 

 

« La crainte d’éprouver ce traitement cruel engage la plupart des négresses à mettre tout en œuvre pour s’empêcher 

de devenir mères... Il en périt fréquemment par l’effet des moyens violents qu’elles emploient pour se faire avorter. 

Chez les autres, ces avortements provoqués détruisent pour toujours les principes de la santé et particulièrement la 

faculté de reproduire. Les hommes, récoltés des mauvais traitements qu’éprouvent sans cesse leurs malheureuses 

compagnes, s’abandonnent à tout ce que le désespoir et le désir de se venger peut inspirer à des âmes déjà dépravées 

par l’esclavage : de là les suicides, les crimes fréquents commis à l’aide du poison qu’ils employent indifféremment 

contre les maîtres, contre les esclaves et contre les bestiaux. »  

Même si les maîtres, qui en sont venus aux moyens les plus violents, doivent être très rares, il 

n’en reste pas moins que les femmes portaient colliers de fer ou poupon en bois, ainsi sur les 

sucreries Grandhomme et Croisoeuil, recevaient des coups de fouet alors que l’hygiène et le 

manque de nourriture produisaient certaines de ces fausses couches et ces tétanos.  

Soins, diminution de travail à l’accouchement, gratifications en nature et en argent, coups de 

fouet, chaînes et colliers de fer, les femmes sont vraiment devenues l’objet des attentions très 

particulières de leurs maîtres.  

Ces politiques améliorent-elles la position des femmes ? 

Fritz Gracchus, qui s’appuie sur une lecture hâtive sinon tendancieuse de Debien, est très 

affirmatif : « La maternité et tous les métiers d’assistance, d’entretien devenaient ainsi une des 

armes du pouvoir dans sa reproduction » (p. 219). « De nombreuses femmes esclaves ont eu un 

statut privilégié sur la plantation » (p. 224). « Elles ont été un lieu d’investissement du pouvoir. 

Non qu’elles aient été détentrices du pouvoir mais il a transité par elle » (p. 227). De fait les 

femmes, et non leurs compagnons, prennent désormais une place singulière dans les discours 

des voyageurs, des administrateurs et surtout dans les instructions des colons à leurs gérants. 

Mais il faut replacer ces changements dans ceux qui affectent le point de vue des maîtres alors 

que la traite paraît menacée à long terme. Des soins particuliers sont donnés aux femmes 

enceintes et accouchées mais c’est l’ensemble de leurs esclaves que les maîtres pensent (du 

moins au niveau du discours) désormais à conserver, donc à mieux nourrir et médicamenter. 

Les gratifications auxquelles elles ont désormais droit, les ouvriers qualifiés les percevaient 

depuis longtemps. Certes, un métier féminin, celui d’accoucheuse, prend une ampleur nouvelle 

et permet de se former un petit pécule, mais il n’emploie pas beaucoup de femmes : une seule 

sur les grosses plantations. Les risques que les femmes encourent sont eux spécifiques en ceci 

qu’elles ne les maîtrisent pas. Que peut faire une femme contre le tétanos de son enfant ou les 

difficultés liées à la grossesse que connaissent encore aujourd’hui les Françaises, 

hypermédicalisées et sur-nourries ? Les femmes accèdent donc à certains privilèges des 

esclaves qualifiés alors qu’elles étaient jusque-là dans leur très grande majorité de simples « 

négresses de houe », mais dans des conditions bien plus hasardeuses que leurs compagnons.  



   

 

  59 

 

La nouveauté, c’est que ces améliorations touchent l’ensemble des femmes dans la mesure où 

elles sont mères. Alors que les hommes acquièrent un certain statut par leur travail, les femmes 

peuvent l’atteindre par les maternités. La maternité comme statut social des femmes se 

développera en Europe même au XIXe siècle, avec la légitimation de Rousseau cité par Moreau 

de Saint-Méry. Le grand courant qui « crée l’amour maternel » touche les planteurs, qui y ont 

un nouvel intérêt.  

D'autre part, alors que le XVIIe siècle favorisait les mariages pour accroître la population, les 

planteurs partisans des idées nouvelles ne cherchent même plus sérieusement à exciter les 

unions : c’est un objectif cité, mais sans ce luxe de détail pour tout ce qui concerne les moyens 

à utiliser pour favoriser le désir de maternité chez les femmes esclaves. Le père esclave est 

exclu de la plupart des discours, mais la mère esclave a-t-elle réellement plus de poids ? 

Des mères ou des pondeuses ? 

Gratifiées ou fouettées, le rôle de la mère dépend aussi de son rapport à l’enfant. En 1764, selon 

le gouverneur de la Martinique : « Nulle attention de la part de la plus grande partie des habitants 

à l’élévation animale des enfants de leurs esclaves. Les mères les portent sur leurs épaules aux 

champs et les laissent toute la journée à l’abandon, à l’ardeur d’un soleil brûlant. » Les femmes 

sont alors en train de travailler et elles ne peuvent guère s’occuper de la nourriture et des soins 

à donner aux enfants. Au lieu de leur donner plus de temps pour s’en occuper, les habitants 

conseillent d’alléger les esclaves de cet entretien et généraliser la pratique de la garde des 

enfants par une vieille esclave à laquelle « les mères les remettent dès qu’ils sont sevrés. Ces 

enfants sont livrés le matin à leurs gardiennes... Le soir, (ils) sont reconduits chez leurs mères, 

où j’ai soin qu’ils soient couchés sur de bonnes paillasses et non sur la terre, ce qui arrivait 

autrefois à ceux dont les mères étaient paresseuses ou abandonnées par les pères de leurs enfants 

». 

Le peu de vie familiale qui en résulte pour les esclaves est parfois voulu. Foäche a son idée là-

dessus : « Si au sortir de l’enfance, on les prive de leur père et mère, ils sonnent moins 

d’embarras, mais ils prennent bientôt tous les vices. » D’un côté, leurs parents les habituent à 

veiller, à courir la nuit et à voler, de l’autre : « Le tableau du libertinage prémature chez eux 

des idées qu’on ne saurait rendre tardives... On remédierait à cet inconvénient en continuant de 

veiller sur les enfants jusqu’à l’âge de 15 ans, les faire coucher à heure fixe et les enfermer la 

nuit, ne les laisser avec leurs parents que les dimanches et les occuper les autres jours, comme 

on le fait, aux légers travaux dont ils sont susceptibles dès l’âge de 7-8 ans. » Mêmes 



   

 

  60 

 

préoccupations d’éducation à l’esclavage en Martinique : chez les bons maîtres, « les femmes 

sont bien soignées lorsqu’elles accouchent, leurs enfants sont reçus avec transport et élevés 

dans la maison de leurs maîtres, ils apprennent de bonne heure à chérir leur joug et à reconnaître, 

par leur fidélité à leurs travaux dans l’âge mûr, les soins qu’on a pris de leur enfance ». Élever 

les enfants dans la maison du maître est d’ailleurs proche de l’optique chrétienne du XVIIe 

siècle décrite par Dutertre. 

Certaines conséquences de cette situation ont été analysées par Dubuisson : 

« La mère du nègre, peu de temps après qu’il est sevré, le remet à son maître dans la maison 

duquel il est élevé ou bien, il est confié à une vielle gardienne qui a l’emploi de soigner les 

enfants. Il ne voit plus dans ses parents que des êtres détachés de lui, qui ne l’approchent que 

pour le gronder. Il croit enfin sans qu’il se soit rencontré une seule circonstance où il ait été 

dans le cas de se jeter dans son sein maternel pour se consoler et de s’appuyer sur le bras de son 

père pour le soutenir. Tout ce qui l’entoure détourne ses idées vers le maître commun : c’est du 

maître que viennent la nourriture et les châtiments ; il est donc le seul objet de l’espoir et de la 

crainte. Le jeune nègre ne redoute presque rien de ses parents : s’ils sont injustes envers lui, il 

existe un tribunal pour le mettre à l’abri de leur animosité qui serait très fréquente pour cette 

espèce où l’on voit d’autant plus d’oubli du sang qu’une négresse, ayant donné beaucoup de 

successeurs à celui qui l’a rendue mère, devient souvent très indifférence pour le fruit d’une 

union passagère. On connaît même chez les blancs l’effet des deuxièmes noces, que l’on juge 

de celui des vingtièmes. Le jeune nègre n’attend rien non plus de ses parents, pas même leur 

succession ; la pauvreté n’en laisse point. » 

Il aurait plus d’attachement pour sa marraine parce que « mille petits soins viennent d’elle... En 

apprenant qu’ils doivent du respect à leurs marraines, il se prêtent facilement à accorder un 

caractère divin et merveilleux à des rapports qui échappent à leurs sens. » Ce texte ne paraît 

guère cohérent : porquoi les marraines montreraient-elles plus de tendresse à leurs filleuls que 

les mères à leurs enfants ? Pourquoi les esclaves ne s’approcheraient-ils de leurs enfants que 

pour les gronder si, par ailleurs, ceux-ci ne craignent rien d’eux ? 

Moreau de Saint-Méry (dans un ouvrage publié en 1796) reconnaît au contraire au rôle 

important à la mère. « On ne peut donner assez de louanges au sentiment que l’amour maternel 

a placé dans le cœur des négresses. Jamais les enfants, ces faibles créatures, n’eurent de soins 

plus assidus et cette esclave qui trouve le temps de baigner chaque soir ses enfants et de leur 

donner du linge blanc est un être respectable. » Il en donne également comme preuve la coutume 



   

 

  61 

 

de se faire appeler du nom de son fils aîné : « Man Louis » pour la mère d’un fils appelé Louis. 

D’ailleurs, l’avocat martiniquais montre des parents ayant de l’influence sur leurs enfants. « 

Tous les nègres ont beaucoup de vénération pour les vieillards. Ils inculquent ce sentiment à 

leurs enfants dès l’âge le plus tendre et par l’empressement que ceux-ci mettent dans leurs soins 

officieux dès qu’ils sont en état d’en avoir pour leurs vieux parents, on voit que la façon a réussi. 

» Moreau de Saint-Méry, Martiniquais qui a fait carrière à Saint-Domingue, ne parle pas 

différence entre les îles à ce sujet. 

Il y aurait donc eu deux tactiques. La première consiste á soulager la mère esclave de la 

charge que peuvent représenter les enfants, tout en assurant le bien-être de ceux-ci ; elle ne 

diminue pas la tendresse mutuelle des enfants et des parents, comme le montre bien l’expérience 

des crèches actuelles. En revanche, la seconde tactique cherche à opposer aux valeurs de la 

société esclave (faire la fête ou le fait de penser que voler le maître n’est pas faire le mal) celles 

du maître, notamment le travail. Il y aurait alors réelle dépossession des parents, mais la version 

la plus achevée, celle de Foäche, n’est qu’un projet et la réalité qu’il décrit est tout autre.  

La fréquence des séparations influe sur les rapports que peuvent avoir parents et enfants 

: si elles sont fréquentes, ils peuvent essayer de s’immuniser contre la souffrance en s’attachant 

peu. Cela en dehors des effets de même type que produit la forte mortalité, y compris dans la 

France de l’époque. L’esclave américain Frederick Douglass a décrit l’effet de séparations très 

rapides :  

« Ma mère et moi fûmes séparés alors que je n’étais qu’un nourrisson – avant que je ne sache 

qu’elle était ma mère. C’est une coutume fréquente dans cette partie du Maryland dont je me 

suis enfui, de séparer les enfants plus jeune âge. Fréquemment, avant que l’enfant n’ait atteint 

son deuxième mois, sa mère lui est retirée et louée dans une ferme à une distance considérable 

; l’enfant est alors confié aux soins d’une vieille négresse trop âgée pour les travaux des 

champs... Je ne vis jamais ma mère, sachant qu’elle l’était, plus de quatre à cinq fois dans ma 

vie ; chacune de ces rencontres fut très, et de nuit. Elle voyageait de nuit pour me voir, 

parcourant toute la distance à pied après sa journée de travail... Il y eut toujours fort peu de 

communications entre nous. » 

Nos sources pour une étude des séparations sont très limitées : les inventaires donnent la 

photographie, pas le mouvement. Il existe quelques rares recollements, quelques partages de 

succession. En Guadeloupe, un seul des huit recollements signale la vente de deux esclaves sur 

37. La mobilité n’y est donc pas très grande. De même, à Bisdary de 1763 à 1793, un seul achat 



   

 

  62 

 

est noté et, semble-t-il une seule vente d’un marron. Quatre partages de succession indiquent 

cependant des séparations. Outre la succession Angot qui éloigne deux mères de leurs enfants 

dont un garçon de quatre ans sont séparés : en 1777 la Créole Agnès de son fils de treize ans, et 

en 1781 une femme de 26 ans de ses deux enfants de 8 et 5 ans. Pourtant d’après Girod-

Chantrans, la coutume veut qu’un enfant ne soit pas séparé de sa mère avant 7 ans, âge auquel 

il ne présente guère d’intérêt pour un propriétaire. Sur d’autres plantations, la filiation par les 

femmes remonte jusqu’à la grand-mère. En Martinique, à Case-Pilote, seules 7 filles des 65 

mères ayant enfanté entre 1760 et 1774 et appartenant aux six propriétaires principaux ont 

accouché sur la même plantation. « Même en tenant compte de la mortalité, de changements 

possibles de nom en cours de période, du départ de nombreux maîtres et de la possibilité que 

certaines jeunes filles aient été engagées comme domestiques par d’autres familles, 

l’impression persiste que beaucoup de propriétaires ont voulu délibérément renouveler une 

grande partie de leurs employés, à tout les moins de leur personnel féminin. » Les séparations 

de familles sont donc fréquentes à Case-Pilote et il arrive en Guadeloupe que de très jeunes 

enfants soient éloignés de leur mère, sans que nous puissions préciser quelle était la fréquence 

de ces actes. Ce n’était pourtant pas une coutume, comme dans le Maryland. Dans ces cas, le 

rôle de mère de l’esclave est réduit à celui de reproductrice. 

Les femmes se mettent à exister dans les stratégies des maîtres, elles accèdent en tant que groupe 

à certains privilèges dont elles étaient leur grande majorité exclue alors que certains hommes 

en bénéficiaient. Mais, de même qu’une proportion variable d’hommes ne devenait pas ouvrier 

ou commandeur, toutes les femmes ne deviennent pas mères, et  ce n’est pas toujours un choix. 

Elles encourent alors des peines humiliantes, pénibles, douloureuses et parfois mortelles. De 

plus, cette nouvelle densité des femmes dans le discours des maîtres est parallèle à une 

diminution de leur rôle affectif en tant que mère, de leur responsabilité dans l’éducation des 

enfants alors que celle des maîtres augmente encore. Les séparations peut-être rares mais 

effectives en Guadeloupe, et fréquentes en Martinique, diminuent encore le rôle des mères. La 

« promotion » des femmes telle qu’elle est décrite par les maîtres est donc ambiguë : c’est plus 

celle de femmes ayant un travail particulier : la reproduction des enfants, que celle de mères.  

Discours et réalités 

Ces politiques ont-elles réussi ? La question est loin d’être technique. Elle engage deux 

éléments : l’étendue de leur mise en œuvre et l’acceptation par les femmes esclaves de ces 

nouvelles stratégies. Ont-elles accepté de faire des enfants pour quelques louis d’or ? Mais 



   

 

  63 

 

auparavant refusaient-elles vraiment ? Les mauvais traitements des maîtres envers leurs 

esclaves et goût des femmes esclaves pour le libertinage et pour la liberté (les deux nous n’ont-

ils pas la même étymologie ?) ? 

Les maîtres populationnistes  

Sur les quelques habitations où nous connaissons les résultants des politiques populationnistes, 

elles ont été relativement positives. Sur la caféière Séguineau au Fons-Baptiste, le gérant se 

félicite : « Depuis notre heureuse découverte, nous n’en perdons plus. Aussi à notre dernier 

voyage, l’accoucheuse a-t-elle reçu une gratification de quatre piastres gourdes ; c’est de 

l’argent placé à gros intérêts. » Cependant, il y a eu onze naissances en 1778, toutes suives de 

décès alors qu’en 1790, trois enfants naissent dont deux meurent : le solde est devenu positif 

mais le nombre de naissances a stigmatisait le sieur Tourtain : les enfants mourant moins du 

tétanos parce que les mères avortaient de peur d’être punies. Pendant les deux années le solde 

est positif, ce qui est rare à Saint-Domingue. Sur la sucrerie du Comte Pasquet de Lugé, les 

résultats sont plus certains, de 1723 à 1752, 28 esclaves naissent sur la plantation, de 1753 à 

1788, 141 dont 37 les cinq dernières années. Les naissances augmentent mais elles restent 

faibles : 23%o, des 36 femmes sur 111 de 17 à 60 ans sont mères et 53% n’ont qu’un seul 

enfant. Sur l’indigoterie Belin des Marais, une prime est instituée le 4 septembre 1775 : « pour 

les esclaves qui accoucheraient heureusement et qui sauveraient leurs enfants ». En août 1777, 

le gérant peut apprécier : « Beaucoup de vivres et de négresses accouchées qui, au moyen du 

petit secours que nous leur donnons, conservent leurs enfants. » Mais est-ce bien la raison ? 

L'amélioration des conditions sanitaires peut tout autant jouer. De 1768 à 1775, il y a 2,8 

naissances par an, puis la moyenne passe à 4,4 par an. Le but des propriétaires est atteint en 

1790 : 109 sujets de moins de trente ans sont nés sur la plantation. Les plus fortes années, la 

natalité est de 42-43 %o, mais elle est en moyenne de 20-25%o, ce qui n’est pas élevé si les 

esclaves ne pratiquent pas de contraception et si le gérant note bien toutes les naissances. Elles 

sont d’ailleurs réparties entre 26-27 mères. 

Malgré la satisfaction des gérants, l’indice apparent de fécondité est très faible sur ces 

plantations : de 300 à 400. Beaucoup des femmes n’ont pas d’enfants et les mères ont le plus 

souvent un enfant, parfois deux. Les mères de familles nombreuses sont très rares. Les femmes 

ne sont pas transformées en pondeuses pour des gratifications. En revanche, les récompenses 

attribuées aux sage-femmes et les conseils adéquats donnés aux jeunes accouchées ont pu avoir 



   

 

  64 

 

des effets positifs. Les lettres de colons et de gérants parlent peu du tétanos au cours des 

dernières années.  

Par contre, en Guadeloupe, où nous ne connaissons pas les stratégies des maîtres, les indices 

apparents de fécondité semblent augmenter, sans que l’on sache si ce n’est pas l’effet d’une 

moindre mortalité infantile. Ainsi, ils étaient en 1759 proches de ceux de Saint-Domingue : 259 

à 416, alors qu’à partir de 1774, ils sont plus proches de ceux de la France : de 435 à 515. 

Cependant des divergences subsistent : celui de l’habitation Les palmistes est de 878 en 1783 

alors que celui de l’habitation Roussel est de 259 en 1793. 

L’extension des stratégies populationnistes à Saint-Domingue et aux îles du Vent à la fin du 

XVIIIe siècle 

Combien de planteurs et de gérants ont-ils été touchés par les idées nouvelles ? La plus évidente, 

celle de la conservation des esclaves n’est pas prise en compte par tous. Ainsi, à Saint-

Domingue, le personnel de la sucrerie Cottineau est entièrement renouvelé de 1760 à 1778. 129 

esclaves ont été achetés durant cette période alors qu’ils ne sont que 150 en 1775. D'autres 

plantations ont des soldes naturels très négatifs : la mortalité apparente y est souvent très forte 

et la natalité apparente très faibles, ce qui se traduit par une diminution des esclaves    de 1% à 

4,3 par an. Les chiffres des naissances et des décès demandés par les administrateurs pour 

l’ensemble de Saint-Domingue en 1780, 1787 et 1788, confirment cette impression accablante. 

Certes, natalités et mortalités semblent largement sous-estimées mais leur solde est largement 

négatif : sans apport extérieur, les esclaves disparaîtraient en cent ans. Les stratégies 

populationnistes ont eu beau prendre Saint-Domingue pour cible, les discours n’y sont pas 

devenus réalités. La situation démographique semble meilleure aux petites Antilles. Certes, les 

chiffres donnés par les administrateurs présentent des variations qui empêche de les utiliser 

individuellement mais on retiendra qu’en Guadeloupe, en 1785-1786, les taux apparents de 

natalités sont proches de ceux de la France et surtout qu’excédents et pertes se suivent. Les 

seconds sont plus importants que les premiers mais on loin de la perte annuelle de 1 % à Saint-

Domingue. À Bisadary, l’espérance de vie à 5 ans en 5 ans serait de 32, 8 ans pour les hommes 

et 30,8 ans pour les femmes, soit légèrement inférieure à celle des Français métropolitains en 

1770-1779 : 46 ans pour les hommes et 45,6 pour les femmes. Par contre, le taux de natalité est 

égal à celui de la France : il varie de 35 à 40%o, selon le taux de correction adopté pour la 

mortalité infantile. À la Martinique, les taux apparents variants autour de 25%o, ce qui semble 



   

 

  65 

 

faible, celui de mortalité étant très légèrement supérieur, sauf en 1785. Sur les cinq années, la 

perte annuelle est de 0,15 %, soit le dixième de celle de Saint-Domingue. 

Ces divergences s’expliquent par l’importance de la traite à Saint-Domingue : les nouveaux 

captifs meurent en grand nombre et les Africaines sont moins fécondes que les Créoles. En 

effet, bien qu’elles soient plus nombreuses à avoir un enfant sur les listes de 1783-1793, elles 

en ont généralement un seul. D'autre part, on peut penser que les couples avaient plus de mal à 

se former sur les plantations de Saint-Domingue dont l’équilibre était sans cesse rompu par 

l’arrivée de nouveaux esclaves et où il n’y avait souvent que deux femmes pour trois hommes, 

puis trois femmes pour quatre hommes. Or les couples ont toujours plus d’enfants que les mères 

élevant seules leurs enfants sur la plantation, que leur amant soit à l’extérieur ou qu’elles n’aient 

que des relations épisodiques. Le refus d’assumer des maternités dans de telles conditions : 

solitude, travail excessif, absence d’avenir, a sans doute également joué un rôle. Ces facteurs, 

auxquels s’ajoute l’importance de la mortalité infantile, font que la forte proportion de femmes 

sans enfant survivant est une des caractéristiques essentielles de la démographie antillaise. À 

Nippes, de 1721 à 1770, 53% des femmes de plus de quinze ans n’ont pas d’enfant survivant, 

50 % des mères ont un seul enfant survivant et 4% seulement plus de quatre enfants survivants. 

En Guadeloupe, 32% des femmes n’ont pas d’enfant survivant. Les femmes concernées par le 

nouvel intérêt de certains planteurs pour les femmes-mères sont donc bien rares. 

Les écrits de colons, d’armateurs et de voyageurs insistent sur la nécessité de l’application de 

la raison « raison d’humanité » mais la pratique paraît bien différente. Certes, sur les plantations 

qui suivent des politiques populationnistes, les gérants se félicitent, mais les indices de 

fécondité paraissent bien faibles et inférieurs à ceux de Nippes dans la première moitié du 

XVIIIe siècle. Les améliorations sanitaires ont endigué le phénomène de dépopulation, ils n’ont 

pu changer la tendance. En Guadeloupe, un rétablissement très net s’opère cependant, qui peut 

être l’effet des mesures citées par Léonard. On peut d’ailleurs opposer Saint-Domingue, où les 

pertes humaines atteignent 1% par an : laissés à leur seule reproduction, les esclaves 

disparaîtraient en un siècle, à la Martinique et à Guadeloupe où il faudrait 1000 ans pour cette 

suppression ait lieu. C'est dire que, comme il est fréquent, les cris d’alarme et les systèmes de 

réforme ont été contemporain d’une crise qu’ils n’ont pu empêcher parce qu’ils n’ont pas 

compris sa rationalité. 

L'intérêt qui se focalise sur la population, aux Antilles comme en France, prend des tours bien 

différents. Il ressort en effet, de la nature même de l’esclavage, que les propositions n’ont pas 



   

 

  66 

 

la même efficacité qu’en France car le maître antillais n’importe quel réformateur français. 

Mais loin d’être purement répressive l’action des maîtres a des effets créateurs. Au contraire de 

la France, l’intérêt populationniste se traduit majoritairement par l’abandon des valeurs 

chrétiennes du mariage, et cela même en Martinique et en Guadeloupe où elles persistaient plus 

nettement. Bien que certains maîtres continuent à punir les esclaves qui changent des 

partenaires, le rôle du père est désormais nié au profit de celui de la mère, ventre qu'il s’agit de 

faire produire. Cette disparition du rôle du père se profilait déjà sur les listes minutes notariales 

où les enfants ne sont regroupés qu’avec leurs mères pour faciliter les séparations, ainsi que 

dans la pratique juridique qui veut que l’enfant appartienne au maître de la mère, ce qui ne 

manque pas d’importance alors que les liaisons rapprochent souvent des esclaves appartenant 

à des maîtres différents. Il est donc difficile de dire dans quelle mesure ces stratégies ont été 

influencées par le refus des valeurs chrétiennes par les esclaves au nom de leurs propres modes 

de parenté. La mère apparaît désormais dans les discours du maître, dont elle est victime autant 

en profite. Aux Îles du Vent, où l’intérêt du maître se suffit d’une reproduction lente, elles ont 

plus d’enfants survivants mais elles n’en ont jamais beaucoup ; un ou deux en général et elles 

ne se transforment donc pas en poulinières d’un hypothétique haras humain. L'amélioration des 

conditions sanitaires a profité aux femmes mais les gratifications, d’ailleurs faibles, n’en ont 

pas fait les alliées privilégiées du maître. 

 

  



   

 

  67 

 

ANEXO II. TRADUÇÃO 

Desejar a maternidade 

1764: data que revela a história militar e política das ilhas francesas: Guadalupe e Martinica 

estavam sob controle inglês de 1759 até 1762, como resultado da Guerra dos Sete Anos, foram 

devolvidas para França em fevereiro de 1763 com o Tratado de Paris, em troca de "alguns 

arpentes1 de neve" do Canadá que vão para Inglaterra vitoriosa. A partir dessa data, as ilhas 

francesas ultrapassaram as ilhas inglesas e ficaram em primeira posição no comércio 

açucareiroi. Guadalupe finalmente se desenvolve e fica em quarta posição depois de São 

Domingos, da Jamaica e do Brasilii. Mas novas políticas "mais humanitárias" se desenvolvem 

com foco principal nas mulheres.  

"O motivo de humanidade e benefício" 

Um novo tema  

Até então, os administradores das Antilhas voltaram a se queixar para os colonos franceses 

sobre "a escassez de negros" e pediam sempre mais. Apenas em Guadalupe, um pouco 

esquecida, é verdade, para o comércio francês, o Cavaleiro de Mirabeau queria 30.000 escravos 

em 1754iii. Em 1763, o procurador geral Coquille escreveu inclusive que "é essencial substituir 

as mortalidades e as enfermidades anuais dos Negros estimadas em Guadalupe, o cálculo vem 

da experiênciaiv". Mas uma nova questão aparece na carta bastante citada do governador da 

Martinica em 11 de abril 1764: "Um dos meus espantos sempre foi que a população dessa 

espécie não produz desde que as colônias foram formadas, não é suficiente para dispensar os 

envios da costa da África, deve ao menos formar um fundo de reprodução contínua que não os 

obrigue a ficar à mercê desse envio, negócio espinhoso para aquele que o faz e que a longo 

prazo deve esgotar a fonte que o sustentav". Essas preocupações vinham do alto depois que o 

ministro escreveu ao Conde de Estaing, novo governador de São Domingos, no dia 1° de janeiro 

de 1764: "No geral, os colonos reclamam da falta de negros e supondo que para a colônia tivesse 

o número necessário, seria necessário que todos os anos 15.000 Pretos sejam substituídos. 

Imaginando que esse fato fosse verdadeiro, aparentemente morrem 15.000 negros por ano em 

São Domingos, 7.000 dessas mortes estão fora do curso natural da vida e não considera os 

negros que deviam nascer no país para substituir naturalmente o número de negros mortosvi." 

A mortalidade "normal" seria então de 30,8% e a real era de 66%. "O Conde de Estaing se 

manterá informado quais as causas que ocasionam essa grande despopulação de negros a fim 

de prevenir da forma mais adequada. Sua Majestade já enviou médicos para os locais para 



   

 

  68 

 

darem a atenção necessária que pode interessar à conservação das suas vidas". A administração 

desenvolveu nas ilhas uma nova preocupação metropolitana: "L’ami des hommes ou Traité de 

la population" de Mirabeau teve vinte edições de 1757 a 1760 e claramente defendia o 

crescimento demográficovii.  

Em 1772, a conservação e o repovoamento dos escravos por "meios baseados na humanidade e 

interesses pessoais" (dos colonos) são tratados por aqueles que parecem ganhar menos com 

isso: juízes e cônsules de Nantes, representantes do porto negreiro mais importante da França, 

em resposta às reclamações nas Antilhasviii. Em 1774, Delatour e Foache, o grande armador de 

navios de Nantes que construiu um grande engenho de açúcar em Jean Rabel, são os primeiros 

colonos cujas instruções atestam esses novos sentimentos "de humanidade e de benefícioix". 

Posteriormente, esse tema é tratado por todos os relatos de viajantes, instruções e manuais para 

habitantes, cada um propondo seu método de acordo com as causas que levam à desnatalidade. 

Todas as ilhas francesas foram afetadas: o poeta guadalupense Léonard e o habitante do 

engenho Poyen de Sainte Maire, na Ilha Esmeralda, Fénelon e o conselheiro Dessales da 

Martinica, mas sobretudo São Domingos, porque sua riqueza atraía mais viajantes.  

De acordo com nossas fontes, o movimento partiu da administração colonial e foi difundido 

amplamente nas Antilhas por todos que escreviam, nativos ou viajantes. Mas qual interesse 

explica que a humanidade seja invocada por todos agora? 

As causas de uma nova sensibilidade  

A conjuntura explica em parte essa mudança. De fato, a Guerra dos Sete Anos parou o comércio 

negreiro durante quatro anos. Dessa forma, a Martinica não recebeu nenhum navio negreiro de 

Nantes e os colonos se sentiram à mercê do tráfico. Além disso, dois ciclones que devastaram 

as ilhas inglesas desviaram o tráfico clandestino de escravos das ilhas francesas enquanto o 

desenvolvimento dos cafezais nas montanhas aumentou a demanda de escravos, o que resultou 

num forte aumento dos preços. Aliás, segundo Raynal, "A África, aonde os Europeus vão para 

recrutar a população das suas colônias, oferece gradativamente menos homens; e vende os mais 

fracos por um preço mais caro. Essa mina de escravos vai acabar com o tempox". Esse assunto, 

falado por tantos contemporâneos é paradoxal depois que as décadas de 1761-1770 e 1781-

1790 viram as mais importantes deportações de cativos africanos para as ilhas francesas durante 

todo o século XVIIIxi. 



   

 

  69 

 

Os plantadores que queriam diminuir a mortalidade na chegada, faziam os escravizados 

trabalhar a parte, os alimentavam "à mão", ou seja, davam trabalhos separados, seus alimentos 

eram preparados de seis meses a dois anosxii. Portanto, segundo Raynal: "todos os anos a sétima 

parte dos negros que trazemos da Guiné morremxiii". De fato, na planície de São Domingos, o 

massacre foi mais assustador: de 1764 a 1768, dez dos vinte Boçais2 morreram no engenho 

Grandhomme, e na vivenda Galbaud du Fort a metade dos recém-chegados morriam em três 

anos. Nas montanhas, no cafezal Guiton de Maulévrier, a mortalidade parecia menor: 

"somente" 8 mortos de 25 recém-chegados de 1767 a 1768, ou seja 32%xiv. Em Bisdary, 5 dos 

14 recém-chegados no Novo Mundo, até ignoram a língua usada e o tipo de trabalho que lhes 

eram destinados, sempre trazendo mágoas da sua pátria, suportando ainda os maus tratos dos 

antigos escravos que eram encarregados de puni-los, as mil tristezas que os assolam às vezes e 

que frequentemente os levam à mortexv". Além disso, "a maioria dos que chegavam à velhice 

infeliz eram extremamente limitados, estavam acostumados desde a infância à ociosidade, as 

ocupações que lhes eram destinadas eram impróprias...xvi".  

Daí o ditado: "O negro crioulo ao abrir os olhos pela primeira vez já enxerga tudo que ele verá 

durante sua vida. Alimentado na escravidão, sua mente se molda a ela insensivelmente, assim 

como seu corpo que por meio de pequenas provações se prepara desde cedo para os trabalhos 

durosxvii". Era preciso treinar os jovens para obedecer, os habituar a essa organização metódica 

do trabalho nas plantações a partir de 1770, quando as tarefas especializadas se 

multiplicavamxviii. Tratava-se tanto de economia como de micropolítica. Segundo Foache, que 

sabia o que queria: "não só os Pretos crioulos são bem melhores do que os da Guiné, mas melhor 

que eles são as crianças, pois formam famílias que unem os negros, os ligam à terra e são mais 

fáceis de conduzirxix". Da mesma forma, o conselheiro martinicano apreciava que os Crioulos 

"aprendem cedo a valorizar o seu jugoxx". O "repovoamento" devia permitir ao mestre moldar 

os escravos de acordo com suas vontades.  

Os obstáculos  

Lendo todos esses benefícios, é surpreendente observar a pouca quantidade de crianças que 

tinha nas plantações. As dificuldades podiam ser da responsabilidade dos colonos ou dos 

escravos, segundo a análise feita, e em decorrência disso as políticas tomadas seriam diferentes. 

Parece evidente a priori que os colonos sejam pelo menos favoráveis para os nascimentos em 

suas plantações, como eles eram no século XVII, mas parece que a partir de 1730 "com o cultivo 

de novas colônias, o estabelecimento de vários engenhos, o problema da mão de obra se torna 



   

 

  70 

 

urgente... Os colonos não podiam mais esperar o surgimento de crianças nas grandes 

plantações... A presença das crianças passa por muito constrangimentoxxi " Alguns habitantes 

consideraram muito elevado o preço das crianças. Eles "calculam a perda de tempo da mãe 

durante a gravidez e durante a amamentação estimada em dinheiro que ultrapassa o valor da 

criança; calculam ainda os riscos de perda, sua alimentação e seu mantimento até a idade dele 

ser útil. Acreditam ser rentável substituir os negros que faltam por negros novos, na idade de 

trabalharxxii". Ademais, as crianças que nascem são consideradas "um grande objeto de despesa. 

Durante os dez primeiros anos, eles não servem para nenhum serviço e durante os quatro ou 

cinco seguintes ajudam pouco, mas mesmo assim alimentamos, mantemos essas criançasxxiii". 

Dubuisson, habitante de São Domingos, estimava que a manutenção da comida até o décimo 

ano era de quatrocentas libras por ano. Esses argumentos são um pouco exagerados porque as 

crianças de 7-8 anos colhiam ervas para os animais, colocavam as sementes de anil nas 

plantações, etcxxiv. 

A fortiri não existia a vontade de comprar escravas reprodutoras, fato apurado por Gilberto 

Freyre no Brasil. No entanto, uma evolução aconteceu. A Memória da agricultura de São 

Domingos critica que os compradores só olhavam as "partes nobres dos negros" quando 

suspeitavam de doenças "secretas", e aconselhavam os examinar para descobrir seu 

temperamentoxxv. A propaganda de 1786 dos negreiros de Nantes ostentava belos negros da 

nação Bambara, incluindo amas de leite com suas criançasxxvi. Anteriormente, segundo o 

capitão negreiro Van Alstein, as crianças mais novas eram jogadas no mar porque causavam 

problemas e afastavam os compradoresxxvii.  

Essas perdas devidas às maternidades escravizadas conduziram certos senhores a tentar evitá-

las? Segundo Lecointe-Marcillac: "Os senhores gananciosos temiam a perda dos dois últimos 

meses das negras (grávidas), em seguida, chegavam a fazê-las abortar cedo.xxviii" Mas não existe 

nenhuma testemunha ocular; Foäche se limitou a criticar certos habitantes de serem 

"indiferentes aos horrores revoltantes", como o aborto, mas não os reprimiaxxix. A 

responsabilidade dos senhores passaria a ser maior. Dessa forma, em 1776, o advogado Hilliard 

d'Auberteuil estimava em 800.000 escravos introduzidos em São Domingos ao longo do século: 

Um viveiro forte devia produzir milhões de escravos, no entanto, não existem mais 

do que 290.000 escravos na colônia; não são as doenças estão enfraquecendo a população Preta, 

é a tirania dos senhores: ela supera os esforços da natureza.xxx”Em 1765, o ministro 



   

 

  71 

 

acusouxxxiem geral a falta de cuidado quando estão doentes", após ter descartado a grande causa 

da mortalidade dos Brancos: o clima "que é pouco provável para as pessoas tiradas da África". 

Em 1776, o médico Dazille teve a mesma opinião; ele constatou depois de sete anos de estadia 

em São Domingos que: "Em toda parte a comida é insuficiente, falta vestimentas e o trabalho 

acima das suas forças faz perecer o produto anual de geração de negros e objeto de 

importação.xxxii" De fato, a comida dos escravos era composta basicamente de mandioca, 

banana, batata, arroz, que não tinha vitaminas e cálcio suficientes, o que podia provocar a baixa 

fecundidadexxxiii. Além disso, Pitman calculou que nas Antilhas inglesas, os nascimentos 

diminuíam quando a produção de açúcar impulsionava mais de 2.000 pesagens anuais por grupo 

de três escravosxxxiv. 

Neste ponto, Fénelon está convencido que os grandes culpados são os colonos, assim propõe 

uma lei que os isentaria das taxas das crianças escravas. "Nas aldeias com uma boa polícia, 

poderia ser controlado; nas casas que são dispersas nos campos, o policiamento é mais difícil. 

Só existe um meio: Formar nas aldeias de cada colônia um estabelecimento para as crianças 

onde os habitantes serão obrigados a enviar, assim como os negrinhos e negrinhas recém-

nascidos ficaram sob cuidados do pároco e do escrivão local, e de um bom cirurgião em cada 

setor.xxxv" Essa proposta nunca viu a luz do dia. Para incentivar os colonos a tomarem medidas 

humanitárias, o advogado Hilliard d'Auberteuil e o poeta guadalupense Léonardxxxvi propõem 

diminuir o imposto dos colonos cujos engenhos sejam prolíficos. De fato, o imposto, calculado 

pelo número de escravos, desencoraja os colonos de favorecerem as natalidades. Essa era uma 

forma de reconhecer sua culpa? No entanto, eles só pagavam esse imposto pelos escravos de 

quatorze anos ou mais, que não eram deficientes e que davam lucro.  

Os colonos veem o despovoamento diferente. Assim, Dubuisson, habitante de São Domingos, 

replica Hilliard d'Auberteuil: "Não aponte a tirania dos senhores, mas a libertinagem dos negros 

e negras que os torna incapazes de procriar por causa dos excessos dos quais eles se ligam e as 

poucas negras que desejam ser mães por causa dos cuidados exigidos delas durante algum 

tempo, e as privações que esse estado impõe, privações ainda mais sensíveis para indivíduos 

cujas noites libertinas são frequentemente a compensação para todos os dias laboriososxxxvii.” 

O excesso de libertinagem afligia um grande número de escravos com doenças venéreasxxxviii. 

Sobretudo, isso explicaria "o crime atroz, frequente, de fazer aborto forçado ou destruir as 

crianças em seus primeiros dias de vidaxxxix.” Labat, no começo do século, já pensava que as 

escravas abortavam facilmente, principalmente quando estavam grávidas de Brancos, porque 



   

 

  72 

 

elas conheciam uma forma de fazer essa operação com uma facilidade surpreendentexl. 

Ademais: “Acontece muitas vezes que uma negra que tem o filho do seu amante, o deixa morrer 

para dar mais atenção a criança de um outro.xli" Esse assunto não é específico nas Antilhas, já 

que o Memorial da população de Chevalier du Cerfvol indicou que, em 1768, na França: 

"Várias mulheres faziam de tudo para diminuir a fecundidade e abaixar a gravidez." 

Todavia no final do século, o tétano era conhecido por matar um terço dos recém-nascidos e 

por ser "o principal obstáculo que impedia a multiplicação de Pretos na Américaxlii". Ora a 

maioria dos colonos estava convencida que o tétano se desenvolvia "pelo enfraquecimento dos 

centros nervosos obtidos por traumas no cordão umbilical, pela retenção de mecônio3 no 

intestino, pela compressão da fontanela4...xliii". Os plantadores dão provas da eficácia dos 

remédios tomados assim como da ausência de tétano entre as crianças brancas e entre os 

senhores, que puniam severamente as mães e as parteiras quando as crianças morriam. As mães 

provocavam o tétano quando receavam que a cor da criança mostrasse sua infidelidade, pela 

aversão contra o senhor ou ainda por uma ternura cruel pela criança; esses dois motivos 

mostram uma certa revolta contra a escravidão. Moreau de Saint-Méry acrescenta: "No entanto, 

como a natureza mantém seus direitos sagrados até mesmo com os animais mais ferozes, o 

destino das negras amas de leite era bondoso, sendo mais provável que a maldição tenha se 

originado das parteiras. Elas cometem esses crimes para se vingarem dos seus senhores ou da 

família da criança. Às vezes, essas infelizes vítimas são sacrificadas pela superstição que as 

condena antes mesmo do seu nascimento". As parteiras confessavam às vezes os seus crimesxliv. 

"Para cada um sua cada uma" (Poyen de Sainte-Marie 1792) 

Contra a libertinagem  

Depois que a libertinagem reduziu os nascimentos, alguns plantadores a combatiam. Em 1765, 

o dono do indigueiro Monnereau recomendou punições repetidas contra os escravizados que 

"rejeitavam alternadamente as negras pelas quais eles sentiam nojo". Era um defeito dos 

escravos, mas o exemplo vem do parcimonioso brancoxlv. Em 1774, Delatour aconselha seu 

administrador em dar bônus para "as negras conhecidas por serem menos libertinas e que vivem 

há muitos anos em harmonia com um negro da mesma plantaçãoxlvi". O bônus é direcionado 

somente para a mãe e, neste mesmo domínio, nada está previsto para o homem. É verdade que 

pela superioridade numérica masculina, as mulheres tinham mais facilidade em serem 

libertinas. Em 1773, Foäche vai mais longe nessas recomendações que tendem em transformar 

a escravidão em servidão. "Para impedir o mal no seu princípio, é preciso diminuir a 



   

 

  73 

 

libertinagem o mais rápido possível. Os melhores meios que eu conheço são de exercitar as 

uniões, tornar o destino dos pais e mães mais feliz... garantir aos negros propriedades. Os 

cuidados que são precisos para criar porcos e aves, ter companhia é necessário, os cuidados 

recíprocos aumentam o apego.xlvii" É a vontade de imitar as famílias camponesas da França e 

lembrar estranhamente os projetos filantropos do século XIX que tentaram - com as cadernetas 

de poupança - fazer as pessoas "mais perigosas", que são mais móveis, desejarem a propriedade. 

"Outra desordem que tive conhecimento foi a dos capatazes que formaram um harem para as 

negras mais novas: no engenho só um terço das mulheres eram abusadas", escreveu Foäche em 

primeiro de dezembro de 1773xlviii. Em 1793 um desses capatazes, Bernard, foi libertado pelo 

seu comportamento contra "os bandidos" e pelos sessenta filhos que ele teve na plantaçãoxlix. 

Esses homens escravizados aproveitaram esse benefício que lhes foi confiado e minavam a luta 

contra a libertinagem ao reconstituírem uma certa poliginia. Por vezes, há um desfasamento das 

políticas dos senhores e a realidade das plantações. 

A luta contra a libertinagem não implica necessariamente em mais casamentos, como no século 

XVII, mas a questão é objeto de discussão nos salões. 

 

"Encorajem o casamento que é a alma da população" 

Alguns colonos favoreciam sempre os casamentos. "Enquanto um negro que vive com uma 

negra que repudia encadeia brigas e envenenamentos, aqueles casados são fiéis.l" Dessa forma, 

o marquês de Ségur diz que:  

Também concordo com a ideia de casamento, se evitam as noites que eles vão 

atrás das amantes em fazendas muito distantes. Depois de correr a noite inteira 

para satisfazer uma necessidade muito natural, da qual ele deve achar uma 

forma de fazê-lo, ao nascer do sol o negro retorna para o patrão e faz seu 

trabalho obrigatório. Caso se sinta incapaz de fazê-lo, ele permanece fugitivo. 

Quando um senhor de escravos tem a política e a ordem, suas terras são 

cultivadas melhor, tem menos braços (escravos) nervosos, menos fugitivos e 

uma população maior.li 

A população era prioridade entre os motivos a favor do casamento. Em 1765, em São 

Domingos: "Nos poucos engenhos onde os casamentos são legítimos, os negros não precisam 

comprar negros para substituí-los e até mesmo aumentam sua população se desfazendo de 

negros que atrapalham e dão problema, os transportam para o Espanhol do continentelii“.5 

Para favorecer os casamentos, Ségur em 1777 usou a velha tática religiosa: ele não separava o 

batizado do casamento para os negros recém-chegados e a educação era feita com muito vigor. 



   

 

  74 

 

Todos os negros recém-chegados que eu comprei foram instruídos pelos 

intérpretes da conduta que eles deveriam seguir, dentre eles a obediência e a 

submissão para todos os trabalhos. As mulheres eram acomodadas em um 

lugar separado dos homens. Instruindo uns aos outros em suas orações, foram 

incessantemente batizados e casados por vontade própria e depois alojados de 

dois em dois em cabanas mobiliadas... Os negros das nações Ibo e Moko são 

muito esforçados e valentes e se preocupam em ganhar o suficiente para vestir 

suas mulheres e seus filhos.liii 

O capataz devia ter cuidado para que nenhum negro cobiçasse a mulher de outro. Em 1788, De 

Wimpffen se apoia igualmente nessa ideia sobre o alojamento: "Só os negros casados terão o 

privilégio de habitar em uma casa particular, sem permitir, como já é feito, de frequentemente 

mudar de mulheres como de camisas”.liv Segundo Petit, os jesuítas "engajam os escravos núbeis 

para casar-se pela facilidade que teriam em montar e manter suas pequenas casaslv". Dessa 

forma ele propôs em 1777: "Mulheres escravas que estavam envolvidas em um casamento 

legítimo e que alimentaram cinco filhos da sua cor tendo o mais novo sete anos completos e o 

mais velho trabalhando no jardimlvi seriam dispensadas do trabalho”. Os não crioulos deveriam 

trabalhar trinta anos sem intervalo e os Crioulos de quarenta a cinquenta anos. Essa seria "uma 

forma de talvez cessar o tétano". As africanas podiam ser liberadas aos 47 anos caso elas 

tivessem o primeiro filho aos 20 anos e as outras a partir dos 57 anos. Todas essas condições 

exprimiam o desejo de fazer acontecer o casamento, a recusa da mistura de raças, a reprodução 

e a frequência do trabalho. É notável que não existia menção sobre a recompensa para o pai, 

isso parece ser explicado pelo reconhecimento do trabalho físico que constitui a maternidade e 

a amamentação, mas sobretudo pelo fato das mulheres dessa idade custarem menos que os 

homens. De fato, elas eram mais debilitadas pelas doenças e não podiam fazer mais do que 

trabalhos leves enquanto o desgaste físico dos homens era mais recompensado por causa do 

trabalho. Resumindo, essa recompensa era verdadeiramente a mais frágil possível. Além disso, 

favorecer o casamento significava frequentemente protegê-lo dos colonos, e principalmente, 

contra sua libertinagemlvii. O Código Negro dava toda liberdade para os senhores recusarem-no 

e o costume do país sempre fez com que impedissem o casamento. O martinicano Dessalles 

queria mesmo abolir essa possibilidadelviii. Portanto, era um verdadeiro impedimento para os 

casamentos, como os religiosos informaram ao Ministro da Marinha. 

Não é permitido que um negro de um engenho se case com uma negra de outro, 

porque essa é a causa de vários casamentos ruins que a necessidade concluiu. 

Ainda existem as plantações que não podem fazer nenhum casamento, seja 

porque os negros pertencem à senhores diferentes ou porque são parentes de 

primeiro grau, ou pela falta de negras. Veja com o M. Mithon e com os 

melhores e mais sensatos, uma forma de remediar esse obstáculo que é ruim 

para a colônia, que impede o aumento de escravos e me conte os 

temperamentos dos quais serão acordados.lix 



   

 

  75 

 

Pedido que permaneceu sem resposta porque ele se opunha ao poder discricionário do 

proprietário.  

Contra o casamento 

De fato, "vários habitantes das colônias não são a favor do casamento entre negros e pensam 

que eles vivem mais bem juntos e em harmonia sem sacramento do que quando são casados lx". 

Até mesmo na Martinica, conhecida pelas fazendas muito cristãs, "vários habitantes são contra 

o casamento sob o pretexto que esse método tira a liberdade de dividir seus interesses e 

prejudica de certa forma seu direito à propriedade lxi". Segundo Girod de Chantrans: "Muitas 

vezes a recusa de uma política aumenta mais o seu benefício. Compreende-se que o escravo 

não pretende, pelo ato de se casar, assimilar-se aos Brancos, do qual ele deve respeitar todos as 

regras sem jamais ousar imitá-laslxii". Embora essa argumentação não tenha sido desenvolvida 

por outros autores, ela foi compartilhada entre certos colonos.  

Além disso o escravo, por ele mesmo, não se preocupa com o casamento.  

Qual benefício pode se esperar do casamento? Nenhum. Tudo que faz é 

adicionar mais uma corrente àquela que o prende. O uso permite que ele o 
mude, sua inconstância o incentiva a fazê-lo: Seria muito estúpido se privar 

voluntariamente da única liberdade que lhe resta? Isso não é tudo: o casamento 

aumenta o mal-estar da família mais ou menos grande, quase inteiramente 

dependente da mãe durante sua infância e da qual a mãe não recebe nenhuma 

ajuda que precisa nessa idade. Em algum momento, o mestre venderá o pai, a 

mãe ou a criança, cada um separadamente e onde ele quiser... Os títulos de pai, 

mãe e filho se perdem ao longo dessa triste circunstância.lxiii 

 

Raridade dos casamentos 

De fato, os casamentos são muito raros, principalmente em São Domingos. Nenhum escravo 

casado foi sinalizado em Nippes de 1760 a 1770, nem sobre as plantações da planície. Os 

inventários guadalupenses descrevem que menos de 5% dos escravos tinham mais de quinze 

anos de casados, porcentagem que diminuiu rapidamente. Em Bisdary, 36% das mulheres de 

vinte a trinta anos estavam casadas em 1763, não existia mais nenhuma em 1783. Na Martinica, 

as duas vivendas de l'Anse-à-l'âne e de Fonds-Saint-Jaques tinham porcentagens altas em 1773: 

"A concubinagem não existe mais e a fidelidade conjugal é prestigiadalxiv". No entanto, sob 

toda a ilha, os casamentos eram bastante raros, mais do que na maioria das outras ilhas. Assim 

em Case-Pilote, a porcentagem de nascimentos legítimos decresce de forma contínua: 13,5% 

de 1760 a 1769, 8,9% em 1771-1772, 5% a partir de 1783 até 1800lxv. Além disso, os 

casamentos só aconteciam nas plantações mais importantes, embora não fosse diretamente 



   

 

  76 

 

proporcional à importância dos engenhos. Em Trou-au-chat, atualmente Ducos, em cinco anos, 

cinco casamentos aconteceram enquanto 239 crianças foram batizadaslxvi.  

Os africanos mostram mais vontade de casar-se do que outros escravos. Assim em Guadalupe 

de 1770 a 1789, segundo Vanony-Frischlxvii, 3.163 dos homens adultos e 3.228 mulheres adultas 

são casados: 5% são africanos e 4% são homens crioulos negros e mestiços, assim como 4% 

são africanas e crioulas negras, contra 3% das mestiças. A metade dos casamentos acontecem 

entre pessoas da mesma categoria (Africano, Crioulo negro ou mestiço). Os africanos se casam 

mais com as Crioulas negras do que com suas compatriotas. Além disso, os casamentos marcam 

um lugar de certa hierarquia na plantação: 40% dos homens que se casam são qualificados. Um 

homem casado é duas vezes mais qualificado e está quatro vezes mais alto nos cargos do jardim 

que um solteiro. Os casamentos são tardios e permitem, como em Ducos e Bisdary, a 

legitimação de muitos filhos. Dessa forma, em Guadalupe, dos 123 casais legítimos, 70% dos 

homens e 57% das mulheres tinham mais de 40 anos. 

A descrição feita por Léonard em 1787 de um casamento na plantação Desmarets em Guadalupe 

mostra que o casamento, interpretado como um sinal de cristianização, é igualmente uma forma 

de afirmação das particularidades das nações africanas.  

Diferentes nações de Negros podem ser distinguidas pelas suas bandeiras. A 

noiva, segurando as pontas do vestido com suas duas mãos, no meio do círculo, 

e cada mulher se apresenta na frente dela para dançar. As nações tinham suas 

danças particulares; a dela era um pequeno movimento calculado pelo pé. Mas 

ela teve de enfrentar durante o dia todo as dançarinas que vinham provocá-la: 

ao se retirarem, elas jogavam dinheiro no seu avental. Algumas cantavam uma 

espécie de epitalâmio, interrompido pelo refrão do coro; outras, se curvam e 

dançam envolta da noiva, movem seus quadris com uma agilidade 

surpreendente, e algumas delas batiam duas cabaças uma contra a outra, 

girando com tanta rapidez que no fim de poucos minutos elas ficavam 

encharcadas de suor. Negros de figura grotesca batiam nos tambores e riam das 

atitudes engraçadas dos dançarinos bobos da corte. Algumas danças 

representam todos os períodos do amor, mas esses enredos oferecem só uma 

voluptuosidade sem pudor. A jovem noiva, vestida de branco, de cabeça baixa, 

olhando para o chão, agita os pés e mal sorri dos gracejos das suas 

companhias.lxviii 

Se o número de casamentos diminui, os concubinatos se desenvolvem? 

 

Os concubinatos  

De fato, mesmo Foäche e Delatour manifestando seus desejos para que as uniões regulares, 

senão legítimas, se desenvolvessem, a apresentação dos escravos não mudou e não sabemos o 

tipo de ligação dos escravos entre eles: homens, mulheres e depois as crianças. Em São 



   

 

  77 

 

Domingos, o cafezal Dartis é a única plantação estudada que apresenta os escravos por casais 

com seus filhos. 

Em Guadalupe, com exceção de Bisdary, só onze casais não casados aparecem, os rastros de 

casais casados são mais frequentes. Os escravos trocavam mais de parceiras do que de camisas 

como diziam os colonoslxix? Em Bisdary casais concubinos apresentam mais estabilidade do 

que os casais casados, reportados em 1763 e em 1783. Na Martinica, foram reconhecidos alguns 

recém-nascidos de crianças de dezessete anos. Pode se pensar que essa apresentação torna as 

separações dos casais mais secretas, uma das razões dadas sempre pelos mestres contra o 

casamento. Assim, o inventário de François Angot e Marie-Jeanne Ganotlxx indica dois casais: 

Marcel, crioulo de trinta anos e Julie de quarenta anos, Paulin de vinte e cinco anos com 

Adélaïde de vinte e dois e a filha deles de cinco anos. O primeiro homem e a segunda mulher 

pertenciam à Elizabeth Angot-Larue, o segundo homem e a primeira mulher pertenciam à 

François Angot.  

Os pais dos recém-nascidos escravos que foram indicados pelos registros paroquiais de Case-

Pilote de 1760 a 1762lxxi, permitem ver que, se tirar provisoriamente os 22% de pais livres, os 

pais escravizados seriam só um pouco mais numerosos que eles nas outras ilhas: 56%. No 

interior da plantação: 49%, dos quais 20% são casados. Essas relações extra plantações que 

eram completamente desconhecidas, são então majoritárias. No entanto, o número de crianças 

que vivem diariamente com seus pais escravos é bastante elevado.  

Embora os casais concubinos podem ser relativamente numerosos nas plantações, essa prática 

não parece ser encorajada pelos senhores.  

 

Número igual de homens e mulheres? 

Parece evidente que a forte desproporção de sexos nas plantações dificulta a formação de casais 

e as poucas mulheres que existem impedem a reprodução de escravos. Na Martinica, o 

equilíbrio é alcançado, mas o número de homens a cada cento de mulheres em São Domingos 

é de 148 em 1754 e em Guadalupe de 112 em 1752. Contudo, a igualdade numérica de sexos é 

raramente citada a não ser por Monnereau em 1765 e Raynal em 1770, que aconselham exigir 

dos navegadores que frequentam o litoral da África que eles formem suas cargas com um 

número igual de homens e mulheres, ou até mesmo algumas mulheres a mais durante alguns 

anos para acabar antes com a desproporção existente entre os dois sexos. Essa última precaução, 

"colocando os prazeres do amor ao alcance de todos os Pretos, os consolando e os 



   

 

  78 

 

multiplicandolxxii". O "velho plantador guadalupense" Poyen de Sainte-Marie aconselha os 

"jovens" em 1792: "É preciso comprar tantos escravos de um sexo quanto do outro para uni-los 

em casais, mas como os homens são mais inconstantes que as mulheres, é preciso atenuar esse 

defeito ao comprar o homem e deixá-lo escolher sua companhialxxiii". 

Em São Domingos, alguns plantadores tentam comprar mais mulhereslxxiv. O motivo para isso 

é apontado na plantação Bretton-Deschapelles como de encorajar a população, mas o feitor de 

um cafezal no Matheux explica que seria porque as perdas de Africanos são menores. Apesar 

disso, outros plantadores, que afirmam, portanto, querer desenvolver os nascimentos, têm mais 

escravos homens do que mulheres. Assim era no engenho de Foäche, onde tinha 282 homens e 

201 mulheres, ou no indigueiro Belin-Desmarais, cujo feitor só comprava homens visto o 

trabalho que fariamlxxv. Contudo, o número de homens para cem mulheres diminui em São 

Domingos. 

Em Guadalupe, o número de homens por cem mulheres é ainda de 115,6 em 1772, depois 

diminui para 109 adultos e 115,6 crianças em 1790. De fato, alguns plantadores compram 

Africanos de entre doze e dezesseis anos para treinarem eles mais facilmentelxxvi. As listas 

estudadas manifestam um certo equilíbrio numérico entre homens e mulheres apesar das 

diferenças de acordo com as plantações.  

A possibilidade de o escravo achar "cada um sua cada uma" está presente na Martinica desde 

1764, muito próxima de Guadalupe e de São Domingos, onde a desproporção entre os sexos 

permaneceu ainda muito elevada. 

Mas a antiga tática dos colonos de favorecer os casamentos já não é válida. Além disso, por que 

forçar duas pessoas quando tudo depende de uma só no final das contas? Muitos colonos 

chegam à conclusão de Girod-Chantrans: "Nada de casamento, eu repito: Nada de casamento 

para preencher o infortúnio deles. Eles continuarão vivendo juntos como sempre fizeram até o 

presente, e o prazer sempre será um motivo suficiente para encontrar pais. Mas é a mãe que tem 

responsabilidade e também tem em suas mãos o poder de destruir todo o trabalho: é preciso 

interrompê-lalxxvii". 

 

As mulheres, alvos das políticas natalistas  

"Cuidados paternos" (Conde de Agoult, 1790) 



   

 

  79 

 

Desde Fénelon e Raynal chegaram exortações para cuidar dos bebês recém-nascidos e suas 

mães, e juízes e cônsules de Nantes foram ouvidos. Os cuidados para negras grávidas antes, 

durante e depois do parto, são agora citados por todos os autores de relatos de viagem e manuais 

para habitantes. 

Alguns parecem óbvios. Assim, surge o fato de as mulheres grávidas apenas fazerem trabalhos 

mais leves nos últimos momentos da gravidezlxxviii: o senhor do cafezal Laborie impede as 

grávidas de pegarem fardos mais pesados, isso ressignifica as práticas anteriores dos senhores 

de escravos! O artigo parece importante depois da inclusão dos mandatos de 3 dezembro de 

1784 e 23 dezembro de 1785 em São Domingos, ampliados em 1786 nas Ilhas de Barlavento, 

que regulavam especificamente os bens dos ausentes. Enquanto o horário de trabalho 

recomendado para todos é do nascer do sol até meio-dia, depois a retomada às 14 horas até o 

fim do dia, o artigo 5 precisa: "as negras grávidas ou amas de leite só trabalharão 

moderadamente, depois do nascer do sol até às 11; elas retomam às 3 horas e pararão meia hora 

antes do pôr do sol. Sob nenhuma circunstância serão sujeitas a vigíliaslxxix". Elas trabalhariam 

duas horas e meia a menos que os outros escravos. Poyen de Sainte Marie aconselha parar de 

trabalhar quando elas estão grávidas de 7 meseslxxx até a amamentar. 

Os hospitais se multiplicam nas plantações e as doenças, principalmente as venéreas, são agora 

mais bem tratadas. Ora, segundo Dazille, várias crianças nascem cobertas de pústulas venéreas, 

que as impedem de mamar, sintoma confundido com tétano. Assim, ele traça a construção e a 

distribuição de uma sala especial para os partoslxxxi. Tanto quanto higiene, se trata de lutar contra 

a "maldade". "É preciso colocar todas as negras grávidas num alojamento destinado unicamente 

para isso, que não entre absolutamente ninguém além da parteira que corresponde à mãe do 

acontecimento. Desde que as negras grávidas se aproximam desse momento, é preciso colocar 

nas mãos da parteira.lxxxii" Essa profissão aparece ao lado hospitaleiro nos maiores engenhos, 

como os de Séguineau, Pesquet de Lugé e Bisdary. Moreau de Saint-Méry insiste na 

necessidade da sua formaçãolxxxiii, cruzando interesses metropolitanos e de fato, a técnica parece 

melhorar. "O mal de sete dias, que antes era muito comum em Cavaillon, não aparece mais. 

Atribui-se essa mudança ao costume de cortar o umbigo dos bebês só depois de retirar todo o 

sangue da extremidade do cordão e impedindo em seguida a seção do contato imediato com o 

ar. Outros moradores se contentam em ter boas negras parideiras e dar recompensas por cada 

bebê que não tem mal de sete dias e esse cálculo teve o mesmo sucesso.lxxxiv" O nome científico 

do mal de sete dias é tétano neonatal, tais preocupações não são inúteis. 



   

 

  80 

 

Na vivenda Montrouislxxxv, uma ama de leite e de duas à quatro grávidas foram isentas de 

trabalho de 1° de fevereiro de 1790 até 31 de janeiro de 1791, ultrapassando os conselhos de 

Poyen de Sainte-Marie: "Depois dos partos, não enviá-las para o campo antes dos bebês 

completarem dois meses; esse tempo será colocado em benefício da mãe e será vantajoso para 

a criança, como a intempérie que ocasiona muitos males quando se expõe muito cedo às 

poluições do ar.lxxxvi" Em seguida, duas amas de leite trabalham juntas de forma que elas se 

revezam para amamentar os filhos. Essas reduções de trabalho têm como objetivo impedir que 

o leite das amas seque.  

Os cuidados com os bebês aumentam igualmente. Nos cafezais, em Matheux e em Abricots, 

eles são alimentados de sopas quentes sob cuidado do tesoureiro ou do feitor. As crianças 

delicadas são enviadas para um pequeno lugar nas Montanhas ou para beira mar com uma velha 

escravalxxxvii. 

São cuidados que nos parecem essenciais e óbvios. Aparecem nesse extremo fim do século 

XVIII e não contribuem para a humanidade dos senhores. Eles querem verdadeiramente reduzir 

ao máximo os custos dessas bocas "inúteis". Ora, os défices alimentareslxxxviii sem dúvida 

explicam bem os abortos espontâneos, o tétano neonatal e a alta mortalidade infantil. No 

entanto, os plantadores querem reverter também a tendência demográfica ao impedir os 

escravos de matar seus filhos com suas próprias mãos.  

 

"Fazer desejar ser mãe" 

"O meio mais correto (de encorajar a população do seu engenho), é fazer com que quantos mais 

filhos a escrava tiver, mais conforto ela terá." Os senhores vão então utilizar táticas bem 

conhecidas com esse objetivo, mas que serão reguladas precisamente.  

As gratificações 

Os senhores já entregam recompensas em comida, vestimenta e mais raramente em dinheiro 

para os operários das obras ou por trabalhos excepcionais. Esse método será direcionado às 

escravas que são mães. Assim, Foäche comanda seu feitor em 1774: "Quando a criança está 

fora de perigo, recompense as duas negras, dar para a parteira 15 libras e para a mãe duas mudas 

completas de pano e pano para seu bebêlxxxix". Da mesma forma, de acordo com Poyen de 

Sainte-Marie: "O senhor deve aumentar sua recompensa a cada criança que ela parir; 

certamente, os mantimentos concedidos à mãe para seus filhos não serão incluídos nessa 



   

 

  81 

 

generosidade, que deixa de ser umaxc". Mas o bônus em duas etapas se torna o meio de 

recompensa mais utilizado. Em 1774 Delatour é o primeiro fazendeiro conhecido por 

aconselhar: "Eu aprovo e incentivo a distribuição de quinze libras para cada negra que pariu no 

dia que o bebê for batizado e outras quinze libras quando for desmamadoxci". Essa "soma" (é) 

comparada modestamente as 400 libras recebidas pelo cirurgião pela vacinação de negros 

contra a cataporaxcii (ou contra varíola), as 660 libras ganhas pelo senhor da anileira por ajudar 

a fabricar anil, mas a comparação é importante com as 8 libras dadas ao escravo que prende um 

negro marron6, quer dizer fugitivo, uma recompensa importante para um escravo, mas não 

extraordinária. No cafezal Séguineau, as gratificações são dadas para mulheres grávidas, mas 

também para os capatazesxciii. Essas gratificações são igualmente concedidas nas plantações de 

Chaurand em 1788 e pelo Conde de Agoult em 1790. Elas são reportadas com o custo das 

crianças: 200-300 libras desde os seis meses. 

Outras incitações para maternidade são de ordem honrosa: assim o poeta guadalupense Léonard 

propõe que as escravas que tiverem vários filhos sejam não somente recompensadas, mas 

distinguidas das outras. Girod Chantrans imagina certas medidas simbólicas cujo equivalente 

seria o Dia das Mães.  

É preciso que o batismo seja celebrado honestamente: porque os escravos são 

mais sensíveis do que se imagina a um certo elemento que parece os distinguir 

e os marcar como algo interessante. Finalmente, em cada engenho foi 

instituído, uma ou mais festas anuais para as mulheres férteis, que celebrariam 

com entusiasmo; festas das quais as mulheres inférteis serão excluídas, ou só 

assistiriam como espectadoras. Veremos as mães com seus filhos, reunidos na 

mesma mesa, lotada de presentes do senhor, mostrar para todos do recinto, as 

recompensas da mãe. Elas tornam os negros mais velhos e bons serventes, as 

honras da festa, que se acaba em dança. Essas medidas, unidas aos cuidados 

essenciais, serão muito boas para excitar a emulação de fecundidade entre as 

negras, adocicar a escravidão e fazer nascer o amor ao mestre e ao país, nos 

jovens corações dos seus escravos.xciv 

Essas sugestões não foram aceitas, mas elas mostram bem os objetivos das políticas natalistas 

e a imaginação que elas suscitaram na opinião fundamentada. 

"Nada se iguala à liberdade no coração do homemxcv" 

Os colonos sabem bem que é o desejo mais querido dos seus escravizados é a liberdade e iludem 

os bons sujeitos e agora as mães de vários filhos. O armador de navios e dono de engenho 

Foäche quer que toda mulher "com quatro filhos tenha um dia por semana para trabalhar no seu 

quintal (quer dizer, seu campo particular), que ela seja privada dessa vantagem quando o 

número não tiver completo; aquela que tiver quatro filhos, o mais novo com quinze anos, seja 

isenta de trabalho para sempre e receba o dobro de campo normal, mas que ela não possa sair 



   

 

  82 

 

do engenho e que seja açoitada como as outras, que ela perca sua liberdade caso entre em 

qualquer briga ou caso não informe sobre uma briga se for provado que ela teve 

conhecimentoxcvi". A mulher será livre quando ela entrega quatro filhos para substituí-la. Ela 

tem 43 anos, ela teve seu primeiro filho com 20 anos e tem o intervalo de dois anos entre cada 

filho como é habitual com a amamentação; os escravos eram colocados para trabalhar aos 13 

anos. Nessa idade, as capacidades físicas são limitadas e o valor dos escravos diminui bastante; 

além disso, é raro que elas ainda tivessem filhos e então essa liberdade não cria novos libertos. 

A liberdade que é proposta para elas é a de "savana", quer dizer não oficial, tributada. Sobretudo 

essa liberdade de savana depende do comportamento do escravo, do qual Foäche espera 

conseguir adquirir o apoio. Pasquet de Lugé concede essa mesma liberdade para as mães de 

seis crianças das quais o caçula tenha 8 anos e o mais velho trabalhexcvii.  

A ideia de libertação de savana é retomada pelo governo nas ordens de 1784 e 1785xcviii. "Artigo 

6: Toda escrava, mãe de seis filhos, será isenta no primeiro ano de um dia de trabalho por 

semana, de dois dias no segundo ano, três dias no terceiro e assim por diante até que ela seja 

dispensada de todo trabalho na plantação. Ela perderá essa isenção caso ela deixe morrer, falte 

com os cuidados dos seus filhos antes dos dez anos." Essas disposições são menos favoráveis 

do que aquelas excepcionais de Foäche. Elas permitem que uma mulher seja livre com 38 anos 

nas mesmas condições anteriores. O objetivo é claro: pressionar as m ulheres a terem filhos e 

cuidar deles. Essa liberdade só se aplica as mulheres, como se todo o papel fosse negado ao pai, 

que supostamente está de passagem. Um colono em 1790 apresenta uma outra versão dessas 

liberdades de savana onde o pai pode ter um grande papel no caso da morte da mãe. "Os colonos 

concedem através da humanidade a liberdade de savana para as negras mães de cinco filhos que 

completaram doze anos e ela assegure que nenhum dos filhos morra depois de chegar nessa 

idade. Concedem dois a três dias de liberdade por semana para aquelas que tem três ou quatro 

filhos. Os negros têm o mesmo papel quando as mães estão mortas e que os filhos sejam muito 

novos.xcix" Então, a pessoa que se ocupa das crianças mais novas que é recompensada, ora é a 

mãe na medida em que os filhos pertencem ao senhor dela. Cassan é o único que propõe a 

liberdade conjugal do pai e da mãe de 7 filhos, e isso em 1790c. Esse tipo corresponde a única 

liberdade oficial pelos motivos dos quais tivemos conhecimento. Dia 18 de maio de 1789, o 

inventário de sucessão Pinson em Sainte-Marie, Capesterre em Guadalupe, onde só tinha 7 

adultos, reconheceram a liberdade de um homem de 58 anos e da sua mulher legítima, uma 

mulata de 46 anos, cujos 7 filhos permaneceram escravizadosci. 



   

 

  83 

 

Quantas mulheres podiam aproveitar dessa possibilidade? Muitas mulheres escravas não 

tinham filhos vivos e as outras tinham poucos. Em Nippes, de 1721 a 1770, 47% das mulheres 

com mais de 15 anos não tinham filho sobrevivente. Com mais de cinco crianças sobreviventes: 

em Nippes 2% das mães, em Guadalupe 5,5%, em Case-Pilote (Martinica), nove mães. Essa 

porcentagem é mais alta na vivenda Rochechouart onde tem 11 mães das 56 famílias 

conjugaiscii. 

Essa liberdade de savana atingiu um número pequeno de mulheres, mesmo que ela fosse 

expandida. De fato, as mães de cinco filhos não são muitas: em Nippes 11 de 493 mães e 1.148 

mulheres com mais de 15 anos; em Guadalupe 21 de 307 mães.   

As liberdades de savana tinham então um público potencial muito limitado: seu objetivo era 

evidentemente um incentivo. Nossas fontes não apontam mudanças, mas datam do período 

entre 1784 e 1786 e os eventos revolucionários, que foram tão curtos que o efeito dos mandatos 

não foi sentido pelas grandes famílias. Mas o que acontecia com as mulheres cujas crianças 

morriam?Crimes e castigos  

Os senhores estavam convencidos que os bebês morriam como resultado dos feitiços das suas 

mães e as puniam em consequência. Assim, em 1774 Foäche: 

Quando morre o bebê, que a punição da parteira seja o açoite e da mãe seja o 

açoite e o colar de ferro que deve ficar nela até engravidar novamente; que 

todas as negras que engravidarem sejam obrigadas, sob risco de punição, de 

declarar a parteira que tenha relação com o cirurgião, do qual ela deve ter um 

registro. A negra declarada grávida e reconhecida por tal que fez aborto sem o 

declarar deve ser punida com colar de ferro até que ela volte a ficar grávida. 

Da mesma forma, para toda negra que abortou quando não provem de causa 

conhecida.ciii 

Girod-Chantrans registrou em 1785 essas correntes e esses "colares de ferros franzidos de 

longos ramos que colocam nas negras que supostamente abortaram, dos quais elas não tiram 

nem de dia nem de noite, até que elas tenham dado uma criança para seu senhor.civ" No sul de 

São Domingos, supõe-se “ter no pescoço uma pequena figura humana de madeira por volta de 

quinze centímetros. O primeiro e único exemplo desse gênero que me impressionou foi o de 

uma jovem negra de aproximadamente 18 anos que foi acusada de ter violado o seu ventre, o 

amor maternal, o mais imperioso de todos. Ela parecia verdadeiramente angustiada com esse 

castigo... Tive a felicidade de saber que desde esse episódio, que ela parece ter compreendido, 

teve seu aprendizado e cumpriu os deveres com uma espécie de triunfocv”. Um memorial de 

1788 afirma que o açoite e o colar de ferro são métodos dos senhores menos severos. "Os 

castigos mais assustadores são contra as mães cujas crianças morreram do mal de sete dias. A 

maioria delas infelizmente morreram queimadas, as outras faleciam em torturas mais lentas.cvi" 



   

 

  84 

 

Segundo esse mesmo memorial se entende que: 

O medo de experimentar esse tratamento cruel obriga a maioria das negras a 

evitarem ser mães... Morrem frequentemente devido aos meios violentos que 

elas usam para abortar. Entre outros, esses abortos provocados acabam sempre 

com os princípios da saúde e particularmente a capacidade de reproduzir. Os 

homens revoltados com os maus tratos que suas infelizes companheiras 

experimentavam sem parar, seguiam todo o desespero e o seu desejo de se 

vingar que podia inspirar suas almas já depravadas pela escravidão: suicídios 

e os crimes frequentes cometidos com ajuda do veneno que é colocado 

indiferentemente contra os senhores, contra os escravos e contra os animais.  

Mesmo se os senhores que recorriam aos meios mais violentos devessem ser muito raros, a 

verdade é que as mulheres portavam colares de ferro ou bonecas de madeira, assim nos 

engenhos Grandhomme e Croisoeuilcvii, recebiam chicotadas quando a falta de higiene e comida 

acarretavam abortos e o tétano.  

Cuidados, diminuição do trabalho na gravidez, gratificações em forma de dinheiro, chicotadas, 

correntes e colares de ferro, as mulheres se tornam o principal objeto de atenção dos seus 

senhores. 

Essas políticas melhorariam a posição das mulheres? 

Fritz Gracchuscviii, que se apoia numa leitura precipitada se não tendenciosa de Debien, afirma 

que: "A maternidade e todos os empregos de assistência, de manutenção se tornam uma arma 

de poder na reprodução" (p.219); "Muitas escravas tinham um status privilegiado na plantação" 

(p. 224); "Elas eram alvo de um investimento de poder. Não que fossem detentoras de poder, 

mas ele passou por elas." (p.227). De fato, as mulheres, não seus companheiros, têm um papel 

mais singular nos discursos dos viajantes, administradores e sobretudo nas instruções dos 

colonos aos seus feitores. Mas é preciso situar essas mudanças das quais afetam o ponto de vista 

dos senhores quando o tratado pareça estar ameaçado a longo prazo. Mulheres grávidas e recém 

paridas recebem cuidados particulares, mas é porque os senhores agora pensam (pelo menos no 

nível do discurso) em conservar todos seus escravos, então melhor nutrir e medicá-loscix. As 

gratificações das quais elas têm direito agora, os trabalhadores qualificados recebiam desde 

sempre. Certamente, uma profissão feminina, essa de parteira, tem uma escala nova e permite 

ter um pequeno pecúlio, mas não emprega muitas mulheres: só uma nos grandes engenhos. Os 

riscos que as mulheres encontram são específicos e elas não os controlam. Enquanto as 

francesas são conhecidas ainda por serem medicadas e nutridas em excesso, o que pode uma 

mulher escravizada? fazer para evitar o tétano do seu filho ou as dificuldades ligadas a gravidez? 

As mulheres acessam alguns privilégios dos escravos qualificados quando elas estão em sua 



   

 

  85 

 

grande maioria na posição de simples "negras de enxada", mas em condições bem mais 

arriscadas do que seus companheiros.  

A novidade: as melhoras atingem todas as mulheres na medida em que elas se tornam mães. 

Enquanto os homens adquirem uma certa hierarquia com o trabalho, as mulheres podem 

consegui-la através da maternidade. A maternidade como status social das mulheres se 

desenvolverá na Europa mesmo no século XIX com a legitimação de Rousseau citado por 

Moreau de Saint-Méry. A grande corrente que "cria o amor maternocx" toca os fazendeiros que 

têm nela um novo interesse.  

De outra forma, no século XVII os casamentos eram favorecidos para aumentar a população, 

porém os senhores que apoiavam essas novas ideias não exercitavam seriamente as uniões: é 

um objetivo citado, mas sem esse detalhe fantasioso que diz a respeito de todos os meios usados 

para favorecer o desejo da maternidade entre as escravas. O pai escravo é excluído da maior 

parte dos discursos, mas a mãe escrava tinha realmente mais peso? 

 

Mães ou poedeiras? 

Gratificadas ou chicoteadas, o papel da mãe depende da relação com o filho. Em 1764, segundo 

o governador da Martinica: "A criação animal dos filhos de escravos é ignorada pela maioria 

da população. As mães os levam nos ombros nos campos e os deixam todo o dia abandonados, 

no ardor do sol quentecxi". As mulheres estão trabalhando e não podem se ocupar da comida e 

dos cuidados dos filhos. No lugar de dar mais tempo para cuidar dos seus filhos, os habitantes 

aconselham tirar esse serviço das escravas e popularizar a prática de deixar a guarda das 

crianças com uma escrava velha com quem "as mães deixam assim que são desamamentados. 

Essas crianças são entregues de manhã para suas guardiãs... De noite, (elas) são reconduzidos 

para suas mães, onde deseja-se que elas durmam, em uma boa esteira e não na terra, que é o 

que acontece com os filhos cujas mães são preguiçosas ou abandonadas pelos pais dos seus 

filhoscxii". 

O pouco de vida familiar que sobra pros escravos é por vezes desejado. Foache tem sua opinião 

sobre isso: Se ao sair da infância, os privamos do pai e da mãe, ele fica menos envergonhado, 

mas logo assume todos os vícios. De um lado, seus pais os habituam a ficarem acordados, correr 

de noite e roubar; de outro: "a imagem da libertinagem prematura entre eles lhes dão ideias que 

não podem ser adiadas... Essa desvantagem pode ser remediada se continuarem vigiando seus 



   

 

  86 

 

filhos até os 15 anos, deitar-se numa hora fixa e cuidar durante a noite, só deixar com os pais 

aos domingos e os ocupar nos outros dias, como se faz, com trabalhos leves para os que são 

suscetíveis desde os 7-8 anoscxiii". Mesmas preocupações da educação dos escravos na 

Martinica; entre os bons senhores, "as mulheres são bem cuidadas quando elas dão bebês, seus 

filhos são recebidos com transporte e criados na casa dos seus senhores, onde eles aprendem 

cedo a reconhecer seu jugo, através da fidelidade aos trabalhos quando amadurecerem, pelos 

cuidados que tivemos com sua infânciacxiv". Criar crianças na casa do senhor é aliás próximo 

da ótica cristã do século XVII descrita por Dutertre. 

Algumas consequências dessa situação foram analisadas por Dubuisson cxv:
 

A mãe do negro, pouco tempo depois que ele desmama, o entrega para seu 

senhor em sua casa onde ele será ensinado ou melhor, será confiado a uma 

velha guardiã que cuidará dele. Para ele, os seus pais são só seres separados 

dele, que só se aproximam para repreendê-lo. Parece enfim que não seja 

encontrada nenhuma circunstância onde ele procure o colo da mãe para se 

consolar e os braços do seu pai para se apoiar. Tudo que gira envolta as ideias 

do senhor comum: é do senhor que vem a comida e o castigo; então é o único 

objeto de esperança e medo. O jovem negro não espera quase nada dos seus 

pais: se eles são injustos com ele, existe um tribunal para pedir abrigo para 

protegê-lo contra a animosidade que é muito frequente para essa espécie onde 

mais se vê o esquecimento do seu sangue, dos muitos sucessores que a fez mãe, 

o que os tornam frequentemente muito indiferentes ao fruto de uma união 

passageira. Conhecemos o efeito dessas segundas núpcias, julgadas em 5%, 

entre os brancos. O jovem negro não espera nada mais de seus pais, nem 

mesmo sua herança; a pobreza não deixa nada. 

Ele teria mais apego com sua madrinha porque "mil pequenos cuidados vêm dela... Ao aprender 

que devem respeitar suas madrinhas, se prestam facilmente em conceder um caráter divino e 

maravilhoso aos relacionamentos que fogem dos seus sentidos". Esse texto não parece coerente: 

Por que as madrinhas mostrariam mais ternura aos seus afilhados do que as próprias mães aos 

filhos? Por que os escravos só se aproximavam para repreendê-los se os filhos não têm medo 

deles? 

Moreau de Saint Mérycxvi (em uma obra publicada em 1796) reconhece o papel importante 

desempenhado pela mãe. "Não existem elogios suficientes para o sentimento que o amor 

materno coloca no coração das negras. Nunca as crianças, essas frágeis criaturas, não recebem 

cuidados mais assíduos e a escrava que acha tempo para banhar toda noite seus filhos e de vesti-

los com roupas limpas é um ser respeitável." Ele dá igualmente como prova o costume de 

chamar o filho mais velho de "Meu Louis", pela mãe de um menino chamado Louis. Aliás, o 

advogado martinicano aponta que os pais tinham influência sobre os filhos. "Todos os negros 

têm muito respeito pelos mais velhos. Eles cultivam esse sentimento nos seus filhos desde muito 



   

 

  87 

 

cedo e a avidez que colocam nos cuidados oficiais com os mais velhos, quando estão na idade 

de cuidar, mostra a abordagem bem-sucedida." Moreau de Saint-Méry, martinicano que fez 

carreira em São Domingos, não aborda a diferença entre as ilhas sobre esse assunto. 

Então existiam duas táticas. A primeira consiste em aliviar a mãe escrava da carga de cuidar 

das crianças, sempre assegurando o seu bem-estar; ela não diminui o carinho mutual dos filhos 

e pais, como mostra bem a experiência das creches da época. Por outro lado, a segunda tática 

procura opor os valores da sociedade escravizada (fazer festas ou pensar que roubar o senhor 

não faz mal) aos do senhor, principalmente no relativo ao trabalho. Haveria então real 

expropriação de pais, mas a versão mais consumada, a de Foäche, não é mais do que um projeto 

e a realidade descrita é outra.  

A frequência das separações influencia as relações que pais e filhos podem ter: caso sejam 

frequentes, podem tentar imunizá-los do sofrimento se apegando pouco. Além disso, os efeitos 

desse mesmo tipo produzem a alta mortalidade, inclusive na França da época. O escravo 

americano Frederick Douglass descreveu o efeito das separações muito cedo:  

Minha mãe e eu fomos separados quando eu ainda mamava - antes que eu 

soubesse que ela era minha mãe. É um costume frequente nessa parte de 

Maryland da qual eu fugi, de separar os filhos da mãe desde cedo. 

Frequentemente, antes do bebê completar o segundo mês, é tirado da mãe e 

levado para um engenho de uma distância considerável; o bebê é então 

confiado aos cuidados de uma velha negra para trabalhar nos campos... Eu 

nunca conheci minha mãe, sabendo que ela esteve, mais de quatro ou cinco 

vezes na minha vida; cada um desses reencontros foi muito rápido e de noite. 

Ela viajava de noite para me ver, percorrendo toda a distância a pé depois deum 

dia de trabalho... Sempre existiu pouca comunicação entre nós.cxvii 

 

Nossas fontes de estudo sobre as separações são muito limitadas: os inventários dão a 

fotografia, mas não o movimento. Existem alguns raros registros, algumas divisões de herança. 

Em Guadalupe, uma de oito recordações assinalam a venda de dois de 37 escravoscxviii. A 

mobilidade não é, então, muito grande. Do mesmo, em Bisdary de 1763 a 1793, uma só compra 

é notada e parece uma única venda de um marron. Por enquanto, quatro compartilhamentos 

indicam separaçõescxix. Além da sucessão Angot que distanciou duas mães dos seus filhos dos 

quais um menino tem quatro anos: em 1777 a Crioula Agnès foi separada do seu filho de treze 

anos, e em 1781 uma mulher de 26 anos dos seus dois filhos de 8 e 5 anos. No entanto, segundo 

Girod-Chantrans, o costume é que um filho não seja separado da mãe antes dos 7 anos, idade 

na qual ele não apresenta nenhum interesse para um proprietáriocxx. Em outros engenhos, a 

filiação das mulheres vai até as avós. Na Martinica, em Case Pilote, só engravidaram 7 meninas 



   

 

  88 

 

das 65 mães entre 1760 e 1774 e sendo que todos os partos foram no mesmo engenho e 

pertenciam aos seis proprietários principais. "Mesmo tendo em conta a mortalidade, as 

possíveis mudanças de nome ao longo do tempo, a saída de vários senhores e a possibilidade 

que certas jovens meninas fossem treinadas para virarem domésticas de outras famílias, persiste 

a impressão de que muitos proprietários queriam deliberadamente renovar uma grande parte 

dos seus empregados, pelo menos o pessoal feminino.cxxi" Então, as separações de famílias são 

frequentes em Case-Pilote e chegam em Guadalupe onde muitos filhos pequenos foram 

separados das suas mães, sem que possamos precisar com qual frequência isso ocorria. Portanto, 

não era um costume como em Maryland. Nesse caso, o papel da mãe de escravo é reduzido ao 

de reprodutora.  

As mulheres começaram a existir nas estratégias dos senhores de escravos, elas ganham acesso 

a certos privilégios dos quais a grande maioria foi excluída enquanto alguns homens se 

beneficiaram. Mas, na mesma proporção variável de que nem todos os homens se tornam 

operários ou capatazes, nem todas as mulheres se tornam mães e isso nem sempre é uma 

escolha. Então, elas recebem penas humilhantes, angustiantes, dolorosas e às vezes mortais. 

Além disso, essa nova densidade de mulheres no discurso dos senhores é paralela a uma 

diminuição do papel afetivo delas enquanto mães e da responsabilidade de educar os filhos, 

enquanto a responsabilidade dos senhores aumenta mais. As separações podem ser raras, porém 

efetivas em Guadalupe e frequentes na Martinica, e diminuem ainda mais o papel das mães. A 

"promoção" de mulheres tal qual é descrita pelos senhores é então ambígua; é mais a promoção 

de mulheres tendo um trabalho particular: o de reprodutora de crianças, como mães. 

Discurso e realidade 

Essas políticas foram bem-sucedidas? A questão está longe de ser técnica. Ela engaja dois 

elementos: o entendimento da aplicação e a aceitação das mulheres escravas dessas novas 

estratégias. Elas concordavam em fazer bebês por alguns Luís7? Mas anteriormente elas 

realmente recusavam? Teriam sido maus tratos dos senhores contra seus escravos? Ou o gosto 

das escravas pela libertinagem e pela liberdade? (duas palavras não têm a mesma etimologia?) 

Os senhores populacionistas 

Em alguns engenhos conhecemos os resultados relativamente positivos das políticas 

populacionistas. No cafezal Séguineau em Fons-Baptiste, o feitor se felicita: "Desde a nossa 

feliz descoberta, nós não os perdemos mais. Também na nossa última viagem, a parteira recebia 

uma gratificação de quatro goudes8; é um dinheiro investido em grandes interessescxxii". No 



   

 

  89 

 

entanto, teve onze nascimentos em 1778, todos seguidos de morte em 1790, três bebês nasceram 

dos quais dois morreram: o saldo se tornou positivo, mas o número de nascimentos foi 

justificado pelo senhor Tourtain: as crianças morriam menos de tétano porque as mães tinham 

medo de serem punidas. Durante dois anos o saldo é positivo, uma coisa rara em São Domingos. 

No engenho do Conde Pasquet de Lugécxxiii, os resultados são mais concretos, de 1725 a 1752, 

28 escravos nasceram no engenho, de 1753 a 1788, foram 141 dos quais 37 nasceram nos 

últimos cinco anos. Os nascimentos aumentam, mas elas permanecem fracas: 23%, 36 de 111 

mulheres de 17 a 60 anos, são mães e 53% não tem nenhum filho. No indigueiro Belin des 

Maraiscxxiv, um bônus é instituído em 4 de setembro de 1775: "para as escravas que parissem 

com felicidade e que mantivessem seus filhos". Em agosto de 1777, o feitor pode apreciar: 

"Muitos alimentos para negras parturientes que por meio dessa pequena ajuda que damos, 

conservam seus filhos". Mas qual é o verdadeiro motivo? A melhoria das condições sanitárias 

tinha igualmente um papel. De 1768 a 1775, acontecem 2,8 nascimentos por ano, depois a 

média passa a ser de 4,4 por ano. O objetivo dos proprietários é alcançado em 1790: 109 pessoas 

com menos de trinta anos nasceram no engenho. Nos melhores anos, a natalidade é de 42-43%, 

mas ela está na média de 20-25%, isso que não mostra se as escravas não praticavam 

contracepção e se o feitor registra bem todos os nascimentos. Elas são distribuídas entre 26-27 

mães. 

Apesar da satisfação dos feitores, o índice aparente de fecundidade é muito baixo nos engenhos: 

de 300 a 400cxxv. Muitas mulheres não têm filhos e entre as mães a maioria têm um filho, às 

vezes dois. As mães de famílias grandes são muito raras. As mulheres não são transformadas 

em poedeiras pelas gratificações. Por outro lado, as recompensas atribuídas as parteiras e os 

conselhos adequados para as jovens parturientes podiam ter efeitos positivos. As cartas dos 

colonos e feitores falam pouco sobre o tétano ao longo dos últimos anoscxxvi.  

Por outro lado, em Guadalupe, onde não se sabe quais são as estratégias dos senhores, os índices 

aparentes de fecundidade parecem aumentar, sem sabermos se não é o efeito de uma menor 

mortalidade infantil. Assim, em 1759 os números estavam próximos dos de São Domingos: 259 

a 416, quando a partir de 1774, são próximos dos da França: de 435 a 515. No entanto, as 

diferenças permanecem: os números do engenho Les palmistes são de 878 em 1783 enquanto 

os do engenho Roussel são de 259 em 1793. 

 



   

 

  90 

 

A extensão das estratégias populacionistas em São Domingos e nas Ilhas Barlavento no fim 

do século XVIII. 

Quantos colonos e feitores foram atingidos pelas novas ideias? A mais evidente, a da 

conservação dos escravos, não é tida em conta por todos os colonoscxxvii. Assim, em São 

Domingos, o pessoal do engenho Cottineau é inteiramente renovado de 1760 a 1778. 129 

escravos foram comprados durante esse período enquanto em 1775 não tinham mais que 150 

escravos. Nas outras plantações com saldos naturais muito negativos: a mortalidade aparente é 

frequentemente muito alta e a natalidade aparente muito baixa, o que significa uma diminuição 

de escravos de 1 a 4,3% por ano. Os números de nascimentos e de mortes pedidos pelos 

administradores do conjunto de São Domingos em 1780, 1787 e 1788, confirmam essa 

impressão avassaladoracxxviii. Certamente, natalidade e mortalidade parecem muito 

subestimadas, mas seu saldo é fortemente negativo: sem nenhuma entrada exterior, os escravos 

desapareceriam em cem anos. As estratégias populacionistas tinham São Domingos como alvo 

principal, mas os discursos não se tornaram realidade. A situação demográfica parece melhor 

nas pequenas Antilhascxxix. Certamente, os números mostrados pelos administradores 

apresentam variações que tornam impossível de utilizá-los individualmente, mas lembrando 

que em Guadalupe, em 1785-1786, as taxas aparentes de natalidade são próximas das da França, 

sobretudo seus excedentes e as perdas que se sucederam. Os segundos são mais importantes 

que os primeiros, mas estão longe da perda anual de 1% em São Domingos. Em Bisdary, a 

expectativa de vida de 5 em 5 anos seria de 32,8 anos para os homens e 30,8 anos para as 

mulherescxxx, levemente inferior à dos escravos de Grenade em 1817-1818, 33,91cxxxi anos, e 

muito inferior à dos franceses metropolitanos em 1770-1779, 46 anos para homens e 45,6 para 

as mulherescxxxii. Por outro lado, a taxa de natalidade é igual à da França: varia de 35 a 40%, 

segundo a taxa de correção adotada para a mortalidade infantil. Na Martinica, as taxas aparentes 

variam em volta de 25%, que parece pouco, com a mortalidade sendo levemente superior, 

menos em 1785. Nos cinco anos, a perda anual é de 0,15%, ou seja, um décimo da população 

de São Domingos. 

Essas divergências se explicam pela importância do tratamento dado em São Domingos: os 

novos cativos morrem muito e as africanas são menos férteis que as Crioulas. De fato, ainda 

que elas fossem as que mais tinham filhos nas listas de 1783-1793, elas tinham geralmente só 

um filho. De outra forma, pode se pensar que os casais tinham mais dificuldade para se formar 

nos engenhos de São Domingos, cujo equilíbrio foi o tempo todo interrompido pela chegada de 

novos escravos onde geralmente não se tinha mais que duas mulheres por três homens, depois 



   

 

  91 

 

passou a ser de três mulheres por quatro homens. Os casais têm sempre mais crianças que as 

mães solteiras no engenho, independente delas terem seus amantes no exterior do engenho ou 

relações casuais. A negação de assumir uma maternidade em tais condições: solidão, trabalho 

excessivo, sem perspectiva de futuro fazem parte disso sem dúvida. Esses fatores, aos quais se 

juntam a alta mortalidade infantil, fazem com que a grande proporção de mulheres sem crianças 

sobreviventes seja uma das características essenciais da demografia das Antilhas. Em Nippes, 

de 1721 a 1770, 53% das mulheres de mais de quinze anos não tinham bebês sobreviventes, 

50% tinham uma criança sobrevivente e somente 4% tinham mais de quatro crianças 

sobreviventes. Em Guadalupe, 32% das mulheres não tinham bebês sobreviventes. Então, são 

poucas as mulheres preocupadas pelo novo interesse de certos senhores com as mães. 

Os escritos dos colonos, armadores e viajantes insistem na necessidade da aplicação do motivo, 

"motivo de humanidade", mas a prática parece bem diferente. Certamente, nos engenhos que 

seguiam políticas populacionistas, os feitores se felicitam, mas os indícios de fecundidade 

pareciam bem fracos e inferiores aos de Nippes na primeira metade do século XVIII. As 

melhorias sanitárias contiveram o fenômeno da despopulação, mas não conseguiriam mudar 

essa tendência. Em Guadalupe, um restabelecimento está caminhando, no entanto, pode ser o 

efeito das medidas citadas por Léonard. Pelo contrário, em São Domingos pode ser constatado 

que as perdas humanas atingem 1% por ano: deixados para se reproduzirem sozinhos, os 

escravos desapareceriam em um século, enquanto na Martinica e em Guadalupe seriam 

necessários 1.000 anos para que esta supressão acontecesse. Quer dizer que, como é frequente, 

as crises de alarme e os sistemas de reforma foram contemporâneos de uma crise que não podia 

ser impedida porque eles não compreendiam sua racionalidade.  

O interesse que se focaliza na população, tanto nas Antilhas como na França, toma caminhos 

bem diferentes. A própria natureza da escravidão evita que as propostas não tenham a mesma 

eficácia na França porque o senhor de escravos das Antilhas tinha meios mais abrangentes que 

qualquer reformador francês. Porém, longe de ser puramente repressiva, a ação dos senhores 

tem efeitos criativos. Ao contrário da França, o interesse populacionista se dá majoritariamente 

pelo abandono dos valores cristãos do casamento, até mesmo na Martinica e em Guadalupe, 

onde eles mais persistem. Mesmo que certos mestres continuam a punir as escravas que 

trocavam de parceiro, o papel do pai é agora negado ao benefício da mãe, ventre que precisava 

produzir. Isto se manifesta nesse desaparecimento do papel do pai delineado nas listas das atas 

notariais onde as crianças são registradas apenas com os nomes das mães para facilitar as 

separações, bem como na prática jurídica que considera o filho pertencente ao senhor da mãe, 



   

 

  92 

 

o que não era de tanta importância já que frequentemente os relacionamentos reuniam escravos 

que pertenciam à mestres diferentes. Então, é difícil dizer em qual medida essas estratégias 

foram influenciadas pela negação dos escravos dos valores cristãos em nome das suas próprias 

formas de família. A mãe aparecia agora no discurso do senhor, do qual ela é tanto beneficiaria 

como vítima. Nas Ilhas Barlavento, onde o interesse do senhor se basta na reprodução lenta, 

elas tinham mais filhos sobreviventes, mas nunca tinham muitos; um ou dois no geral e elas 

não se transformaram em poedeiras em um estábulo humano hipotético. A melhoria das 

condições sanitárias beneficiou as mulheres, mas as gratificações, além de fracas, não fazem 

delas de fato aliadas do privilégio do senhor. 

 


	1 INTRODUÇÃO
	2 TEXTO FONTE
	2.1 Da Autora
	2.2 Do livro
	2.3 Do capítulo

	3 Texto alvo
	3.1 Projeto de Tradução
	3.2 Vocabulário relacionado a maternidade
	3.3 Vocabulário sobre espaços e habitações
	3.4 Vocabulários sobre os cargos masculinos
	3.5  Outras dificuldades

	4 TEORIA DA TRADUÇÃO
	4.1 RELATÓRIO DE TRADUÇÃO
	5 CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS
	ANEXO I. TEXTO ORIGINAL
	ANEXO II. TRADUÇÃO

