== Universidade de Brasilia

Universidade de Brasilia
Instituto de Ciéncias Humanas

Departamento de Filosofia

Guilherme de Oliveira Clemente

A relagao entre a religiao e a ética : uma investigacado de A Religido nos Limites da

Simples Razé&o e Temor e Tremor

Brasilia

2025



Guilherme de Oliveira Clemente

A relagao entre a religiao e a ética : uma investigacado de A Religido nos Limites da

Simples Razéo e Temor e Tremor

Trabalho de conclusdo de curso apresentado
ao Departamento de Filosofia da Universidade
de Brasilia como requisito parcial para
obtencéao do titulo de Bacharel em Filosofia

Orientador: Prof. Dr. Agnaldo Cuoco Portugal

Brasilia

2025



CIP - Catalogacéo na Publicacéo

CCe2Zéerr

Clemente, Guilherme de Oliveira.

& relacgdo entre a religido e a ética @ uma investigacgdo
de "4 religido noz limites da simples razdo"™ e "Temor e
tremor™ / Guilherme de Oliveira Clemente;

Orientador: Agnaldo Cuoco Portugal. —-- Brasilia, 2025.
64 f.

Trabalho de Conclusdo de Curso (Graduagio - Filosofia)
agui Universidade de Brasilia, 2025.

1. Etica. 2. Beligi8o. 3. & religido nos limites da
zimples razdo. 4. Temor e tremor. I. Portugal, Agnaldo
Cuoco, orient. II. Titulo.




Guilherme de Oliveira Clemente

A relagao entre a religidao e a ética : uma investigacao de A Religido nos Limites da

Simples Razao e Temor e Tremor

Trabalho de conclusdo de curso apresentado
ao Departamento de Filosofia da Universidade
de Brasilia como requisito parcial para
obtencéao do titulo de Bacharel em Filosofia

Data de aprovacéao: 24/02/2025

Prof. Dr. Agnaldo Cuoco Portugal — Orientador

Departamento de Filosofia (UnB)

Prof. Dr. Marcio Gimenes de Paula — Membro da Banca

Departamento de Filosofia (UnB)



Para Felipe e Rafael



Agradecimentos:

Em primeiro lugar, agradego a Deus, a quem tudo é possivel, e a Nossa Senhora,
que sempre intercedeu por mim nos meus momentos de necessidade. Sem sua

ajuda, nao teria conseguido terminar esse trabalho.

Agradeco a comunidade académica da UnB, dentre eles Agnaldo Cuoco Portugal,
que sempre me acolheu e proveu oportunidades valiosas; a Raiane, que me
acompanhou na trajetoria desse trabalho; a Maria Clara, Pedro, Nicole, Danilo e

Victoria, cuja acolhida, companhia e mentes afiadas foram de um valor imensuravel.

Agradeco a minha mae, Claudia, cuja resiliéncia e fé, mesmo diante das dificuldades
mais arduas, me inspiram sempre a ser melhor; ao meu pai, Mario, pelos sacrificios
que fez ao longo de sua vida inteira para cuidar de nés; e ao meu irméao, Rafael, que

sempre cuidou de mim e me mostrou o caminho.

Agradeco aos meus amigos, dentre eles os Lucas (Novaes, Lacerda, Dantas),
Alexandre, Beatriz, Carlos, Felipe, Gabrielle, Giovana, Gustavo, Juan e Victor. E
impossivel fazer um trabalho sobre uma disposicdo ética para a vida, sobre fé e
confianga, e sobre as dificuldades de se articular em palavras, sem ao menos

mencionar vocés. Devo muito a cada um de vocés

Agradego a minha avo, Heronita, a quem sempre dei muito trabalho, mas que
também sempre rezou por mim. O mesmo vale para minha tia, Socorro. E aos meus
tios, Rogério, Silvio e Sérgio, a quem dei ainda mais trabalho, e que sempre
cuidaram de mim e da minha familia nos momentos mais criticos. E ainda, que me

inspiraram no habito de ler, sem o qual teria sido impossivel fazer este trabalho.

E, por fim, agradeco a Rafael Fernandes Ribeiro, que cuidou de mim nos momentos

mais desesperados desse processo.



Quando se tornaram maus, comegaram a falar em
fraternidade e humanidade e entenderam essas
ideias. Quando se tornaram criminosos, conceberam
a justica e prescreveram a si mesmos codigos inteiros
para manté-la, e para garantir os codigos instalaram a

guilhotina. (Fiédor Dostoiévski)



INTRODUGAO........coeeireecteesecsssaeesesss et sas s e sssse e s sas e seess e e essas e sssssss s sssasassssssasnes 9

CAPITULO 1 — A RELIGIAO NOS LIMITES DA SIMPLES RAZAO, DE KANT: A
NECESSIDADE DA RELIGIAO COMO SUPLEMENTO A FRAQUEZA MORAL
L L 15

1.1 — Alinterpretacdo reducionista de A Religido nos Limites da Simples Razao...
15

1.2 — A religido como indicador da moral na experiéncia humana..................... 19
1.3 — A realidade humana como limite da ética, a religido como ideal............... 22
1.4 — Igreja como organizagao comunitaria em torno do fomento a ética........... 25
1.5 —— CONCIUSEO....coiiiiiiiieee et 29

CAPITULO 2 — TEMOR E TREMOR, DE KIERKEGAARD: A RELIGIAO

EXPANDE A CONCEPGAO DE ETICA PARA ALEM DO SENSO COMUM........... 32
2.1 — Uma critica a Kant em Schopenhauer, e a dimensao afetiva da ética....... 32
2.2 — Abrado como um desafio @ ética.........cccooiuiiiiiiiiii 35
2.3 —Aresignagao € @ f@........iiiiiii i ———— 37
2.4 — EiCa COMO UNIVEISAL.......c.ocviveveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e en e s e s en s 40
2.5 — CONCIUSEO. ... e e e e e e e 46

CAPITULO 3 — COMPARAGOES ENTRE OS DOIS TEXTOS ANALISADOS....... 48
3.1 — Pontos em comum entre Kant e Kierkegaard, nas obras analisadas.......... 48
3.2 — PoNtos de diVErgENCIA.........uuuiiiiiiiiiiiiiiiiie e 51

3.3 — Como a religido pode contribuir para a compreensao da ética na

EXPEMENCIA NUMANAT ... .. e e e e e e e e eeees 55

(o0 ]\ o I U= 1Y o 1 59



RESUMO

Este trabalho tem em vista investigar a relagdo entre a ética e a religido,
historicamente exemplificado no Dilema de Eutifron e em discussoes filosoficas do
século XVIII e XIX. Para isso, sera feita uma exploracdo dos textos A Religido nos
Limites da Simples Razédo, de Immanuel Kant, e Temor e Tremor, de Soren
Kierkegaard. Comparando as ideias expostas por ambos autores nesses textos, um
panorama mais amplo da relagao entre religiosidade e da ética sera exposto, de tal
forma a elucidar uma compreensao mais cuidadosa e profunda dessa relagdo. Ao
final, o questionamento inicial apresentado no Dilema de Eutifron sera retomada,

com base nas leituras.

Palavra-chave: A Religido nos Limites da Simples Razdo, Temor e Tremor, Religi&o,

Etica.
ABSTRACT

The following text aims to investigate the relationship between ethics and religion, as
exemplified throughout history in Euthyphro’s Dilemma and philosophical and
scientific discussion of the 18th and 19th centuries. For this, an exploration of
Religion within the Bounds of Bare Reason, by Immanuel Kant, and Fear and
Trembling, by Soren Kierkegaard, will be made. Comparing the ideas they put forth in
these texts, a broader picture of the relationship between religion and ethics will be
made, in order to provide a deeper, more careful understanding of this relationship.
Finally, the initial question posed in the Euthyphro’s Dilemma will be brought back

and examined, based on these texts.

Key-words: Religion within the Bounds of Bare Reason, Fear and Trembling,

Religion, Ethics.



INTRODUGAO

O papel da religido’ na ética € um tépico de discusséo desde a Antiguidade,
e uma das manifestagdes mais notaveis a respeito dessa discussado se encontra em
Platdo, no chamado Dilema de Eutifron: “O piedoso € amado pelos deuses porque é
piedoso, ou & piedoso porque é amado pelos deuses?” (Platdo, 2002, p. 12,
tradugdo nossa). De imediato, ja se observa um questionamento da base para a
tradicao religiosa: aquilo que “honra aos deuses” depende da opinido dos deuses, ou

os deuses meramente indicam o caminho, que existe independentemente deles?

Esta discussao frequentemente é aplicada ao ambito ético: “As ag¢des séo
corretas porque Deus as ordena, ou Deus as ordena porque sao corretas?” (Hick,
2018, p. 131). John Hick coloca que, “na linguagem teista tradicional”’, tem-se “a
moralidade como obediéncia — e o pecado, correlativamente, como desobediéncia —
a Deus” (ibid, p. 131). Esta perspectiva tende a ser encarada como insatisfatéria, na
medida em que nem todos compartiiham de uma mesma religido, com 0s mesmos

padrdes éticos e culturais.

Atualmente, em meio as ramificacbes da lIdade Moderna® e com a
secularidade sendo um principio caro a democracia, € comum que se adote a
segunda opg¢ao do Dilema de Eutifron, colocando a ética e a religido como coisas
separadas, independentes. Ainda, ha uma preferéncia pela racionalidade como
fundamento para a ética: espera-se que sejamos capazes de justificar racionalmente
nossas posi¢oes éticas, e o motivo pelo qual agimos de tal forma, ou evitamos agir

de outra forma.

No entanto, mesmo diante da aparente razoabilidade desta proposta, nunca
se chegou a um conceito unico, pleno e de amplo acordo a respeito da ética. Na

verdade, o contrario ocorreu: no que alguns descrevem como uma “crise” na ética,

' Enquanto aqui se coloca “a religido”, em sentido amplo, € importante notar que o texto tratara,
principalmente, da tradi¢cao cristd que subjaz a concepgéao ética do mundo ocidental. Todavia, néo se
pretende afirmar que o cristianismo possui um monopdlio do pensamento ético, ou que seria o
melhor. Na verdade, pretende-se deixar aberta a questdo de como as outras religides se encaixam
nesse tema para discussodes futuras, além do escopo deste trabalho.

2 No original: “Is the pious being loved by the gods because it is pious, or is it pious because it is being
loved by the gods?”

% Especificamente, o surgimento da Reforma Protestante e suas consequéncias, como a separagio
de Igreja e Estado, e a consequente secularizagdo, de forma a desatrelar o pensamento religioso,
cientifico, filoséfico e politico uns dos outros. Isso acarreta, naturalmente, em consequéncias para a
forma de se pensar a ética.



10

uma multiplicidade de teorias surgiram, e ndo se sabia se alguma cumpria seu
objetivo, nem se eram adequadas para tal (Garcia; King, 2009, p. 5). Isto &, os
métodos que levaram ao progresso em tantos campos do conhecimento humano

n&o estavam se traduzindo t&do bem para a investigagao na ética.

Assim, o Dilema de Eutifron tomou particular relevancia na Modernidade
tardia (entendida aqui como o século XIX), onde formou-se uma espécie de divisdo:
por um lado, os que defendiam a importancia da religiosidade na ética, e os que
defendiam sua independéncia, pautando-se em algum aspecto concreto, acessivel
da realidade como fundamento para a ética. Ferdinand Brunétiere, escritor e critico
literario francés do século XIX, fez uma polémica defesa de que a Franca deveria
retornar a Igreja Catdlica, e talvez seja um dos exemplos mais notorios das

preocupagodes expressas pelo lado religioso na época:

[..] seu ponto principal era que a moralidade secular dos cientistas
ensinavam as mesmas licdes que a religidao, sem a supervisdo requerida.
Ele se convenceu de que a ciéncia ndo poderia providenciar uma
moralidade social convincente porque, sem sang¢des no pés-vida, nenhuma
moralidade poderia ser suficientemente imponente.* (Hecht, 2003, p. 174,
tradugao nossa).

Alguns intelectuais percebiam, na religiosidade, uma série de mecanismos
voltados para uma arbitragem moral, e acreditavam que um regime estritamente
humano, desprovido de recursos assim, nao daria conta de substitui-lo
adequadamente. No entanto, é inegavel que a instituicdo religiosa foi utilizada,
também, de forma corrupta, e o periodo que precedeu a Modernidade foi marcado
por guerras, conflitos e violagbes da ética religiosa, usando a religiao como a

justificativa para algumas dessas transgressoes.

Ainda assim, a longo prazo, a “crise da ética” mencionada anteriormente
apenas se agravou, mediante os eventos do século XX. Mesmo diante de todo o
cenario que se mostrava como um “avanco” a prosperidade, a consciéncia e ao
progresso, as duas Grandes Guerras e a ascensao de regimes totalitarios langaram
a ética em uma crise ainda mais grave:

Se o século dezenove foi marcado por uma “Morte de Deus”, o Homem
depois da era da catastrofe [...] ndo mais poderia alegar que fecharia o vazio

4 No original: “Still, his chief concern was not that scientific morality would be vicious. Rather, his main
point was that the secular morality of scientists taught the same lessons as religion without the
requisite supervision. He had become convinced that science could not provide a convincing social
morality because without sanctions in the afterlife, no morality could be sufficiently imposing”



11

deixado pela auséncia de Deus sem trazer o pior na histéria humana e,
paradoxalmente, degradando a dignidade do sujeito humano. O humanismo
ateu, especialmente apés a Segunda Guerra Mundial, ndo poderia mais
alegar que oferece uma ética poderosa e suficiente para este mundo.®
(Geroulanos, 2010, p. 2, tradugao nossa).

Esta colocacdo de Geroulanos é pertinente no sentido em que demonstra a
grande contradicdo que se observou entre o ideal ético do periodo e a realidade
material, pragmatica. As implicacbes éticas desses eventos foram uma grande
preocupacao do pensamento filoséfico da época, observadas em uma variedade de
autores, desde Jean-Paul Sartre até Hannah Arendt’. Ainda, a significancia da
‘morte de Deus” passou a ser analisada minuciosamente por uma variedade de

intelectuais do periodo (ibid, p. 5).

Ao mesmo tempo em que se questionava se a existéncia de Deus seria
possivel mediante tais eventos, (Armstrong, 1994, pp. 375-376), também se
levantava a questdo de como o ser humano seria capaz de fazer esses eventos
acontecerem. Desta forma, as duas maneiras de se fundamentar a ética (isto €, a
religido e o humanismo) teriam aparentemente falhado: ndo sé falharam em prevenir
alguns dos eventos mais notoriamente sangrentos da historia da humanidade, mas
ainda serviram como o fundamento de justificativas para eles (Geroulanos, 2010, p.
11).

Enquanto o debate a respeito da fundamentacdo da ética permanece vivo,
essa “crise da ética” também a acompanha. Mediante o exposto, este trabalho tem
em vista explorar a complexa relagdo entre religiosidade e ética por um angulo
alternativo, a fim de reexaminar a forma como a religiosidade foi tratada nessa
discussdo, e em busca de possiveis contribuicdes que a religido pode oferecer a

esse debate.

Esta abordagem se pauta, primeiramente, na nogao de que a religiao € algo

que surgiu espontaneamente na humanidade, em uma diversidade de formas e

5 No original: “If the nineteenth century was marked by a “Death of God,” Man after the era of
catastrophe (...) could no longer claim to fill the void left by God’s absence without bringing forth the
worst in human history and paradoxically denigrating the dignity of the human subject. Atheist
humanism, especially after World War Il, could no longer claim to offer a powerful and sufficient ethics
for this world.”

6 Ha diferengas relevantes no pensamento de Arendt e Sartre, especialmente no que diz respeito a
religido. Todavia, ambos exemplificam por vias diferentes como a filosofia analisou as implicacdes
éticas das duas Guerras Mundiais e das implicagbes éticas dos totalitarismos que surgiram em meio a
esses eventos.



12

manifestacdes (Armstrong, 1994, p. XIX). Ainda, ndo se sabe efetivamente qual veio
primeiro, entre ética e religido, mas sabe-se que as duas tendem a se relacionar de

variadas formas.

Assim, surge a questao: por que ha esta relacao? Na medida em que esta
relagcao existe, como ela afeta a forma que a humanidade compreende a ética? Ela
possui algum propdsito efetivo na compreensao da ética, ou ela serviu apenas como
um degrau nesse processo, e se apegar a esse degrau atrapalhou o progresso da

ética, a longo prazo?

Para os fins desta discussao, foram selecionados dois livros: A Religido nos
Limites da Simples Razéo, de Immanuel Kant; e Temor e Tremor, de Soren
Kierkegaard. Enquanto a bibliografia filoséfica a respeito do assunto € muito mais
ampla, essas duas obras levantam consideragdes importantes a respeito do debate,
de forma a oferecer um panorama complexo e profundo, mediante o que suas

semelhancgas e contrastes revelam a respeito disso.

Por um lado, Kant parece colocar a religiosidade’ como uma ramificagdo
natural da cognicdo humana, uma ferramenta por meio da qual a razdo define um
télos para o qual almeja (Kant, 2009, pp. 2-4). Assim, ele encontra dois sentidos
principais para a religiosidade: por um lado, ela serve como uma espécie de apoio a
convicgdo moral do ser humano, que necessita disso em virtude de sua fraqueza
moral e das limitagdes de sua sensibilidade e razdo. Sem uma espécie de apoio
divino, o ser humano encontraria uma série de dificuldades, com as quais

frequentemente é incapaz de lidar, e apela a religiosidade em prol disso.

Em contrapartida, a religiosidade pode servir para encobrir seu verdadeiro
sentido, isto €, a moral. Por meio de rituais e da prépria logica interna da fé
especifica, historica, & possivel encontrar varios casos em que a religiosidade serviu
para contornar as obrigagdes morais, ou ainda justificar a violagdo das obrigacdes
morais (ibid, pp. 58-59). Nesse sentido, Kant tem como uma das chaves para sua

concepgao do mal uma espécie de autoengano, em que o individuo realiza uma

7 Ao longo do texto, “religiosidade” e “religido” seréo utilizados de forma equivalente, ndo no sentido
de que toda religiosidade esta atrelada a uma religido (entendida como “religido organizada”), mas
que ambos se referem a uma qualidade manifestada na experiéncia humana do que é religioso, e se
relacionam de formas relevantes nesse sentido. Enquanto ha diferengas importantes, elas ndo serao
abordadas dentro do escopo deste trabalho, e serdo superficialmente tratadas como nocgoes
concéntricas.



13

acao com uma ma atitude, mas é capaz de permanecer com uma paz de espirito
porque se considera justificado perante a lei, mesmo quando ndo a tem em vista,

nem a tem enraizada em sua consciéncia (Kant, 2009, p. 42).

Este ponto da religiosidade é muito problematico, e talvez seja o maior ponto
de controvérsia a respeito da religido na contemporaneidade. Zizek, em uma critica
ao fundamentalismo religioso, apresenta uma forma mais extrema dessa ideia,
colocando que apenas a religido seria capaz de “permitir’ qualquer coisa, em prol de
seu télos. Em outras palavras, o ser humano, munido apenas de sua moralidade
humana, seria incapaz de cometer atos como o assassinato, e precisa recorrer a
uma “instdncia maior” que justifique, para a sua consciéncia, a transgressédo da
moral® (Zizek, 2024).

Desta forma, a nogdo de um “bem maior” é deslocada do plano fisico, real,
em que se almeja alcangar um bem para a maior parte da humanidade, e passa-se a
ter em vista um plano espiritual, religioso em que o que esta em jogo € uma
realidade “mais importante” do que esta realidade. Assim, essa “judicializagdo™ da
ética € vista como algo prejudicial, na medida em que acarreta em um desvio do
sentido da ética, resultando ndo s6 em uma interpretacdo contraproducente da ética,

mas também em manifestagdes violentas da fé.

Por sua vez, Kierkegaard explora esta nogdo por outra via: enquanto ele
compartilha a nogdo de que a ética seria uma espécie de ideal inalcangavel ao ser
humano, em termos praticos, e de que a religido media a relagdo entre o humano e
a ética, Kierkegaard coloca ainda que a religiosidade prové os meios para inserir o
humano, falho, de volta a ética, ideal de perfeicdo (Kierkegaard, 2010, p. 161). Ele
afirma: “Uma ética que ignora o pecado € uma paixao completamente ociosa, mas

se valida o pecado, entdo exceder-se-a [por esse facto] a si prépria” (ibid, p. 162).

Isto €, a ética € um ideal que ndo pode reconhecer a realidade do pecado,

sem se contradizer. Mas o pecado é uma realidade que s6 existe mediante a ética, e

8 E importante notar, todavia, que Kant ndo compartilha da nogao, expressa no artigo citado, de que o
ser humano é inerentemente bom. Isso serd explorado mais a fundo ao longo do trabalho.

® Isto €, o apelo a uma instancia maior da Justiga para lidar com uma situagdo legal que poderia ser
resolvida por uma instancia menor. A instancia maior também possui certa liberdade em interpretar a
lei, para além do que o texto mais rigido da lei diz, em casos mais complexos.



14

é uma parte integral da experiéncia humana da ética. E com base nisso que Green,

a partir de Kierkegaard, afirma:

(...) uma compreenséo rigorosa dos principios da moralidade serve apenas
para destacar a enorme dificuldade e, talvez, a impossibilidade de um
individuo sequer agir plenamente em conta desses principios’ (Green,
1993, p. 194 apud Lippitt, 2016, pp. 201-202, tradugao nossa).

Nesse sentido, a religiao prové uma forma de lidar com essa realidade, dando a
ética um complemento por meio do qual a humanidade encontra uma forma de ser
‘resgatada”. Isto é, por meio da religido, encontra-se uma forma de “redengao”

mediante as transgressdes contra a ética.

Ainda, Lippitt afirma: “a fé ndo requer tanto a violagdo do dever ético, mas
sua transformacgéo™ (Lippitt, 2016, p. 204). A partir de uma analise do evento do
sacrificio de Isaac, Kierkegaard e seus comentadores extraem dimensdes

significativas da interagao entre a ética e a religiao.

A partir disso, o trabalho sera desenvolvido da seguinte forma: o primeiro
capitulo se ocupara de expor e analisar a obra mencionada de Kant, montando um
panorama inicial a respeito de como ele concebe a relagao entre ética e religido. O
segundo capitulo entrara mais a fundo na obra de Kierkegaard, contrastando suas
ideias com as de Kant. Por fim, o terceiro capitulo reunira os pontos levantados ao
longo dos dois capitulos anteriores, a fim de se construir uma imagem mais rica da

relacdo entre ética e religido.

® No original: “(...) a rigorous understanding of the principles of morality only serves to highlight the
enormous difficulty and perhaps the impossibility of an individual’s ever fully acting on these
principles.”

" No original: “Thus faith requires not so much the violation of ethical duty, but its transformation.”



15

CAPITULO 1 — A RELIGIAO NOS LIMITES DA SIMPLES RAZAO, DE KANT: A
NECESSIDADE DA RELIGIAO COMO SUPLEMENTO A FRAQUEZA MORAL
HUMANA

1.1 — Ainterpretacao reducionista de A Religidao nos Limites da Simples Razao

A Religido nos Limites da Simples Razdo (daqui em diante, referida como
Religido, com inicial maiuscula e em italico), de Immanuel Kant, comeca com as
seguintes afirmacgdes: “a moral (...) ndo precisa nem da ideia de outro ser acima do
homem para conhecer o seu dever, nem de outro moébil diferente da propria lei para

o observar” (Kant, 1992, p. 11). Pouco depois, ele reitera:

Por conseguinte, a Moral, em prol de si propria (tanto objectivamente, no
tocante ao querer, como subjetivamente, no que diz respeito ao poder), de
nenhum modo precisa da religido, mas basta-se a si prépria em virtude da
raz&o pura pratica (ibid, p. 11).

Desta forma, tomando essas palavras a primeira vista, € compreensivel que muitos

comentadores tenham interpretado a obra como sendo uma tentativa ndo sé de

separar a religido da ética, mas ainda de tentar reduzir a religiosidade a ética.

De acordo com Palmquist, “a posicdo tomada como certa na maior parte da
bibliografia secundaria ao longo dos primeiros noventa anos do século vinte era que
Kant reduzia a religido a moralidade”? (Palmquist, 2016, p. xiv, tradugdo nossa).
Todavia, Palmquist afirma que isso € um equivoco, baseado em traducbes e

interpretacdes reducionistas (Palmquist, 2009, p. xv).

Esse reducionismo se tornou prevalente por um periodo, até mesmo em
tradugdes para o portugués. Artur Mordo, em sua introdugdo a obra, enxerga uma
‘reducao da religido a moral” (Mordo, 1992, p. 10). Ciro Mioranza, por sua vez,
afirma nao sé que “é uma tentativa de Kant de enquadrar o sistema religioso dentro
do pensamento puramente racional”’, como ainda que ele “[descarta] a revelacao

divina” (Mioranza, 199-, p. 7).

Palmquist, por sua vez, propde que a intencdo de Kant &, na verdade,

‘[elevar] a moralidade ao nivel da religido, como um suplemento necessario a

2 No original: “the position taken as granted in most of the secondary literature throughout the first
ninety years of the twentieth century was that Kant reduces religion to morality”



16

fraqueza moral da humanidade” (Palmquist, 2016, p. xiv, tradugdo nossa, italico do
original). Ainda, ele destaca que o titulo, frequentemente traduzido como “Reason
Alone” ou “Mere Reason” (e, em portugués, como “Simples Razao”), seria mais
adequadamente colocado como “Bare Reason” (ou “Razao Descoberta”, no sentido

mais literal de “tirar a cobertura de algo”, ou “Raz&o Despida”).

De acordo com Palmquist, essa traducéao

preserva a crucial metafora de vestimenta que Kant apresenta no Prefacio e
emprega ao longo do livro, por meio do qual a religido racional € um corpo
“descoberto” [ou “despido”] (bloB-) que é inevitavelmente encoberto [ou
vestido] por alguma fé histérica™ (Palmquist, 2009, p. xv, tradugéo nossa)

Assim, retomando o primeiro Prefacio de Religido, o que Kant parece afirmar é que,
“‘pelo poder da pura razado pratica”, as exigéncias da ética sdo acessiveis ao ser
humano, de tal forma que ele deveria ser ndo s6 capaz de reconhecé-las, mas de
cumpri-las (Kant, 1992, p. 11). Todavia, essa racionalidade espontaneamente busca
causas para fora de si mesma, a fim de satisfazer uma “natural necessidade de
pensar um fim ultimo qualquer que possa ser justificado pela razdo para todo o
nosso fazer (...), necessidade que seria, alias, um obstaculo para a decisao moral”
(ibid, p. 13).

Desta forma, Kant propde que o ser humano nao encontra na religido uma
fundamentacdo, mas sim um télos para a ética. Ainda, deve-se notar que Kant
coloca esse télos como uma necessidade (ibid, p. 12). Por isso, Palmquist afirma
que “a moralidade € (...) independente da religido, mas leva ‘inescapavelmente’ a um

objetivo religioso que se manifesta na histéria humana™® (Palmquist, 2009, p. xxii).

Por um lado, Kant defende que a religido e a ética sao independentes, na
medida em que a ética deveria encontrar um fundamento racional, interno ao
individuo, em vez de procura-lo em algo externo (Palmquist, 2016, p. 9). Todavia,

Palmquist destaca que “isso € muito longe de se afirmar que a religido é

¥ No original: “[Kant] raises morality to the level of religion, as a necessary supplement to humanity’s
moral weakness.”

* No original: “(...) preserves the crucial clothing metaphor Kant presents in the Preface and employs
throughout the book, whereby rational religion is a "bare" (blo-) body that is inevitably clothed by
some historical faith.”

'® No original: “Morality is, therefore, independent from religion, yet leads ‘inescapably’ to a religious
goal that manifests itself in human history.”



17

inteiramente irrelevante @ moralidade como a experimentamos”® (ibid, tradugdo

nossa).

A ideia central, entdo, seria que a religiosidade n&o s6 afeta a forma como a
humanidade interage com a ética, tanto positivamente quanto negativamente (a
depender de ser corretamente aplicada), mas ainda que a religiosidade pode exercer
um papel necessario para o cumprimento efetivo da ética na experiéncia humana.
Dessa forma, a obra de Kant deseja conciliar a filosofia e a teologia'’, que se

complementam em pontos importantes e podem colaborar de forma substancial.

Em suas proprias palavras: “Se assim é, pode dizer-se que, entre a razédo e
a Escritura, existe ndo s6 compatibilidade, mas também harmonia, de modo que
gquem segue uma (sob a direccdo dos conceitos morais) ndo deixara de coincidir
com a outra” (Kant, 1992, p. 22). Assim, Kant parece ter uma preocupagédo em
conciliar, de forma produtiva, a religiosidade e a filosofia, na medida em que acredita

que os dois sdo complementares.

Ainda, ha outro elemento fundamental nesse primeiro Prefacio: Kant afirma
que “a moral conduz, pois, inevitavelmente a religido, pela qual se estende, fora do
homem, a ideia de um legislador moral poderoso” (ibid, p. 14). Aqui, Kant parece
estar afirmando que a religiosidade implica em uma “extensdo” (na tradugédo de

Palmquist, “expansao”, o que realga mais essa ideia) da moral.

Em relagdo a isso, Palmquist levanta dois pontos pertinentes: em primeiro
lugar, “a ética nos dirige com uma necessidade pratica a religido”'®; em segundo
lugar, “a religido ndo pode ser idéntica com o que € moral, (...) porque, ao nos dirigir
a religido, a ética se expande para algo novo, algo que portanto ndo pode ser

meramente redutivel a moralidade™® (Palmquist, 2016, p. 17, tradugdo nossa,

'® No original: “This is a far cry from saying that religion is entirely irrelevant to morality as we actually
experience it.”

7 Enquanto “teologia” e “religido” s&o coisas diferentes, o ponto que se deseja salientar aqui € que
Kant ndo se op0e a investigagao religiosa, ou ao pensamento religioso, e reiteradamente afirma que é
um campo valido, relevante e que possui sua devida importancia, cujas delimitagbes devem ser
respeitadas. Em outras palavras, deseja-se questionar a interpretagao reducionista que se faz de
Kant, tal como fora mencionado anteriormente.

'® No original: “(...) ethics directs us with practical necessity to religion.”

' No original: “religion cannot be identical with what is moral (i.e., with ethics) because, in directing us
to religion, ethics “expands” to something new, something that therefore cannot be merely reducible to
morality.”



18

italicos do original). Assim, esse trecho parece contradizer a interpretagao

reducionista levantada anteriormente.

Ainda, Kant afirma que “se a Moral, na santidade da sua lei, reconhece um
objecto do maior respeito, entdo, ao nivel da religido, na causa suprema que cumpre
essas leis, propbée um objecto de adoracdo, e aparece na sua majestade (Kant,
1992, p. 15). Aqui, pode-se notar o aspecto previamente mencionado, da religido
como uma espécie de apresentacao (ou “vestimenta”) para a ética, por meio da qual
a razdo humana interage de forma unica com as sensibilidades humanas. A
moralidade se torna um “objeto de adoracao”, e “aparece” para nds “em sua propria
majestade”, como algo que produz na sensibilidade humana um respeito em termos

religiosos.

Isso se relaciona com um ponto que ele levanta anteriormente. De acordo

com ele,

(...) neste fim, embora lhe seja proposta pela simples razdo [ou razéo
descoberta], o homem busca algo que possa amar; por isso, a lei, que s6
inspira reveréncia, embora nado reconhega aquele como necessidade,
estende-se em vista dele ao acolhimento do fim dltimo moral da razdo entre
seus fundamentos de determinacgao (Kant, 1992, p. 15, italico do original)

Assim, a religiosidade também supre uma espécie de necessidade afetiva do
humano, provendo a ele algo que possa amar, em concordancia com seu dever,

reconciliando suas inclinagbes com seus deveres.

Todavia, essa nao € a unica aplicagao da religiosidade. De acordo com ele,
o ser humano, por sua conta, € incapaz de levar a cabo a finalidade da ética, isto €,
conciliar a felicidade humana com a “dignidade de ser feliz”. Para isso, faz-se
necessario conceber um “ser moral omnipotente (...), sob cuja providéncia isto

acontece” (ibid, p. 15).

Mas Kant procede, adicionando uma ressalva importante: “Mas tudo, até o
mais sublime, se degrada nas maos dos homens, quando estes empregam para uso
seu a ideia daquele” (ibid, p. 15). Aqui, ele demonstra sua preocupagao com o
emprego errbneo da religiosidade, isto €, o desvio de sua finalidade (em vez de
buscar o télos adequado da religido, usa-la para fins proprios), acarretando por sua

vez em um desvio para o mal.



19

Esse é um tdpico que Kant explora minuciosamente ao longo da obra, isto é,
a origem e a significancia do mal na humanidade, e como isso interage com a
religiosidade. Para comecar, Kant defende uma perspectiva que chama de
“‘rigorista”, isto é, que o ser humano é “(por natureza) ou moralmente bom ou
moralmente mal” (Kant, 1992, p. 28). Em outras palavras, ele ndo acredita em um
meio termo, que o ser humano pode ser em parte bom, em parte ruim. Isso € um
produto da sua filosofia, de forma mais ampla: “para Kant, costumes (...) sdo um
produto da razdo; maximas deveriam, portanto, ser racionais, e a razéo (...) ndo olha

favoravelmente a ambiguidade™® (Palmquist, 2016, p. 52, tradug&o nossa).
1.2 — Areligido como indicador da moral na experiéncia humana

De acordo com Palmquist, Kant interpreta simbolos religiosos como sendo
indicadores de verdades morais (Palmquist, 2009, p. xx). Enquanto isso pode ser
utilizado para apoiar a perspectiva reducionista, o0 ponto parece ser,
especificamente, que a ética por si € incapaz de apelar a sensibilidade humana de
forma adequada, nem servir como “mobil” para a razdo humana, em virtude da
presenca do que ele denomina de “mal radical’” (Kant, 1992, p. 43). Desta forma,
enquanto Kant defende essa perspectiva rigorista, € importante ressaltar que sua
posicao € mais nuangada, apresentando uma dicotomia entre razao e experiéncia, e

a religiao como uma ponte entre ambos.

Kant afirma, em uma nota de rodapé:

[...] quando se quer julgar moralmente este ser moral, o homem, no
fenémeno, i.e., como no-lo deixa conhecer a experiéncia, entdo pode
responder-se afirmativamente as duas perguntas aduzidas [isto €&, “deve a
virtude ensinar-se (portanto, sera o homem por natureza indiferente a
virtude e ao vicio)’ e “havera mais de uma virtude (por conseguinte,
acontecera porventura que o homem seja virtuoso numas partes, e vicioso
noutras)”]. Com efeito, o homem nao é entao julgado pela balan¢a da razdo
(diante de um tribunal divino), mas segundo um critério empirico (por um juiz
humano). (Kant, 1992, pp. 30-31, italico do original).

Nota-se aqui que Kant faz uma distingao entre um julgamento com base na ideia, ou
no critério ideal, de ética, em que se segue o padrdo rigorista anteriormente
mencionado, e um julgamento empirico, marcado pelas limitacbes inerentes a

experiéncia humana, e o que se pode esperar dessa realidade concreta.

2 No original: “For Kant, mores (i.e., ethical/moral customs) are a product of reason; maxims should
therefore be rational, and reason, being motivated in large part by the goal of seeking consistency in
its comparisons, does not look kindly upon ambiguity.”



20

Assim, Palmquist propde:

(...) ele admite (...) que essa posicao (rigorista) — a posi¢cdo que ele mesmo
defende na Critica da Razao Pura — adota a perspectiva de um “divino” juiz
do coragdo humano. Se, em contraste, adotarmos a perspectiva de um juiz
de agdes humanas meramente humano, devemos empregar algum “padrao
empirico”, diferente. (...) Na realidade, Kant esta oferecendo um revigorado
relato (judicial) de como nés, seres humanos, devemos compreender e
Jjulgar as proprias naturezas morais, dadas as limitagdes implicitas em
nossos status como seres encarnados?' (Palmquist, 2016, pp. 60-61,
tradugao nossa, italico do original)

Com isso, pode-se perceber que Kant tem em vista expandir sua perspectiva a
respeito da religiosidade, de forma que seja capaz de abarcar a experiéncia
concreta, os limites e a sensorialidade do ser humano. Ainda, como Palmquist
dispOs anteriormente, Kant frequentemente coloca a religiosidade como uma ponte,
seja entre a liberdade e a natureza, ou entre a teoria e a pratica, ou entre 0 numeno

e o fenébmeno (ibid, pp. 16, 57).

Isto é, a religiosidade serviria como uma (ou, talvez, a unica) ferramenta
capaz de articular no ser humano o ideal ético que deve seguir, na medida em que
interage com sua sensibilidade de forma unica, de modo a transmitir esses valores
e, mais ainda, inspirar uma certa relagdo com esses valores. Em uma nota de
rodapé anterior, Kant afirma:

A majestade da lei (igual a lei do Sinai) inspira veneragao (ndo timidez que
repele, também n&o encanto que convida a confianga), que desperta
respeito no subordinado ao seu soberano, mas que neste caso, em virtude
de o senhor residir em nés préprios, desperta um sentimento do sublime da

nossa propria determinagao, que nos arrebata mais do que toda a beleza
(Kant, 1992, p. 29).

Aqui, Kant novamente parece atribuir um carater majestoso a lei, que deve inspirar
veneragao como uma espécie de meio termo adequado da relacdo que a

humanidade deve ter com a lei, efetivamente, evitando a familiaridade ou a averséo.

Pouco depois, ele coloca:

A ultima disposicédo de animo [isto é, o temperamento da virtude dobrado
pelo medo e deprimido], propria de um escravo, nunca pode ter lugar sem
um odio oculto a lei, e o coragao alegre no seguimento do seu dever (ndo a

2! No original: “Nevertheless, he admits (somewhat shockingly, to interpreters who assume that Kant's
point of view is exclusively anthropocentric) that this (rigorist) position—the position he himself
defends in CPrR—adopts the perspective of a “divine” judge of the human heart. If, by contrast, we
adopt the perspective of a merely human judge of human actions, we must employ some different,
“empirical standard. (...) In fact Kant is offering a fresh (judicial) account of how we human beings are
to understand and judge their own moral nature, given the limitations implicit in our status as
embodied beings.”



21

comodidade no seu reconhecimento) € um sinal da autenticidade da
intencao virtuosa (Kant, 1992, p. 30, italico do original)

Assim, o ponto anterior sobre a disposi¢ado do individuo a respeito da lei € ilustrado.
Kant prové a imagem de um escravo, que é incapaz de conformar plenamente sua
vontade a lei, em contraste a uma pessoa virtuosa, que alegremente aceita a lei
como a maxima de sua vida. Essa ilustracido € bastante similar, em certos pontos, ao
que Kierkegaard denomina como “cavaleiro da resignagao” e “cavaleiro da fé”, que

sera explorado no capitulo seguinte.

Se a lei moral se apresenta ao ser humano tanto pela for¢a da razao, interna
a ele, quanto pela forga do simbolo religioso, entdo como é possivel que se desvie
dela? Kant propde que a diferenga entre uma maxima positiva ou negativa diz
respeito a hierarquia das “motivagdes” humanas, por assim dizer. Especificamente, o
ser humano pode ser afetado por dois elementos, de forma mais ampla: a razdo e as

inclinagdes.

Esses dois elementos se encontram em todos os seres humanos, e sua
mera presenga nao constitui a moralidade ou a imoralidade. Na verdade, isso seria
determinado pela forma como sio hierarquizados entre si, isto €, se a razdo se
sobrepbe as inclinagdes, ou vice-versa (Kant, 1992, pp. 40-41). O primeiro seria 0
que Kant considera bom, e o contrario seria o mal (Spinelli, 2013, pp. 133-135).
Ainda, Spinelli clarifica que o mal ndo é meramente néo resistir as inclinagdes, mas
sim “ndo querer” resistir a elas, novamente mostrando o papel de destaque que a

vontade e o livre-arbitrio possuem na concepgao de Kant (ibid, p. 138).

Em relagdo a isso, Kant retorna a ideia de religido como uma espécie de
indicador de realidades morais. Por meio da narrativa da queda do homem no
Génesis, ele demonstra como desde essa historia pode-se observar a teoria que ele
propde. De acordo com ele, a ordem de Deus veio primeiro como uma proibicao,
‘como deve ser num homem enquanto ser ainda nado puro, mas tentado por
inclinagdes” (Kant, 1992, p. 48).

Ainda, ele afirma que o ser humano nao se contentou em seguir essa lei,
mas procurou por outros incentivos. Assim, diminuiu a importancia do dever,

introduziu outros @mbitos para isso, fazendo-o duvidar do rigor da lei, o que aos



22

poucos fomentou em sua razdo motivos para contornar a lei e o dever, em prol de

outras causas (ibid, pp. 48-50).

Desse modo, Kant afirma que a narrativa biblica da queda do homem nao
seria um relato literal da “origem do mal” como algo herdado de Adao e Eva para o
restante da humanidade. Em vez disso, deve ser interpretado como o modelo
paradigmatico de como o mal se manifesta, em geral, na humanidade (ibid, pp.
44-45), isto &, por uma livre escolha pela inclinagéo, em vez da obediéncia ao dever

e ao bom emprego do rigor racional.
1.3 — A realidade humana como limite da ética, a religido como ideal

Assim, pode-se definir a concepgdo de moral de Kant como algo
profundamente enraizado na racionalidade. O individuo, na capacidade de sua
liberdade e de sua razdo, pode assumir uma maxima positiva para si, e agir com
base nela. De outra forma, pode assumir uma maxima negativa, sendo entéo
considerado mal (Kant, 2009, pp. 20-22). Por meio de sua razao, é capaz de (e, de
fato, inclina-se a) vincular sua conduta a valores éticos, de tal forma a alcangar uma
forma de liberdade (ibid, p. 1).

Enquanto Kant parece defender a perspectiva rigorista, ele ainda reconhece
que ha fatores adicionais na experiéncia sensivel que influenciam essa decisio.
Palmquist afirma que o argumento de Kant € que a tens&o entre a experiéncia
humana, que produz uma perspectiva pessimista da ineréncia do mal a humanidade,
e a razado humana, que propde uma visdo mais otimista, capaz de cultivar uma
boa-disposi¢do na humanidade, acaba por produzir a religido (Palmquist, 2016, pp.
45-46).

By

Em outras palavras, mesmo que Kant ceda a interpretacdo pessimista de
que o ser humano tem uma espécie de propensdo ao mal (Kant, 1992, p. 31), ele
ainda concede que somos capazes de superar esse mal, nao so pelo emprego da
razado, mas ainda da religiosidade, como um auxilio a raz&o. A presencga do que Kant
chama de “mal radical’, isto &, a tendéncia de submeter a razdo as inclinagoes, é
algo que “corrompe o fundamento de todas as maximas” (ibid, p. 43), que ele
especifica como uma perversidade, que provém da “fragilidade da natureza

humana”.



23

Para superar isso, Kant coloca a possibilidade de uma assisténcia divina
(ibid, p. 50, 58). Isto &, o ser humano, pelas experiéncias de sua sensibilidade e pela
presenca desse mal radical, tende a projetar a necessidade de uma “cooperacgao
sobrenatural”’, na medida em que tem, na razao, o ideal de “tornar-nos homens
melhores” (ibid, p. 50-51), o que se traduz no entendimento de sermos capazes de
alcancar esse ideal. Todavia, a experiéncia humana mostra claramente a dificuldade

nessa empreitada. De acordo com Kant,

Mas que alguém se torne ndo sé um homem legalmente bom, mas também
moralmente bom (agradavel a Deus), i.e., virtuoso segundo o carater
inteligivel (virtus noumenon), um homem que, quando conhece algo como
dever, ndo necessita de mais nenhum outro motivo impulsor além desta
representacao do dever, tal ndo pode levar-se a cabo mediante reforma
gradual, enquanto o fundamento das maximas permanece impuro, mas tem
de produzir-se por meio de uma revolugdo na disposi¢gdo de animo no
homem (por uma transicdo para a maxima da santidade dela) (ibid, p. 53,
italico do original).

Aqui, nota-se uma variedade de fatores importantes: primeiro, a concepcgéao
de “moralmente bom” como o “agradavel a Deus”, tal como se dispds no Eutifron, de
Platdo. Em segundo lugar, Kant parece admitir que agir em mera conformidade as
leis n&o é suficiente para o agir: faz-se necessario ter uma plena convicgao do dever,
que transforma o “fundamento das maximas”, o que foi anteriormente apontado
como o coragao perverso que produz o mal radical, retornando-o entdo a sua ordem

adequada (em que a razao se sobrepde as inclinagdes).

Em terceiro lugar, ha a ideia de que isso se da “por meio de uma revolugao
na disposicdo de animo no homem”. O que parece ser capaz de produzir essa
revolugao seria a unido de uma “melhoria dos costumes”, algo externo e que se da
pela pratica, com uma “conversdo do modo de pensar e pela fundagdo de um
caracter” (ibid, p. 54). A partir dessa concepcao, Kant enxerga o que ele chama de
“religido moral”’, que consiste justamente nessa unido: “‘que cada um deve fazer
tanto quanto esta nas suas forgas para se tornar um homem melhor”, e que por meio
do cultivo da “disposigdo originaria para o bem (...), pode esperar que sera
completado mediante uma cooperagao superior o que nao esta na sua capacidade”
(ibid, p. 58).

Aqui, ha um aspecto mais amplo da filosofia kantiana: o ser humano nao
sabe em que, especificamente, consiste esse apoio divino (afinal, ndo pode acessar

esse plano superior). Todavia, ele ndo deixa de ter esperanga nessa assisténcia, e



24

ainda, “ndo é necessario a cada qual saber o que € que Deus faz ou fez (...); mas
sim saber o que ele proprio deve fazer, para se tornar digno desta assisténcia” (ibid,
p. 58). Mais especificamente, “‘uma fé nessa possibilidade hipotética pode
empoderar pessoas convertidas a experimentar uma genuina reforma moral ao

realcar ‘a forca de suas maximas’? (Palmquist, 2016, p. 132, tradugdo nossa).

O conceito de religidao moral se contrasta a “religido de peticdo de favor (do
simples culto)"?® (Kant, 1992, p. 57), que busca contornar esse trabalho interior de
melhoria dos costumes e conversao. Para isso, apela-se a Deus por meio de ofertas
materiais ou rituais, de modo que acredita que “Deus o pode fazer um homem
melhor sem que ele proprio tenha de fazer algo mais a n&o ser suplicar-lhe” (ibid, p.
57). Isto &, na concepgao de Kant, € necessario se tornar digno dessa assisténcia
divina, e o mero querer, ou suplicar, ndo é suficiente sem um trabalho real da parte

do individuo ou uma convicgao profunda (advinda de uma conversao).

Entdo, Kant discute a manifestacdo concreta das tradigdes religiosas no
mundo, contrastando-as entre si a fim de distinguir entre as religides de “simples
culto” das “religides morais” mais minuciosamente. Nesse sentido, ele reconhece a
necessidade de uma manifestacdo concreta de algum elemento sobrenatural para

ajudar o individuo a ser convencido, como uma limitagdo de sua racionalidade.

Em primeiro lugar, “a encarnagao de Cristo prové a razao desnuda uma
maneira plausivel de compreender o que, de outra forma, permaneceria
completamente misterioso™* (Palmquist, 2016, p. 163). Isto é, ndo sé Cristo viria
como um exemplo do bem pratico alcancavel a humanidade, mas também nao é
algo que a humanidade seria capaz de produzir apenas pela razao, mas vem como

assisténcia divina, servindo como um arquétipo a razao.

Ainda, Palmquist afirma:

(...) em vez disso, ele esta reconhecendo que a razéo enfrenta um imenso
buraco (um mistério) (...), que nds precisamos de algo que nos empodere a

2 No original: “a faith in this hypothetical possibility can empower the converted persons to experience
genuine moral reformation by enhancing ‘the strength of their maxims.”

3 Enquanto Pluhar traduz como “mere cult” (isto €, “mero culto”) e Mordo como “simples culto”,
Palmquist traduz como “bare ritual worship” (isto é, “adoragéo ritual descoberta”, ou desnuda). A
opgéao de Palmquist provavelmente se da pelo seu desejo em preservar o paralelo com “bare reason”.
% No original: “The paragraph continues by explaining how the biblical symbolism describing the
incarnation of Christ provides bare reason with a plausible way of understanding what would otherwise
remain utterly mysterious.”



25

recuperar o acesso a predisposicdo ao bem que foi cortada por nossa
propensao ao mal, e que o simbolismo cristdo preenche essa lacuna bem
efetivamente.? (ibid, p. 164, tradug&o nossa, italico do original)

Assim, esse arquétipo ilustra claramente o exemplo a ser seguido pela
humanidade, de um ideal ético. Ainda, esse ideal se apresenta a humanidade, de tal
forma que possibilita “crer e pér em si mesmo uma confianga fundada” em sua
prépria capacidade para realizar esse exemplo, “em fiel imitagdo” (Kant, 1992, p.
68). Palmquist adiciona que “Kant ndo diz que devemos, de fato, ser bem-sucedidos
em viver uma vida perfeita para satisfazer a Deus. (...) Em vez disso, ele diz,

devemos acreditar que somos capazes”® (Palmquist, 2016, p. 166).

Mas, além de um exemplo concreto do tipo de conduta que a religido pratica
exige, Kant ainda levanta o caso de pessoas que exigem outras provas, como a
realizacdo de milagres (Kant, 1992, p. 69). Isto &€, ndo basta que o arquétipo (no
caso, Jesus) seja um exemplar do que a religiao exige da humanidade em pratica,
ainda se tende a exigir uma conexao direta e irrefutavel de sua relagdo com o divino,

por meio da realizagao de milagres.

Kant associa essa exigéncia ndo sé a uma “incredulidade moral”, mas ainda
a um aspecto da religido historica, em que a utilizagdo de milagres se torna uma
espécie de necessidade para declarar sua autoridade nesse meio (ibid, p. 90). Aqui,
ele coloca que os milagres servem como uma espécie de “adorno”, exemplificando

aqui a metafora da roupagem, destacada na interpretacdo de Palmquist.
1.4 — Igreja como organizagao comunitaria em torno do fomento a ética

Dessa forma, ele parece propor que a “verdadeira” religiao moral precisa de
uma apresentacdo adequada, que se faga entender diante da sensibilidade e
compreensao humana, preservando elementos da “religido anterior”, de mero culto.
Todavia, ele afirma que, plenamente compreendida, a religiao nao precisa de forma

alguma de milagres para “se provar”, por assim dizer, na medida em que o conteudo

% No original: “(...) rather he is acknowledging that reason faces a gaping hole (a mystery) at the
outset of the Second Piece, that we need something to empower us to regain access to the good
predisposition that was cut off by our evil propensity, and that the Christian symbolism of incarnation
fills that gap very effectively.”

% No original: “Note that Kant does not say that we must actually succeed in living a perfect life in
order to satisfy God. (Indeed in various passages throughout Religion he explicitly denies our ability to
accomplish such a feat.) Rather, he says, we must believe we are capable.”



26

da religido tem como sua preocupagao principal outro ambito, a saber, a realizagéo

da ética no individuo.

Diante dessa nocgao, da religiosidade como um horizonte que inspira a
realizacdo da ética na realidade, Kant entdo passa para a nogao de “comunidade
ética” (Kant, 1992, p. 100-101). Aqui, a preocupagao nédo é mais o individuo,
especificamente, e sua conversao e suas inclinagdes, mas a comunidade e como ela
afeta o individuo, isto &, os “vicios sociais que surgem quando estamos com outras

pessoas™’ (Palmquist, 2016, p. 253, tradugdo nossa).

Dessa forma, enquanto a segao anterior girava em torno do cultivo da boa
disposicao individual, agora Kant se volta para a possibilidade da humanidade se
organizar em favor de produzir e preservar essa disposicdo mutuamente (ibid, p.
253). Assim, a organizagdo social pode tanto incentivar uma boa, ou uma ma,

disposicao, contribuindo ou dificultando substancialmente a realizacéo da ética.

Kant se apoia na nocao de “estado de natureza”, contrapondo a civilizagao
propriamente dita. O “estado de natureza ético” se constitui na ideia de que, nele,
‘cada homem proporciona a si mesmo a lei” (Kant, 1992, p. 101). Isso possui dois
elementos: primeiramente, a humanidade ainda n&o se uniu com base em leis
compartilhadas; em segundo lugar, parece haver, de forma implicita, uma auséncia

da determinacgao objetiva, ou racional, das leis.

Aqui, ha outra diferenciacédo importante: a sociedade politica, que gira em
torno de leis juridicas, contraposta a uma sociedade ética, que se volta para a
virtude e as leis da razdo. Enquanto a primeira necessita de recursos e 6rgaos legais
para impor sua vontade, mesmo que nem todos concordem, a segunda dispensa
esses mecanismos, na medida em que cada um seria capaz de reconhecer e
concordar com as leis, visto que partem de si mesmos e de sua razao (ibid, p.
102-104). Mais especificamente, por meio de sua razdo, adequadamente dirigida

(segundo o que foi discutido até aqui), seriam capazes de chegar a ética.

Todavia, ndo se deve pensar que iSsO seria uma espécie de anarquia, em
que cada um se governa a maneira do seu entendimento, sem alguma espécie de

forca que governe além da raz&do. De acordo com Kant, em uma comunidade ética,

27 No original: “(...) the social vices that arise whenever we are with other people.”



27

que saiu do estado de natureza ética, “ndo ha que considerar o proprio povo como
legislador” (ibid, p. 104). Isto é, diferente de uma sociedade politica, a lei ndo emana
do povo: “uma comunidade ética sO pode pensar-se como um povo sob
mandamentos divinos, i.e., como um povo de Deus e, claro esta, de acordo com leis

de virtude” (ibid, p. 105, italico do original).

A secéo IV da Terceira Parte de Religido possui o titulo, um tanto chamativo,
de “A ideia de um povo de Deus so € (sob organizagdo humana) realizavel na forma
de uma Igreja.” Palmquist destaca que “a palavra ‘igreja’ deve ser entendida aqui
como se referindo a uma organizagao publica, mas nao-politica, devotada a tarefa
de apoiar seus membros em fazer o bem, mas sem buscar tomar controle sobre a lei

da terra a forma de uma teocracia tipica™® (Palmquist, 2016, p. 267, tradugéo nossa)

Considerando o que até agora foi disposto por Kant, “a ideia de um povo de
Deus” parece ser correspondente a ideia de uma comunidade ética. Por um lado, ele
afirma que “a ideia sublime, nunca plenamente alcancavel, de uma comunidade
ética mingua muito em mé&os humanas,” inclusive em seu aspecto institucional, na
formagado de uma igreja, visto que “esta, no tocante aos meios de erigir semelhante
todo, muito restringida sob condi¢cées da natureza sensivel do homem” (Kant, 1992,
p. 106).

Ainda, Kant coloca que a formacédo de uma comunidade ética, na forma de
uma Igreja, € “uma obra cuja execugao ndo se pode esperar dos homens, mas
somente do proprio Deus” (ibid, p. 106). Palmquist ainda chama atengéo ao fato de
que, apesar de a nogao de “comunidade ética” ser destacada na bibliografia
secundaria, ela aparece “apenas mais seis vezes” no restante da obra, enquanto
“usa ‘igreja’ bem mais que cem vezes apenas na Terceira Parte”® (Palmquist, 2016,
p. 267). Nesse sentido, Palmquist busca destacar que a nogdo de uma comunidade
ética, manifesta na nogdo de Igreja em Kant, tem uma conotagdo de entidade

religiosa, e ndo apenas de uma organizagao social.

2 No original: “(...) the word “church” should be understood here as referring to a public yet
nonpolitical organization devoted to the task of supporting its members in doing good, but without
seeking to take control over the law of the land in the way a typical theocracy does.”

2 No original: “A fact rarely reflected in the secondary literature on Religion is that, after this
transitional section (introducing the idea of the “church” and using “ethical community” only three
times), Kant uses “ethical community” only six more times in the remainder of the book, while using
“church” well over a hundered [sic] times in the Third Piece alone.”



28

A ideia de Kant parece, novamente, ser que a humanidade é incapaz de
estabelecer uma comunidade ética por sua proépria forca, em virtude do mal radical
em seu coragao, e precisa de um apoio em algo maior, nesse caso, Deus. Ainda, ele
faz uma distingdo entre uma “igreja invisivel,” que seria o arquétipo dessa
comunidade, de uma “visivel,” que seria a tentativa de manifestar concretamente

esse arquétipo (Kant, 1992, p. 107).

Kant afirma: “A verdadeira Igreja (visivel) € aquela que representa o reino
(moral) de Deus na Terra, tanto quanto isso pode acontecer através dos homens”
(ibid, p. 107). Enquanto ele coloca que a Igreja nao deve servir politicamente, e em
geral coloca uma série de limites a organizagéao religiosa em comparagéo a como ela
funcionava na época, ele ainda reconhece que a “fé eclesial precede naturalmente a
fé religiosa pura” (ibid, p. 112). A fé eclesial seria, como disposto anteriormente, um
meio de introduzir o ser humano a religido, em virtude de “exigir sempre algum apelo
sensivel” (ibid, p. 115).

Todavia, cabe notar que, apesar de ser de uma tradi¢do cristad, como um
europeu ocidental do século XVIII (ou talvez especificamente por isso), ele
reconhece que as disputas de fé podem ser prejudiciais para a religido. Em geral,
isso advém de sua preocupacado com o foco exacerbado na manifestacao fisica,
historica, da religido, em contraposicédo a verdadeira religido, que seria seu conteudo

ético, ideal.

Assim, ele coloca que “ha somente uma (verdadeira) religido; mas pode
haver multiplos tipos de fé” (ibid, p. 113, italico do original), mostrando uma espécie
“primitiva”, por assim dizer, de pluralismo religioso. Isto é, Kant parece reconhecer
que varias fés histéricas apontam para o sentido ultimo da religido, em sua esséncia,

isto €, uma doutrina moral que busca a “melhoria do homem” (ibid, p. 116-118).

Nesse sentido, pode-se perceber a nogao de que a fé historica pode ser
utilizada para justificar uma transgressdo da moral. E, em parte, por isso que Kant
busca destacar a importancia do conteudo moral da fé, em contraste ao conteudo
historico, material. Utilizando o exemplo de um inquisidor, encarregado de executar
um “pretenso herege (alias, bom cidadao) acusado de incredulidade” (ibid, p. 188),
Kant questiona se a devocado desse inquisidor advém de um erro em sua

consciéncia moral, ou em uma auséncia desta (Palmquist, 2016, p. 466).



29

De acordo com Palmquist,

Se o inquisidor leva a cabo um ato que é auto-evidentemente imoral a
qualquer ser humano (normal), mesmo que ele esteja necessariamente
incerto a respeito de estar fazendo algo ‘extremamente errado’, entdo sua
decisdo ‘mostra uma falta de consciéncia’ — independentemente de a agcao
estar correta ou nao (ibid, p. 467, tradugéo nossa).*

Assim, ele enxerga e aponta como a religiao histérica pode ser usada para promover
a corrupgao, ou o abuso de sua autoridade eclesial, colocando um contraste entre os
ditames da consciéncia moral e a auséncia desta, quando é substituida por devogao
irrefletida, ou por interesses espurios. Nas palavras de Kant, “pode porventura haver
verdade no crido e, no entanto, ao mesmo tempo falta de veracidade na fé” (Kant,
1992, p. 189), isto é, é possivel acreditar em algo verdadeiro, mas da forma errada
(Palmquist, 2016, p. 469)

1.5 — Conclusao

A Religido nos Limites da Simples Raz&o prové uma rica, densa e complexa
interpretacdo do papel da religiosidade na experiéncia humana de ética. Mesmo com
as defesas e ressalvas de Palmquist, ainda é possivel defender que Kant comete o
reducionismo da religiosidade a ética. Todavia, isso talvez se dé mais pela
preocupacao mais ampla de Kant com explorar o que o ser humano pode saber e o

que pode fazer, materialmente.

Assim, sua abordagem poderia ser entendida ndao como uma forma de
esvaziar a religido de seu conteudo, e depositar tudo na conta da ética, mas sim de
explorar a religido em termos praticos para o ser humano, que na concepgao de
Kant parece se manifestar efetivamente na ética. Ao mesmo tempo que parece
defender uma teoria do comando divino, ele parece nao identificar esse comando
divino estritamente em termos do comando de Deus propriamente dito, mas da
consciéncia moral interna do ser humano como a ferramenta que identifica esse

comando divino.

Todavia, uma parte um tanto limitada de sua teoria é que frequentemente
identifica a moral como as leis, tipicamente formuladas, e que a ética religiosa

deveria se conformar a ela. Enquanto isso € uma abordagem prudente contra

% No original: “If the inquisitor carries out an act that is self-evidently immoral to any (normal) human
being, even though he is necessarily uncertain as to whether he is doing something “extremely
wrong,” then his decision “shows lack of conscience—whether or not it is actually right or wrong.”



30

excessos e abusos (como foi delineado ha pouco), isso acaba limitando sua

abordagem a religido em certos aspectos.

Um exemplo notavel disso € a referéncia corrente a histéria do sacrificio de

Isaac, no Livro de Génesis: no caso do Inquisidor, ele afirma

A revelagdo chegou-lhe apenas através dos homens e foi por estes
interpretada, e embora se lhe afigure que veio do proprio Deus (como a
ordem dada a Abrado de sacrificar o seu proprio filho como um carneiro) é,
pelo menos, possivel que haja aqui um erro (Kant, 1992, p. 188, negrito
Nosso)

Ainda, antes, ele afirma:

Com efeito, quanto aos [milagres] teisticos, ela poderia ao menos ter um
critério negativo para o seu uso, a saber, que se algo se conceber como
ordenado por Deus numa manifestacdo imediata sua e que, no entanto, se
opbe directamente a moralidade, ndo pode entdo — pese a toda a aparéncia
de um milagre divino — ser tal (por exemplo, se a um pai ordenasse matar o
seu filho que, pelo que ele sabe, é inteiramente inocente) (ibid, p. 93).

E evidente, ndo so nesta obra, como em outras®’, que Kant concebe o
episdédio do sacrificio de Isaac como uma parte muito problematica das Escrituras,
especificamente porque contradiz a consciéncia moral tal como ele a imagina.
Todavia, ao que sera exposto no capitulo seguinte, essa interpretacdo, e sua
excessiva preocupagcdo com o que é pratico e o que € conhecivel, ele acaba
negligenciando dimensdes importantes da religiosidade, e da experiéncia do ser
humano com Deus e com a religiosidade, para além dessa dimensao pratica e

racional.

Em uma pertinente colocagao de Palmquist:

O que Kant deixou de considerar aqui € que, da mesma forma que ‘um
espirito maligno frequentemente se disfarga como um anjo da luz’, um mal
radical, também, pode nos enganar em julgar algo como vil, quando na
verdade é bom. Apenas se a histéria de Abrado é interpretada com essa
possibilidade em mente (i.e., a possibilidade de que Deus pode escolher
usar um mal aparente para ensinar a uma pessoa uma boa licdo) ela pode
ser preservada como uma diretriz util para crescimento moral/espiritual e
uma reforma religiosa genuina; e todas as trés tradicbes monoteistas, de

¥ Um exemplo notavel ¢ O Conflito das Faculdades, em que ele deixa ainda mais explicito a
dificuldade que sente diante dessa histéria: “Abrado deveria ter respondido a essa suposta divina voz:
‘Que eu nao devo matar meu bom filho é bem certo. Mas que vocé, essa aparigao, € Deus— disso eu
nao tenho certeza, e nunca posso ter, nem mesmo quando essa voz ressoa para mim do (visivel)

céu.” (Kant, 1979, p. 115, tradugdo nossa)



31

fato, interpretam a historia dessa forma®? (Palmquist, 2016, p. 241, tradugao
nossa)

Aqui, Palmquist ressalta uma falta de consideragdo em Kant diante de aspectos
mais sutis da religiosidade, ndo s6 em termos da experiéncia religiosa, mas o que a
narrativa tem em vista transmitir. Sua perspectiva excessivamente apoiada na
racionalidade, e ainda na conformidade com a moral, mostra-se incapaz de

reconhecer algo que diverge dessa interpretagao mais restrita.

Ainda, Palmquist continua:

Mas o fato de que Kant muito precipitadamente abandonou a potencial
conformidade da histéria de Abrado com sua prépria teoria de religido
racional s6 confirma sua principal alegagao nessa passagem: a razéo é
verdadeiramente paralisada sempre que tenta identificar um milagre de
qualquer tipo, porque Deus (sendo onipotente), certamente seria capaz de
esconder o bem por tras de um mal aparente, tal como um demédnio seria
capaz de fazer passar um mal por um bem® (ibid., p. 241, tradug&o nossa,
italico do original)

Essa parte destaca outro defeito da perspectiva kantiana: a forma como “a razao é
verdadeiramente paralisada,” e ainda como a tentativa da razdo em explicar esse
evento dificulta a sua compreensdo. Os episodios biblicos que giram em torno do
sacrificio de Isaac e J6, como outro exemplo, sdo um desafio a tentativas de se
racionalizar a religiosidade, em fazé-la se conformar com um ideal ético,
mostrando-se entado incapaz de compreender a vontade de Deus, ou fazer com que
Ele se conforme a uma nocgao especifica de ética, defendida pela filosofia ou por

certos ramos teoldgicos.

E precisamente o sacrificio de Isaac, e a dificuldade que esse evento
apresenta a razdo e a ética, que Kierkegaard ira explorar em sua obra, Temor e
Tremor. Nela, ele da um passo adiante, seguindo por um caminho que Kant preferiu
nao adentrar, seja por prudéncia, ou por sua preocupacao filoséfica com permanecer

dentro das delimitagdes da razdo e da experiéncia humana.

%2 No original: “What Kant failed to consider here is that, just as “the evil spirit often disguises himself
as an angel of light,” so radical evil, too, can fool us into judging something as evil when it is actually
good. Only if the Abraham story is interpreted with this possibility in mind (i.e., the possibility that God
might choose to use apparent evil to teach a person a good lesson) can it be preserved as a useful
guideline for moral/spiritual growth and genuinely religious reformation; and all three monotheistic
traditions have, indeed, interpreted that story along these lines.”

% No original: “But the fact that Kant too hastily abandoned the potential conformity of the Abraham
story to his own theory of rational religion only confirms his main claim in this passage: reason is well
and truly paralyzed whenever it attempts to identify a miracle of any kind, because God (being
omnipotent) would surely be able to conceal good behind apparent evil just as easily as a demon
could pass evil off as good.”



32

CAPITULO 2 — TEMOR E TREMOR, DE KIERKEGAARD: A RELIGIAO
EXPANDE A CONCEPGAO DE ETICA PARA ALEM DO SENSO COMUM

2.1 — Uma critica a Kant em Schopenhauer®, e a dimenséo afetiva da ética

Como foi visto no capitulo anterior, € possivel verificar como a abordagem
de Kant, em geral, se pauta na racionalidade. Enquanto a leitura de Palmquist ajuda
a evitar uma interpretagcao reducionista da perspectiva de Kant, ainda percebe-se
uma énfase no papel que a religiosidade exerce para auxiliar a raz&o a compreender
a ética, seja como uma necessidade pratica, seja como um auxilio ideal ou

motivacional.

E com base nesta énfase racional que Schopenhauer faz uma critica mais

ampla a filosofia de Kant:

O restante do mundo pensa em conduta virtuosa e uma vida racional como
duas coisas completamente diferentes. Seria muito degradante, e talvez até
blasfemo, considerar o sublime fundador da religiao crista, cuja vida é
colocada como um modelo para toda a virtude, como a pessoa mais
racional de todas, e seria quase tao ruim se fosse dito que ele apenas
prescreveu as melhores instru¢des para uma plena vida racional. Ainda,
qualquer um que siga esses preceitos e, em vez de pensar em si mesmo e
suas futuras necessidades, pensasse apenas em remediar a maior
necessidade presente de outros, e ainda da todas as suas posses aos
pobres antes de seguir adiante sem qualquer meio de suporte, para pregar
a virtude que ele mesmo pratica; todos corretamente honrariam tal pessoa,
mas quem arriscaria elogia-lo como o apice da racionalidade?®®
(Schopenhauer, 2010, p. 545, tradugao nossa, italico do texto original)

Assim, Schopenhauer destaca a forma como o ideal ético postulado pela
religiosidade cristd, sendo esse um dos exemplos mais notaveis no Ocidente,
desafia o senso comum, e ainda desafia ideais racionais de ética e justica. Ainda, é
possivel ressaltar por meio disso como a racionalidade e a ética parecem ser

elementos independentes: “Tal como a malicia € perfeitamente compativel com a

% Néo sera feita uma abordagem aprofundada de Schopenhauer. O que se tem em vista aqui, ao
trazer este breve trecho de sua obra, é sua critica a um aspecto fundamental da visao kantiana, isto
é, sua énfase exacerbada na racionalidade. Ainda, sua critica levanta pontos pertinentes sobre a
relacdo da religido com a ética, que podem ser aproveitadas para a exposicdo que se fara de
Kierkegaard.

% Na tradugao original: “The rest of the world thinks of virtuous conduct and a rational life d as two
completely different things. It would be very degradinge and perhaps even blasphemous to consider
the sublime founder of the Christian religion, whose life is set up as a model for all virtue, as the most
rational person of all, and it would be almost just as bad if it was said that he only prescribed the best
instructions for an entirely rational life. Moreover, anyone who follows these precepts and, instead of
thinking of himself and his own future needs, only ever thinks about remedying the greater present
needs of others, and in fact gives all his possessions to the poor before going on his way without any
means of support, to preach the virtue that he himself practises; everyone rightly honours such a
person, but who would venture to praise him as the pinnacle of rationality?”



33

razdo, e de fato sé se torna realmente terrivel em conjunto com ela, a
magnanimidade, ao que |he cabe, é as vezes combinada com uma falta de razao”

(ibid., p. 546, traducao nossa).

Todavia, faz-se necessario destacar que a ética e a racionalidade também
nao s&do contrarias ou incompativeis. Na realidade, o que se deseja destacar por
meio deste ponto é que a base do comportamento ético ndo parece ter sua origem
na razao, e a razao parece servir principalmente como uma forma de intensificar o

comportamento ético, ou antiético.

Enquanto Schopenhauer, a principio, apresenta o emprego da razéo para
tornar o mal “especialmente terrivel”’, ele mais tarde apresenta a razdo como uma
forca responsavel pela temperanca, por meio da qual uma disposicdo se torna
especialmente terrivel ou boa. De acordo com ele, um individuo “irracional”’ seria
incapaz de fazer algo especialmente terrivel, na medida em que isso exige
autocontrole, disciplina e discricao, algo que exige racionalidade; todavia, mesmo
que esse individuo seja bom, ele dificiilmente alcangaria um “alto grau de virtude”,
porque nao seria capaz de resistir a “surtos” de malicia ou perversao, a qual “todos

os seres humanos sao sujeitados”® (ibid, p. 549, tradugdo nossa).

Assim, Schopenhauer reconhece que a razao colabora de forma substancial
a ética, mas nao acredita que a razao subjaz a ética. Desta forma, cabe questionar,
entdo, onde a ética encontra seu fundamento (se € que o possui)? De acordo com

Schopenhauer, parece ser o amor:
(...) o Cristianismo corretamente ensina que todos os trabalhos externos ndo
tém valor se eles ndo vém de uma verdadeira disposicdo, que consiste em
uma genuina prontiddo e amor puro, e que ndo sdo trabalhos realizados

(opera operata) que trazem bem-aventuranga e redengdo, mas sim fé (...)*
(Schopenhauer, 2010, p. 557, tradugao nossa, italico do texto original)

Note que, além do “corretamente”, ele ainda inclui uma discusséo a respeito
do papel da fé, que mais cedo ele identificou como algo que “a virtude acompanha

como um mero sintoma”® (ibid, p. 554, tradugédo nossa). Em certa medida, ele ndo

% No original: “Yet they are unlikely to achieve any great degree of virtue, because no matter how
naturally inclined they are to the good, they cannot prevent the isolated vicious and malicious
outbursts that every human being is subject to (...)”

% No original: “(...) Christianity rightly teaches that all outer works are worthless if they do not come
from that true disposition that consists of genuine willingness and pure love, and that it is not
accomplished works (opera operata) that bring blessedness and redemption but rather faith (...)"

% No original: “(...) only the faith that virtue accompanies as a mere symptom, (...)"



34

discorda plenamente de Kant, e € notavel que ele n&o discuta A Religido nos Limites
da Simples Razdo em sua critica a Kant. No entanto, ha um ponto crucial em que
discordam: Kant acredita que a religiao vem como uma for¢ga motivadora para a acao
ética, ndo so servindo como uma espécie de justificagdo racional para os atos, mas
ainda como uma forma de se alcancar a felicidade mesmo em uma situagdo em que
a realizacdo da ética traga a infelicidade do individuo, ou a frustragdo de sua
vontade (Kant, 2009, p. 3).

Schopenhauer acredita que esta espécie de “salvaguarda” da felicidade
como um aspecto importante da ética seria como um engano, que anula o auténtico
conteudo da ética, e seria um mero egoismo disfar¢ado (Schopenhauer, 2010, pp.
554-555). Neste sentido, ele aparentemente defende uma perspectiva da ética em
que o bem deve ser buscado por si, e nao pelo efeito que produz, e que a felicidade

nada tem a ver com a ética.

A partir dos pontos apresentados, sobre a fundamentagdo da ética, e o
papel que diferentes facetas da experiéncia humana exercem na percepgao,
cumprimento, transmissdo da ética, e como a ética influencia outras facetas da
experiéncia humana, como a felicidade, Kierkegaard oferece um contraponto
substancial a ambos. Por um lado, Kierkegaard preserva a preocupacgao de
Schopenhauer com o aspecto afetivo, especificamente amoroso, que subjaz a ética,
e ainda destaca o exemplo de Abrado como um desafio a racionalidade da ética e
da religidao. Todavia, ele preserva a preocupacdo de Kant em relagdo ao

envolvimento da felicidade na ética.

Assim, em sua obra Temor e Tremor, Kierkegaard extrai, por meio de seu
heterdnimo®® Johannes de silentio, varias dimensdes importantes da ética e da
religiosidade, e sua relagcdo com a razdo, usando como referéncia a historia do
sacrificio de Isaac, no livro de Génesis. Ainda, ele explora a figura de Abrado como

um pai da fé, diante deste dilema.

% A autoria de Johannes, e sua compreensdo como uma espécie de heterénimo, é reiteradamente
levantada e explorada na interpretagao de Lippitt, dentre outros autores nos quais ele se apoia. Isto &,
Johannes de silentio ndo representa fidedignamente a perspectiva de Kierkegaard, e serve como uma
espécie de personagem com tragos proprios, que comunica indiretamente certos aspectos
importantes para a interpretagdo do texto. Para um aprofundamento dessa questdo (na medida em
que ndo se faz relevante para os interesses deste trabalho), conferir Lippit (2016, pp. 9-11, e 0
Capitulo 7 da mesma obra).



35

2.2 — Abrado como um desafio a ética

Em meio a uma consciéncia secular, racionalista, tal como a que Kant
inspirou (intencionalmente ou ndo), qual moral seria possivel extrair da histéria do
sacrificio de Isaac? Johannes (o heterébnimo de Kierkegaard que escreve a obra)
demonstra grande preocupacéo a respeito disso, ilustrando com uma hipotese que
levaria essa ideia as suas ultimas consequéncias, por assim dizer: pregada de forma
irrefletida, a histéria poderia inspirar um fiel da forma errada, levando-o a crer que o

sacrificio humano é correto.

Assim, Johannes coloca:

Sera porque Abrado obteve por prescricdo o direito de ser um grande
homem e, assim sendo, o que ele faz é grande e, quando um outro homem
faz a mesma coisa, é pecado, um pecado de bradar aos céus?
(Kierkegaard, 2010, p. 83)

Isto €, como um personagem biblico que estava em uma relagdo de contato direto
com Deus, Abrado teria alguma espécie de privilégio que o permite matar pessoas e
violar principios éticos tdo fundamentais? Ou ele seria algum personagem especial
da histéria, cuja grandeza inata torna todos os atos que pratica justos, corretos e

grandes?

Johannes nao acredita que esse seja o caso (ibid, pp. 83-85). Para ele, o
caso de Abrado e do sacrificio de Isaac remontam a um contexto especifico, com
uma mistura singular de fatores que o elevaram ao status de “pai da fé”. Na segao
denominada “Disposi¢cao”, ele cria quatro alternativas hipotéticas a historia do
sacrificio, em que Abrado falhou porque |he faltou algum aspecto integral de seu

carater, como a fé, a confianca em Deus, ou a esperanca.

Também ¢é notavel, nos exemplos que Lippitt chama de “sub-Abrados”
(Lippitt, 2016, p. 24), que apenas em um deles faltou a obediéncia. Assim, Johannes
esta apontando que a interpretagdo comum, de que a histéria € uma exaltacado da
obediéncia de Abrado, nado captura sua plena significancia. Em outras palavras, o
que torna Abrado grandioso nao seria apenas, ou especificamente, sua obediéncia.
Na verdade, seria uma combinacdo de fatores, que justificam sua obediéncia,

mostrando a causa de sua obediéncia mesmo diante dessa situacéo.



36

Entretanto, esses fatores ndo séo racionais, estritamente. Ainda, alguns dos
exemplos de “sub-Abrados” falham por se apoiarem excessivamente na razao, e

falham em compreender exatamente a natureza do pedido que Deus faz a ele.

Este € um dos pontos centrais da obra: a forma como a razédo nao é capaz

de dar conta de certos aspectos da ética, ou da experiéncia humana, e ainda, a

forma como empregar a razdo nesses casos pode atrapalhar sua compreenséao.
Lippitt afirma:

Uma parte significativa do projeto de Johannes, entdo, envolve apontar —

usando Abrado como uma espécie de caso de teste — que ha limitagdes

para o que pode ser alcangado por uma abordagem puramente racional,

conceitual, para varios aspectos complexos da vida e comportamento
humanos.“® (Lippitt, 2016, p. 44, tradug&o nossa)

Novamente, € importante ressaltar que isto ndo serve para menosprezar a
importancia da racionalidade. O que se tem em vista, nesse caso, € reconhecer as
diversas facetas da experiéncia humana, da qual a razdo é apenas parte. Como um
contraponto tanto a Kant, quanto a Schopenhauer, Kierkegaard se aprofunda ainda
mais na dimensao emocional, afetiva, do ser humano, e a forma como ela interage

com a ética.

Essa dificuldade da compreenséao racional sobre os assuntos da fé e sobre
esses aspectos da ética é algo frisado ao longo da obra inteira. Entre Abrado e
Deus, mas também entre Johannes e Abrado, em que Johannes afirma que nao
consegue compreender o “passo a mais” que Abrado da, no que ele chama de duplo
movimento da fé (Kierkegaard, 2010, pp. 90-93). Johannes afirma, enfatizando essa

distingdo entre o conhecimento e a pratica:

Pela minha parte, sei muito bem descrever os movimentos da fé, mas nao
sou capaz de executa-los. Quando se pretende aprender a executar os
movimentos da natagdo, podemos pedir que nos suspendam do tecto por
meio de um cinto de natagao; reproduz-se bem os movimentos, mas nao
esta a nadar; (ibid, p. 93)

Em outras palavras, mesmo no caso em que ele é capaz de descrever esse
movimento teoricamente, ele ndo consegue realiza-lo, porque a realizagdo desse
movimento ndo se da apenas pelo conhecimento racional, tedrico, dele. Isto é, ha

outros fatores envolvidos, que vao para além da razéo.

0 No original: “A significant part of Johannes’ project, then, involves pointing up — by using Abraham
as a sort of test case — that there are limitations to what can be achieved by a purely rational,
conceptual approach to many complex aspects of human life and behaviour.”



37

Kant identifica esses fatores, primariamente, como sendo o interesse
préprio, e o desejo que o individuo naturalmente tem em ser feliz e realizar seus
desejos. A principio, a religiosidade seria uma forma de alinhar os dois, na medida
em que o interesse proprio poderia servir como um empecilho a realizagdo da ética.
O respeito a Deus, entéo, torna a realizacdo do que é ético desejavel ao individuo,

logo sua felicidade se torna fazer o que é ético.

Schopenhauer frisa que o ético deve ser buscado por si, independentemente
dos desejos de ser feliz, e que o amor a Deus (ou ao préximo, de forma geral) deve
permear a ética do individuo de forma que sua felicidade prépria pode ser
menosprezavel em comparagao a fazer o que é certo. Kierkegaard, desta forma,
incorpora elementos de ambos nesse duplo movimento da fé, que consiste na

resignacgao e na fé*'.
2.3 — Aresignagao e a fé

A resignagao parece, a primeira vista, com a proposta de Schopenhauer:
usando o exemplo de um rapaz apaixonado por uma princesa, ele deve reconhecer
a impossibilidade de que esse amor se concretize, isto é, “resignar’ a esse amor
(Kierkegaard, 2010, pp. 97-103). O processo €, ao mesmo tempo, doloroso e
reconfortante, na medida em que abre mao de sua esperanca terrena, concreta, mas
encontra um consolo no transcendente. Por isso, Johannes afirma: “Na resignacao
infinita ha paz e repouso e consolo na dor” (ibid, p. 102). Isto é, a resignagao
consiste em uma “reconciliagcdo com a existéncia” (ibid, p. 99-100), em que o
individuo transfigura sua paixao fugidia (neste caso, um amor por uma pessoa) em

uma “expressao de um amor eterno (...) por um ser eterno” (ibid, p. 100).

Krishek (2015, pp. 110-111) frisa que o processo de resignagéo nao € uma
sublimagao, em que o amor por algo especifico é substituido pelo amor a Deus, mas
sim que “o amor [pela Princesa] se torna uma expressdo do amor por [Deus]™? (ibid,

p. 111, tradugcdo nossa, italico do original). De acordo com ela, o rapaz passa a

41 Aqui, ndo se pretende dizer que Kierkegaard esta propositalmente incorporando a filosofia de
ambos para a sua propria filosofia. O que se tem em vista aqui €, na verdade, ilustrar e articular as
nogdes apresentadas anteriormente por meio desses autores, para ilustrar algumas das nogdes
apresentadas por Kierkegaard, como uma exemplificagdo pedagégica.

42 No original: “However, it is important to pay attention to Kierkegaard's exact words: he does not
claim that love A (for the princess) is substituted by love B (for God), but rather that love A becomes
an expression of love B.”



38

reconhecer, no amor pela princesa, “um amor mais primordial” que residia nele, isto

€, seu amor a Deus (ibid, p. 113), e isso informa sua disposi¢ao ética renovada.

Ainda, Krishek elabora que o movimento da resignacéo tem, em seu cerne,
a crenca inabalavel de que Deus é amor (e, por isso, 0 amor que o rapaz nutria pela
princesa é preservado). Desta forma, confia na providéncia de Deus, isto é, que
Deus tem em vista o melhor para ele, mesmo que “o melhor” ndo corresponda a sua
felicidade (ibid, p. 112-113). Assim, o “centro de sua vida” é deslocado, de seu amor
a Princesa para seu amor a Deus, e alinha sua propria vontade a vontade de Deus.
Para o cavaleiro da resignacao, seu amor pela Princesa toma forma quando ele ama

a Deus, e “para ele, isso é suficiente” (ibid, p. 114).

Desta forma, pode-se representar a perspectiva de Schopenhauer a respeito
da fé, em certa medida, como sendo uma manifestacdo dessa postura do cavaleiro
da resignagdo. O cerne moral do individuo € deslocado de sua vontade (que
reconhece como fonte de frustracdo e impossibilidade) para o transcendente (onde
seu amor e dedicagdo sdo expressos em uma forma que nao pode ser frustrada). O
amor pelo transcendente (neste caso, Deus), altruista e desprovido dos aspectos
mais desagradaveis do amor fugidio (por exemplo, a impossibilidade de sua
realizacao), carrega consigo a disposicao ética descrita por Schopenhauer, em que

se busca fazer o que é certo, abdicando de sua felicidade no processo.

No entanto, Johannes caracteriza este apenas como o primeiro movimento.
O segundo seria a fé, caracterizada pela esperanga e uma disposi¢ao otimista em
relagdo a vida. Por isso, Lippitt coloca a fé “como a capacidade de apreciar o mundo

finito como um presente divino™® (Lippitt, 2016, p. 45, tradugdo nossa).

A diferenga entre o cavaleiro da resignagao e o da fé, ainda de acordo com
Lippitt, seria precisamente que, mesmo amando a Deus, o primeiro considera que
tudo esta perdido, enquanto o segundo preserva sua alegria, pela for¢ca da
esperanga, que seria uma crenga irracional no absurdo (ibid, pp. 45-46). A forma
como Krishek caracteriza o cavaleiro da resignacao enfatiza essa diferenga de modo
mais explicito: “O cavaleiro da resignacdo nado consegue atravessar a forca sua

incapacidade de compreender a vontade de Deus, que ele mesmo assim toma sem

43 No original: “Here we encounter a crucial theme: faith as the capacity to appreciate the finite world
as a divine gift, which seems to be a key aspect of Johannes’ inability to have faith.”



39

duvidas como algo bom e amavel™* (Krishek, 2015, p. 117, tradugédo nossa). O
cavaleiro da fé, todavia, seria capaz de compreender (mesmo que nao de forma

racional) a vontade de Deus especificamente como boa e amavel.

Isto é, a forma como ambos confiam em Deus difere, no sentido em que o
resignado vé a realizagcdo de Sua vontade como discrepante a sua prépria vontade,
frustrando sua vida, enquanto o da fé confia que sua vontade e a de Deus irdo
convergir em algum ponto, levando em conta Seu amor e bondade (ibid, p. 118).
Essa esperanca parece ter um carater irracional, que desafia a percepgao imediata
do individuo: no caso de Abrado, Johannes afirma que “ainda no instante em que a
faca luzia acreditava que Deus nao lhe exigiria Isaac” (Kierkegaard, 2010, p. 90), e
ainda “acreditava por forca do absurdo; pois todo o raciocinio humano ha muito que

expirara” (ibid, p. 91).

Krishek propbde, com base nesta passagem, que o ato de Abrado se
sustenta em uma confianca profunda em Deus, e ainda ressalta uma discrepancia
entre confianga e racionalidade (Krishek, 2015, p. 118). Isto é, apesar de estar a
meros momentos de sacrificar Isaac, Abrado preserva sua confianga (e, ainda, sua
esperanga) de que lsaac sobrevivera de alguma forma, pela vontade de Deus.
Ainda, Lippitt afirma: “O amor (...) sabe tudo que a experiéncia sabe — e mesmo
assim confia™® (Lippitt, 2016, p. 186, tradugcdo nossa). Essa dicotomia entre
confianga e racionalidade parece ser algo enfatizado em interpretacées de Temor e

Tremor, colocando a confianga como algo afetivo, em vez de racional.

Nesse ponto, é possivel ver uma abordagem alternativa, e talvez mais rica,
do que Kant afirmou anteriormente, sobre como a religiosidade prové uma ponte
entre a vontade, a ética e a felicidade. Diferentemente do que Schopenhauer afirma,
a felicidade ndo se pauta estritamente em um egoismo, mas na confianga em Deus,

que transforma a perspectiva do individuo de forma substancial.

Isto &, esse “movimento da ética” ndo seria um deslocamento da “minha
felicidade” para “a ética”, em que o individuo precisa sacrificar sua felicidade para

alcancar a ética. Em vez disso, alcancar o ético implica em uma transformacéao da

4 No original: “The knight of resignation cannot struggle through his inability to understand God'’s will,
which he nevertheless undoubtedly takes to be good and loving.”
45 No original: “Love, we are told, knows all that experience knows — and yet trusts.”



40

sua felicidade, acarretada por uma mudanga da sua perspectiva sobre a realidade

(vendo esta como presente divino), € na sua confianga na bondade de Deus.

Aqui, ndo ha apenas um alinhamento entre a vontade do individuo e a
vontade de Deus, entendida nessa concepgdao como sendo a ética. Um passo a
mais € dado, em que passa a se confiar na bondade de Deus, que acarretara no
bem para o individuo, e logo em sua felicidade. Nesse sentido, mesmo que
indiretamente, Schopenhauer e Kant podem ilustrar manifestacées de um cavaleiro
da resignagao e um cavaleiro da fé, respectivamente (apesar de nao se alinharem
perfeitamente a qualquer uma das designacbes, e isso ser mais como uma

ilustracdo pedagdgica).

Schopenhauer acredita que a ética deve ser buscada independentemente da
felicidade do individuo, porque muitas vezes as duas coisas podem estar separadas.
Todavia, Johannes afirma que a confianca na vontade de Deus transforma a

concepgao de felicidade do individuo, em virtude de Seu amor pela humanidade.

Assim, Johannes afirma: “O paradoxo da fé consiste em haver uma
interioridade que € incomensuravel em relagdo ao exterior, mas repare-se bem que
nao € idéntica a essa primeira interioridade, € antes uma nova interioridade, o que
nao deve ser negligenciado” (Kierkegaard, 2010, p. 129). Isto é, para o individuo que
se encontra no paradoxo da fé, sua relacdo com a ética se da pela sua relagédo com
Deus, e nao o contrario, como se afirma na perspectiva hegeliana (Lippitt, 2016, p.
111), e, ainda, é o ético que se reduz ao relativo, devido a essa nova interioridade
(Kierkegaard, 2010, p. 130).

2.4 — Etica como universal

Antes de prosseguirmos, faz-se necessario elucidar a nogéo de ética com a
qual Johannes dialoga. A que concepgao de ética Johannes se refere, em sua
discussao? Lippitt coloca que uma das intengdes de Johannes, ao longo da obra, é
desafiar a nogcado vigente da época, no contexto filoséfico, de que o ético é o
universal (Lippitt, 2016, p. 174), entendido como a nog&o kantiana de regras morais
universalmente aplicaveis. Johannes afirma que o singular (isto €, o individuo) tem

como “sua tarefa ética: exprimir-se sempre a si mesmo nesta tarefa, de modo a



41

relevar a sua singularidade para que se converta no universal” (Kierkegaard, 2010,
p. 112).

Assim, Johannes se apoia no exemplo de Abrado especificamente para
questionar essa concepgao, na medida em que Abrado exprime sua singularidade
contra o universal (nesse caso, a ética). Ainda, a prépria concepgao ética poderia
interferir negativamente no episddio de Abra&o. Para ilustrar isso, Johannes
contrasta o cavaleiro da fé com os herdis tragicos, exemplificados em Agamémnon,
Jefté e Brutus (Kierkegaard, 2010, p. 116), que se encontram em uma situagao
similar de serem impelidos a sacrificar um filho por um dever com uma instancia

“superior” da ética, como lideres de suas nacgoes.

No entanto, diferente de Abrado, os trés sao capazes de fornecer
justificativas, na medida em que ha uma escolha concreta entre o dever particular,
de pai para filho, e o dever com o todo, do lider para sua sociedade. Mesmo
violando uma instancia da ética, ao cometer assassinato e violar a responsabilidade

de pai para filho, “o herdi tragico permanece ainda dentro do ético” (ibid, p. 118).

Assim, Johannes denota diferengas substanciais entre as duas figuras,
quanto a ética: de acordo com Lippitt, o cavaleiro da resignacédo (que possui uma
correspondéncia com o herdi tragico) possui uma “qualidade reconhecivelmente
herdica”, e pode ser “julgado como eticamente admiravel™® (Lippitt, 2016, p. 47,
tradugdo nossa), e a resignacao € “uma funcdo de sua vontade” que “pode ser
compreendida” (ibid, p. 53), em contraste ao da fé, que ndo pode ser compreendido,
e é caracterizado pela discricdo e introspeccdo. Ainda, e de forma mais importante,

Abrado nao pode ser justificado pela concepgao universal de ética (ibid, p. 104).

De acordo com Johannes,

Nao foi para salvar um povo, ndo foi para salvaguardar a ideia do Estado,
que Abrado agiu, ndo foi para aplacar deuses enfurecidos. Pudesse aqui
falar-se de uma divindade em furia, e tratar-se-ia somente de uma divindade
enfurecida contra Abrado, e todo o seu acto ndo estabelecia qualquer
relagdo com o universal, era uma iniciativa puramente privada. Por
conseguinte, ao passo que o herdi tragico é grande pela sua virtude moral,
Abrado é grande por uma virtude puramente pessoal. (Kierkegaard, 2010, p.
118)

6 No original: “The knight of infinite resignation has a recognisably heroic quality, which inheres in the
fact that being prepared to renounce the joys and passions of finite existence for some ‘higher cause’
can both be recognised as requiring courage, and judged as ethically admirable.”



42

Desta forma, Abrado n&o encontra refugio na ética, e ainda, buscar um refugio na
ética, no contexto de sua provacao, o levaria a falhar: “Ora o que por habito tenta o
homem €& exactamente aquilo que o impedira de cumprir 0 seu dever, mas aqui a
tentagcdo em si mesma é o ético que o impedira de cumprir a vontade de Deus” (ibid,
p. 118).

Essa colocagao parece estranha, e um leitor mais cético poderia questionar
se isso seria, realmente, uma boa ideia, na medida em que o tdpico é sacrificio
humano. Em outras palavras, isso sé parece piorar o caso de Abrado, no que diz
respeito a formar uma imagem proveitosa da ética. Afinal de contas, ndo seria
desejavel que a consciéncia ética de um individuo sirva como um discernimento, que

o faz considerar melhor se deveria ou nao fazer algo, tal como Kant propoe?

Johannes usa isso para dois propdsitos: criticar uma concepcgao de ética que
enfatiza o “desfecho” (Kierkegaard, 2010, p. 121-122), ignorando o aspecto
introspectivo, afetivo, do evento para focar estritamente “no que aconteceu” e que
Abrado passou no teste mesmo que nao tenha sacrificado seu filho (Lippitt, 2016, p.
108-109). Em outras palavras, a aparente convicgdo de Abrado ndo deve ser levada

em conta, em uma discussao ética, se ele acabou por nao fazer o sacrificio?

Assim, Johannes tem em vista criticar os que ignoram a dificuldade da
questao, isto €, que Abrado parecia estar resoluto em sacrificar seu filho, mesmo
que isso nao tenha acontecido no fim das contas. Nessa concepcao, irrefletida, a
historia de Abrado ndo problematiza sua convicgdo, na medida em que estaria
aparentemente realizando a vontade de Deus, e “da tudo certo”, por assim dizer,
porque Deus muda de ideia no fim das contas, e o assassinato volta a ser algo
imoral. H& um problema ético evidente aqui, que Johannes n&o aceita como uma

interpretacéo valida.

Mas entdo, qual € a concepgao de ética que Johannes propde? Seria uma
teoria do comando divino, em que a ética se reduz a vontade de Deus, estritamente?
Que a ética é relativizada, e que o certo e o errado dependem apenas da vontade de

Deus, tal como em uma das op¢des do Dilema de Eutifron?

Enquanto esta interpretagdo é possivel, e alguns sao parciais a ela, talvez

essa seja uma forma reducionista de se interpretar o texto. De acordo com Lippitt, os



43

“sub-Abrados” ilustram como n&o é apenas a obediéncia que torna Abrado um
cavaleiro da fé, na medida em que todos eles obedeceram ao comando, mas
falharam por outros motivos (Lippitt, 2016, p. 160). Enquanto Johannes de fato
propde uma nova interioridade em que a relagao do individuo com a ética se da por
meio de Deus, isto é, que a ética se submete a vontade de Deus, € importante

investigar a significancia dessa relativizagdo da ética.

Afinal, Johannes afirma que, a partir disso, “ndo se conclua (...) que o dever
tem de ser suprimido, antes recebe uma expressao inteiramente diferente”
(Kierkegaard, 2010, p. 130). Isso parece insinuar que a ética ndo deixa de existir,
mas € recontextualizada de alguma forma para o individuo, tal que ele passa a
interpreta-la de forma nova. A maneira como a religiosidade transforma a ética € um

tema recorrente na obra, e um ponto chave de interpretagéo.

Nesse sentido, um ponto frequentemente discutido, e que é central ao livro,
€ a nocao de “suspensao teleoldgica do ético” (ibid, p. 111). Isto é, pensando a ética
como o universal, que serve como o télos para o singular (ibid, p. 112), a suspensao
teleolégica do ético consiste, de acordo com Lippitt, em questionar se ha uma
instancia maior que a ética, a qual se pode apelar (Lippitt, 2016, p. 97). Em outras
palavras, a vontade de Deus seria uma instancia maior, com um télos maior, capaz
de suspender a “instancia menor” do ético, em favor de sua prépria vontade (ibid, p.
109).

E importante notar que a transgressao da ética ndo diz respeito estritamente
a um caso onde, por exemplo, matar seja permitido pela vontade de Deus. Mais
tarde em sua obra, Johannes levanta o ponto de que “uma ética que ignora o
pecado € uma paixao completamente ociosa, mas se valida o pecado, exceder-se-a
[por esse facto] a si prépria” (Kierkegaard, 2010, p. 162). Isto €, a ética ndo pode
abarcar a experiéncia humana plenamente, colocando-se como um ideal que
raramente € seguido a risca. Assim, a criagdo da ética implica a consciéncia do
antiético e, ainda, da inadequacao do ser humano perante o ético (Green, 1993, p.
194 apud Lippitt, 2016, pp. 201-202).

Na proposta de Johannes, entdo, a ética ndo pode incluir o antiético sem se
contradizer, ou se exceder. A respeito disso, ele elabora da seguinte forma: “Assim

que o pecado surge, a ética afunda-se, e precisamente no arrependimento; pois que



44

o arrependimento € a expressao ética superior, mas nessa qualidade é precisamente

a autocontradigao ética mais profunda” (Kierkegaard, 2010, p. 161).

Isto é, estritamente pela concepcdo de senso comum da ética, ndo ha
espago para o arrependimento ou para redengao, na medida em que isso seria uma
instancia onde a ética “excede a si mesma”. Haveria espago apenas para a justica,
onde pode-se observar frequentemente a elaboragao de sistemas como o Codigo de
Hamurabi, que concebe “olho por olho, dente por dente”, a nogdo humana de justica

como retribui¢cdo e quitacédo de dividas na mesma medida.

E a partir disso que a religiosidade (especificamente cristd, na tradicdo que
Johannes e Kierkegaard trabalham) oferece uma concepg¢ao mais ampla de ética,
que abarca o pecado e o perdao, e formas de reinserir o individuo de volta a ética.
De acordo com Lippitt: “(...) uma ética com pecado (e perddo) em seu cerne € uma
quebra radical com éticas concebidas de outra forma: que tal ética € uma ética que
‘vai além de si” (Lippitt, 2016, p. 203, tradugdo nossa). Desta forma, uma
concepgao possivel da “suspenséo teleoldgica da ética”, por parte da instancia maior

(Deus), seria a possibilidade de perdao e redencgéo.

Hannay, por sua vez, define a suspensdo teleoldgica da ética como a
preservagao da ética em algo maior, com outra fonte, identificada como a vontade
divina (Hannay, 2015, p. 13). Assim, ele afirma:

“O telos mais elevado em que a ética é preservada é o fundamento de todas
as coisas, e agdes expressando esse fundamento ndo podem mais ser

adequadamente identificadas em maneiras associadas com reciprocidade e
a Regra de Ouro™® (ibid, p. 13, tradugdo nossa).

Novamente, ha a ideia de como a religiosidade transforma a concepcéao de ética e
justica encontradas no senso comum. Mesmo no contexto do Judaismo, do qual a
historia de Abrado é oriunda, por vezes encontra-se a interpretacdo de que o que
Deus realmente pretendia transmitir a Abrado € que Ele ndo precisava de sacrificios,

diferente de outras tradigdes religiosas de sua época.

47 No original: “(...) an ethic with sin (and forgiveness) at its heart is a radical break with ethics as
otherwise conceived: that such an ethic is an ethic that ‘goes beyond itself”

8 No original: “The higher telos in which the ethical is preserved is the ground of all things, and actions
expressing that ground can no longer be adequately identified in ways associated with reciprocity and
the Golden Rule”



45

No contexto religioso, o sacrificio, caracterizado pelo derramamento de
sangue animal ou humano, é frequentemente associado a “honra aos deuses”, seja
como uma forma de se pagar pelos pecados, seja como uma forma de barganhar
por favores divinos. Assim, a historia do sacrificio de Isaac seria uma quebra com
essa tradicdo religiosa tdo comum a época, e € possivel extrair significancias

adicionais a partir desse ponto.

Levando em conta interpretacdes especificamente cristds do texto, em que
acredita-se haver paralelos entre Isaac e Jesus, este aspecto do texto toma uma
dimensao adicional:

“(...) porque a maturagcédo da fé que a provagéo simboliza é precisamente
uma mudancga para uma concepgao de Deus que esta disposto a derramar

seu proprio sangue, em vez de ansioso para derramar o sangue de outros
(...)™® (Mulhall, 2001, p. 383 apud Lippitt, 2016, p. 204, tradugéo nossa)

Assim, tanto na tradigdo judaica, quanto na crista, parece haver a possibilidade de
interpretar o evento como uma transicao dos costumes e tradigdes éticas da época.
Ainda, oferece uma nocéao alternativa a religiosidade da época, em que, em vez dos
fieis oferecerem sacrificios para se preservar o status quo, ou para que haja a
reconciliacédo do fiel com o divino, o proprio Deus interfere na realidade, a fim de

transforma-la em algo melhor.

Historicamente, pode-se ver uma transi¢cao notavel do pensamento humano,
no que €& chamado de “Era Axial”’, identificado como um contexto de grande
desenvolvimento intelectual, filosofico e  religioso, que transformou
consideravelmente nogbes de ética e religiosidade (Hick, 2018, pp. 69-71). A partir
desse periodo, verificou-se uma transicdo em que varias religibes comegaram a

enfatizar uma preocupagao mais dirigida a ética, de carater mais introspectivo.

A primeira vista, essa caracterizacdo de Johannes e por parte de seus
intérpretes condiz com a perspectiva da religiosidade pds-axial, em que essa
interacdo renovada com o transcendente induz uma transformacédo de visdo de
mundo com consequéncias éticas, dentre elas, a capacidade de redencido e uma
disposigao introspectiva (ibid, p. 71). No entanto, ela difere no que diz respeito a

rejeicdo da realidade material em favor de uma realidade transcendente

9 No original: “(...) for the maturation of faith that the ordeal symbolizes is precisely a shift towards a
conception of God as willing to shed his own blood rather than eager to spill the blood of others (...)”



46

infinitamente melhor: como afirma Johannes, Abrado tinha esperanga neste mundo,
“‘para esta vida”, e acreditava no cumprimento da promessa de Deus para sua vida
presente (Kierkegaard, 2010, pp. 71-72). Ainda, Johannes enfatiza a boa-disposigcao
com que o cavaleiro da fé encara a realidade presente, gracas a transformacao de
sua perspectiva de vida, enquanto “as fés pos-axiais tém sido tipicamente negativas

e, nesse sentido, pessimistas” (Hick, 2018, p. 94).
2.5 — Concluséao

Desta forma, € possivel verificar em Kierkegaard varios aspectos em que a
religiosidade e a ética interagem. A concepgéao de Johannes parece destacar formas
como as concepgdes kantiana e hegeliana, vigentes em sua época nédo sao

inteiramente adequadas para uma plena visao da ética.

O foco excessivo na racionalidade, por parte dessas tradicbes, acabou
falhando em identificar a disposi¢cao afetiva que interfere de forma substancial na
experiéncia humana da ética. Ainda, a perspectiva religiosa de Johannes enfatiza a
confianga e a esperanga como aspectos integrais para uma construgdo plena da

ética, aqui entendida em seu sentido mais amplo.

Ainda, levando em conta a Era Axial como um evento que redefiniu varias
concepgdes e preocupagdes éticas e religiosas, a proposta de Johannes abarca a
dimenséo transformativa que a religiosidade € capaz de exercer na ética, por meio
da introdugdo do perdao, da redencdo e da reconciliagdo a ética. Retomando o
Dilema de Eutifron, é possivel dizer, no minimo, que a religiosidade afeta a forma

como a humanidade interage com a ética, na medida em que esta se transforma.

Isto é, a ética € suspensa em um télos superior, que seria a vontade de
Deus, mas a forma como o ser humano concebe essa vontade de Deus amplia a
forma como compreende a ética. O individuo pode ser reinserido na ética por meio
da religiosidade, pode preservar uma esperanga mesmo diante do sofrimento, pode
considerar mais seriamente a possibilidade do perdado, e do amor como fonte para

sua ética em termos praticos.

Ainda, o individuo identifica que, por si, é incapaz de alcancgar o ético, e que
precisa de auxilio. Neste caso, o auxilio € representado como o divino, mas essa

disposicdo de uma necessidade para fora de si € capaz de nutrir, no individuo,



47

valores de suma importdncia para uma vida social, a saber, a confianca e a
boa-vontade. Enquanto uma ética estritamente racional, como a de Kant, tende a
colocar o respeito a Regra de Ouro como seu cerne, e a necessidade de codigos e
leis, a falta de espago para a confianga além do interesse préprio (isto &, “ndo irei
prejudicar os outros porque n&o quero ser prejudicado”) cria uma base instavel, que

gira em torno de se aproveitar do egoismo humano com uma dissuasao coativa.

E por isso que Schopenhauer afirma que a proposta de Kant serve como
“um guia Util para a criagdo de um Estado™° (Schopenhauer, 2010, pp. 555-556). No
entanto, com essa nogao, parece se perder de vista uma dimensao essencial da
ética, como a boa-vontade, a confianga € o amor, que sido recuperados em

Kierkegaard.

% No original: “But clearly this leaves the desire for well-being, i.e. egoism, as the source of this ethical
principle. This would be an excellent foundation for a theory of the state but it does not work as a
foundation for ethics.”



48

CAPITULO 3 — COMPARAGOES ENTRE OS DOIS TEXTOS ANALISADOS
3.1 — Pontos em comum entre Kant e Kierkegaard, nas obras analisadas

Diante do que foi discutido até aqui, ao longo dos capitulos anteriores,
passaremos a agregar os pontos levantados pelos dois autores, e articula-los de
forma a montar um panorama dos possiveis elementos que relacionem a
religiosidade e a ética, na concepgao de ambos. Primeiro, serdo expostos os pontos
em que convergem. Depois, onde discordam, e a causa e significAncia dessa
discordancia para a discussao. Por fim, uma sintese desses elementos sera feita, de
forma a elucidar topicos que apontem para essa relagdo, pelas diferentes

abordagens de ambos.

Para comecgar, € comum que Kant e Kierkegaard sejam apresentados como
fildsofos inteiramente contrarios. Nas palavras de Perkins, “um é racional e o outro é
irracional, (...) que um fala simplesmente de dever e o outro fala sobre dever em
relagdo a Deus, que um ¢é secular e o outro é teoldgico™' (Perkins, 1981, p. 43,
tradugcdo nossa). Todavia, essa € uma visdo demasiado reducionista de ambos, e
alguns até apontam uma certa continuidade entre eles. De acordo com Mooney: “em
uma variedade de pontos, suas perspectivas convergem™? (Mooney, 1991, p. 106,

tradugéo nossa).

Um dos pontos mais notaveis em que concordam é a imperfeicdo do ser
humano, expressa em sua existéncia falha, que tende ao pecado e a transgresséao
da moral. Enquanto isso € articulado claramente na nog¢ao de “mal radical”’, em Kant,
isso parece ser um pressuposto no texto de Johannes, quando coloca que a
afirmacado da ética leva, naturalmente, a uma consciéncia do pecado — a realidade

concreta de que o ser humano € incapaz de fazer jus ao ideal ético.

Ainda, apesar dessa “visao pessimista,” por assim dizer, os dois ndao abrem

mao de uma possibilidade de “salvacdo” para a humanidade, no sentido de guia-los

51 No original: “Usually it is assumed that the contrasts between Kant and Kierkegaard are entire, (...)
that one is rational and the other is irrational, that one argues for a universalist ethic and the other
maintains a subjectivistic and individualist ethic, that one talks simply about duty and the other talks
about duty to God, that one is secular and the other is theological, that one insisted that the language
of morals was public and the other insisted upon the incommunicability of our deepest moral
convictions.”

%2 No original: “One might assume that these two moralists [i.e. Kant e Kierkegaard]—one a champion
of Reason, the other a celebrated ‘irrationalist—could only meet as adversaries. This is far from true.
On a number of counts their perspectives converge.”



49

de volta a ética. Essa possibilidade se encontra por via da religiosidade, que, para
ambos, expande a concepgao de ética. Por um lado, Kant identifica na religido uma
forca motivadora para o bem, que é capaz de convencer a sensibilidade humana e
trabalhar com sua fragilidade onde a razdo n&o consegue. Por sua vez, Johannes
frisa a possibilidade de redencido, que a ética, racionalmente concebida, parece
incapaz de trazer por si. Ainda, ambos parecem aceitar a possibilidade de uma

assisténcia divina, capaz de auxiliar a humanidade nesse obijetivo.

Todavia, ambos parecem convergir no sentido de que, para o ser humano, a
razao nao € o suficiente para guia-lo a ética, na medida de sua fragil existéncia,
carregada de sensibilidades e inclinagbes. Talvez a abordagem de Johannes seja
mais enfatica a respeito disso, mas mesmo Kant reconhece isso como sendo a
experiéncia humana concreta, e ele faz uma série de concessodes a respeito da ética

em uma realidade pratica.

Ainda, os dois autores colocam uma imagem ideal de conversao, de um
exemplar paradigmatico. Kant coloca o homem com a disposicdo de um escravo,
que nutre secretamente um odio pela lei, que obedece apenas por obrigagdo, em
contraste ao verdadeiro convertido, que encontra sua alegria no cumprimento da lei,
que transformou profundamente sua perspectiva. Isso se assemelha, em certa
medida, as imagens do cavaleiro da resignagcao e do cavaleiro da fé: enquanto o
primeiro “se resigna” a vontade de Deus, passando a viver sem esperanga, na
medida em que é incapaz de compreender Sua vontade, o segundo preserva sua
felicidade, porque confia plenamente em Deus e em Sua vontade, tomando-a como

fonte para sua propria felicidade.

Em ambos os casos, percebe-se uma mudancga radical na disposi¢ao interna
do individuo. Essa interioridade é outro aspecto que compartilham: para Johannes, o
caso de Abrado é marcado pela sua incapacidade de se comunicar, ou mais
especificamente de se fazer entender. O dilema que enfrenta ndo pode ser
justificado ou articulado, € ndo encontra refugio nos termos da ética. Ainda, sua
relacdo com Deus possui uma intimidade, em que é capaz de se comunicar

diretamente com Ele, em vez de ser mediada por terceiros.

De forma similar, para Kant, a compreensdo do dever é algo interior ao

individuo, que nao pode ser efetivamente ordenada a ele por forcas externas sem



50

acabar se fragilizando. Isto é, se a lei ndo vem de dentro, e ndo é compreensivel a
razao do individuo, entdo ela é passivel de ser questionada ou contornada, e
sobreposta a forca das inclinacbes ou do interesse proprio. O processo que o
individuo deve passar para se aderir ao seu dever é interno, e seu dever vem de sua

razao, também interna a si.

Ademais, e talvez o mais notavel para os fins deste trabalho, os dois autores
enxergam na religiosidade uma capacidade profundamente transformadora: uma
transformacao interna, de sua compreensao da realidade, do seu modo de
valoracao, da significancia do dever e de sua finalidade, e da sua propria convicgao
na realizagdo do dever. Enquanto ambos enxergam nessa relagao entre religido e
ética uma conciliacdo entre o dever e a felicidade, também apontam que a felicidade
é transformada, mediante o contexto religioso. Isto €, em vez de essa conciliagdo se
dar no sentido de um meio termo, ela na verdade seria mais como uma correlagao
entre ambos, que antes n&o existia, ou eram pensados como mutuamente

exclusivos.

Desta forma, ambos parecem enxergar a experiéncia religiosa como sendo
capaz de cultivar, na natureza humana, uma disposicdo ao bem. Enquanto
acredita-se que o ser humano é capaz de fazer o bem, que possui uma consciéncia
e uma nocgao basica de ética, ambos colocam que a religiosidade é capaz de
expandir essa base ética, de forma a incluir um modelo que tende-se a ver como
mais admiravel. Isto €, supondo que a chamada “Regra de Ouro” seja o senso
comum ético, a religiosidade adiciona camadas que vao para além dela, como amar
até mesmo aos seus inimigos, dar a outra face, abrir mao de seus bens materiais, e

assim por diante.

Seja pelos textos e a significAncia mais profunda que pode ser extraida
deles, seja pelo exemplo providenciado por Cristo como um paradigma da ética, a
religiosidade é vista por ambos como uma forma efetiva de transmitir esses valores.
Ainda, serve como um apoio a acao moral efetiva, na medida em que sustentam a
esperancga do individuo em alcancgar esse ideal, adicionam a possibilidade do perdao
e da reconciliagdo. Enquanto essas dimensdes nao sdo necessarias para a

existéncia da ética, elas a favorecem de forma substancial, na experiéncia humana.



51

Todavia, mesmo diante dessas semelhancas, ha divergéncias notaveis no

pensamento dos dois a respeito desse assunto.
3.2 — Pontos de divergéncia

O ponto de discordancia mais 6bvio, amplamente tratado na bibliografia
secundaria, € que Kant faz uma correspondéncia excessivamente forte entre a ética
e a religiao, de forma a borrar suas delimitagcbes. Em outras palavras, Kant parece
defender que aquilo que nao é ético também nao pode ser autenticamente religioso,
posicdo claramente expressa no seu tratamento da histéria do sacrificio de Isaac.
Assim, ha a forte impressao de que ele esta tentando reduzir a religido a ética, em
que a religiosidade gira em torno de sustentar a ética, e as partes da religido que
nao fazem isso estdo cometendo algum engano, ou nao sio religiosas. Nas palavras
de Perkins, “Kant legisla de uma posigdo ad hoc o que pode contar como religioso™?
(Perkins, 1981, p. 59, tradugdo nossa). Isto é, do ponto de vista kantiano, o que
conta como religioso é apenas aquilo que expressa algum valor ético, e 0 que

expressa algum valor aparentemente imoral ndo pode ser religioso.

Kierkegaard, por sua vez, enfrenta a dificuldade diretamente, de forma a nao
relevar a historia do sacrificio como um erro, e assim extrai dimensdes significativas
da experiéncia religiosa e suas implicagdes na ética. Enquanto Perkins propde que
Kierkegaard esta defendendo uma espécie de teoria do comando divino (ibid, p. 56),
isso seria uma interpretagcdo reducionista: como foi apontado anteriormente, a
obediéncia estrita ao comando divino (tal como Kant prop6s) € sempre presente nas

figuras dos “sub-Abrados,” que falharam mesmo assim.

E possivel defender que Kant estava propondo, efetivamente, uma teoria do
comando divino, em termos praticos. Mas, como foi mencionado anteriormente, ha a
ressalva de que o comando divino deve ser discernido de acordo com a consciéncia
moral do individuo, para separar o comando divino de alguma inclinagdo egoista ou
de uma ilusdo diabdlica. Aqui, volta-se ao que Perkins se referiu, em relagéo ao que,

para Kant, “conta como religioso.”

Kierkegaard, em contrapartida, enfatiza que a obediéncia de Abrado é

marcada por uma variedade de emogdes que o predispde a confiar e ter esperanca

% No original: “Kant legislates from an ad hoc position what can count as religious.”



52

em Deus, mesmo diante dessa situagdo. Ambos defendem a importancia de um
disposicado ética interna, em vez de uma disposicdo meramente estética, mas em
Kant isso parece residir na razdo, enquanto em Kierkegaard, envolve um aspecto
mais amplo da experiéncia humana, incluindo aspectos como a confianga, 0 amor e

a afetividade, que vao para além da razéo.

Dentre os escritos pessoais de Kierkegaard, ele apresenta um quinto
“sub-Abrado”, que afinal de contas faz o sacrificio, matando Isaac (Kierkegaard,
1983, pp. 270-271). Apos ser repreendido por Deus por ter persistido mesmo depois
de ser instruido a parar pelo anjo, Abrado se justifica: ou ele deveria interpretar a voz
do anjo como tentagdo para ndo cumprir a vontade de Deus, ou que a voz que
mandou ele sacrificar era a voz do tentador. Furtak destaca, nesse versao alternativa
de Abrado, sua incapacidade em discernir qual é o verdadeiro comando divino, e

gue nao sabe o que esta fazendo (Furtak, 2015, p. 161).

Sua percepcgao, desprovida da fé robusta que possui em Deus, o leva a
obstinadamente realizar o primeiro comando, tratando o segundo como tentagéo.
Aqui, novamente pode-se perceber como a racionalizagdo da vontade de Deus,
misturada a uma incapacidade de confiar e discernir, acabou levando essa versao

alternativa de Abraao a falhar.

Green coloca que, na perspectiva de Kant, o ser humano possui uma
liberdade em agir de forma imoral de modo que ndo pode ser racionalmente
condenado. Assim, a religiosidade prové a razdo “uma necessidade racional onde
(...) nenhuma existe™* (Green, 2011, p. 101, tradugdo nossa). Isto &, a razdo nao
consegue forgar o individuo a aceitar a prioridade da moral, e ainda essa prioridade
“desafia uma justificagéo racional estrita”® (ibid, p. 100-101, tradugdo nossa), que &,

entdo, suplementada por crengas religiosas.

Assim, enquanto ambos reconhecem que a religiosidade esta para além da
razao, de forma que ndo pode ser reduzida a essa, Kant frisa a importancia de
regrar a experiéncia religiosa dentro dos parametros da razdo, como um auxilio a ela

no cumprimento da ética. De acordo com Green: “a graga [divina] entra para prover

% No original: “That would be to find rational necessity where, as | have said, none exists.”
% No original: “But the priority of moral reason nevertheless defies strict rational justification.”



53

uma fundamentacgéo racional para o que, de outra forma, parece irracional™® (ibid, p.

112, tradugao nossa).

Em contrapartida, Johannes insiste que a religido € capaz de transcender a
ética, e desta forma inclui um aspecto que vai para além da razéo ou da capacidade
humana. Com o exemplo da histéria de Agnete e seu relacionamento com tritdo
(Kierkegaard, 2010, pp. 157-163), ele estabelece um paralelo com a histéria de
Abrado: ambos saem do universal, colocando sua singularidade acima do universal,
e s6 podem retornar a ele “por forca de ter entrado em relagdo absoluta com o

universal enquanto singularidade” (ibid, p. 161).

Para Green, Abrado e o tritdo sdo “expressdes positiva e negativa do
mesmo problema,” em que “ambos suspenderam o ético, um por obediéncia e o
outro pelo pecado, e ambos s6 podem ser salvos por uma relagao direta, supraética
com Deus™ (Green, 2011, p. 172, tradugdo nossa). Isto ¢, diferente de Kant,
Johannes parece enxergar no pecado uma afirmagao da condi¢ao singular de cada
individuo, e a relagdo com Deus é “supraética”. Enquanto ele n&o renega a ética,
parece haver aqui uma imagem de que ela ndo se adequa plenamente a experiéncia
humana, de tal forma que apenas uma suspensao da ética, por meio de Deus, é

capaz de efetivar a redengdo humana em meio as suas transgressodes.

Kant vé na religiao uma forma de motivar racionalmente o ser humano a
persistir na ética, que se afirma como algo em que o individuo deve se adequar, tal
como em uma relagédo do “singular com o universal". Johannes coloca a esperancga
religiosa como algo irracional, que se pauta no absurdo, e que se sobrepde a ética

no sentido de ser capaz de redimir o individuo e salva-lo de seu pecado.

De acordo com Green,

reconhecer nossa pecaminosidade significa reconhecer nossa inabilidade
em viver a altura das exigéncias do dominio da ética; reconhecer Cristo
significa reconhecer que essas exigéncias, mesmo assim, devem ser

% No original: “Grace enters to provide a rational grounding for what might otherwise appear
irrational."

> No original: “What Kierkegaard is letting us know here, is that Abraham and the merman are
counterparts, positive and negative expressions of the same problem. Both have suspended the
ethical, one by obedience and one by sin, and both are saved only by a direct, supraethical
relationship to God.”



54

atendidas, com a ajuda de um poder maior que o nosso®® (Green, 2001, p.
386, apud Lippitt, 2016, p. 205, tradugéo nossa)

Enquanto essa interpretagdo também pode servir para Kant, este parece toma-la em
um sentido mais psicolégico, motivacional, ou simbdlico. Em outras palavras, Kant
nao assume concretamente a existéncia de Deus como um fator, apenas o que essa
possibilidade pode fazer para a razdo humana, como fundamentar racionalmente a
ética. Por isso, quando a religido sai do ambito ético, Kant a rejeita terminantemente,
como no caso de certas religides histéricas. Johannes, por sua vez, parece aceitar a
afirmacdo do conteudo metafisico da religiosidade, mesmo que va para além das

delimitagdes da razao, no sentido kantiano.

Além disso, em uma interpretacao alternativa da suspenséao teleoldgica da
ética, Mooney a interpreta como “um terrivel impasse onde requerimentos
inescapaveis entram em conflito (...) uma provacao da razdo que deixa um individuo
sem o conforto de certeza moral ou orientacio definitiva,” e ainda “o que € suspenso
para Abrado é o poder da ética para guiar claramente ou justificar”® (Mooney, 1991,
p. 80, apud Lippitt, 2016, p. 166, traducédo nossa). Tanto na interpretacéo de Green,
quanto na de Mooney, pode-se perceber a concepg¢ao de que a ética ndo se adequa
plenamente a realidade concreta, no sentido de que ha ocasides onde ela é incapaz
de guiar o ser humano perfeitamente, seja no caso de um impasse, seja na

realidade do pecado.

Nesse sentido, Lippitt ressalta que Johannes esta questionando a nocao de
“ético como universal". De acordo com ele, “nem a lei moral, nem as leis de qualquer
sociedade sao divinas: ambas as suposicées, para Johannes, sdao formas de
idolatria™® (Lippitt, 2016, p. 160). Em uma colocagdo pertinente de Perkins, em

relacdo a isso, “o fato €, para Kierkegaard, a ética de Kant € a verdade sobre a

% No original: “Acknowledging our sinfulness means acknowledging our inability to live up to the
demands of the ethical realm; acknowledging Christ means acknowledging that those demands must
nevertheless be met, with help from a power greater than our own.”

% No original: “a terrible deadlock where inescapable requirements clash ... an ordeal of reason which
leaves an individual without the comfort of moral assurance or definitive guidance. (...) what gets
suspended for Abraham is the power of ethics to clearly guide or justify.”

€ No original: “Yet it is surely true that one point of Fear and Trembling is indeed to place under
scrutiny the idea that ‘the ethical is the universal’. Neither the moral law nor the laws of any given
society are divine: both assumptions, for Johannes (and Kierkegaard), are forms of idolatry.”



55

situacdo moral do homem a nao ser que o caso de Abrado mostre o contrario™’

(Perkins, 1981, p. 54, tradugao nossa).

Isto é, no fim das contas, a situacdo moral do ser humano ndo é
adequadamente descrita pela nogao de que o ético é o universal. Frequentemente, o
ser humano se remove do universal pelo pecado e pela transgresséo, e a unica
possibilidade de retorno é por meio de uma intervengdo divina, que possibilita a
redencdo. Enquanto Kant também concebe que o aspecto de redencdo do ser
humano na religidao é importante para motiva-lo a acao ética, ele ressalta a cada
passo que a redencao efetiva se da por acao individual, na medida em que o ser

humano deve ser digno dela.

3.3 — Como a religiao pode contribuir para a compreensao da ética na experiéncia

humana?

Assim, levando em conta as ideias de ambos, onde convergem e divergem,
podemos montar um panorama mais rico da natureza da religiosidade diante da
experiéncia humana da ética. Deve-se notar, todavia, que nao se pretende defender
a realidade metafisica de qualquer crenga religiosa, por exemplo, a existéncia de
Deus. O interesse primordial deste trabalho é verificar como o fenémeno religioso é
capaz de interagir com a concepg¢ao humana de ética, e as formas em que aquele

influenciou esta.

Em primeiro lugar, € pertinente levantar a colocagao de Green, a respeito da
perspectiva de Kant, que a ética concebida como dever ndo possui fundamentagao
racional (Green, 2011, p. 100-101). Assim, tal como Kant coloca em Religi&o, “uma
comunidade ética s6 pode pensar-se como um povo sob mandamentos divinos”
(Kant, 1992, p. 105). A religiosidade prové ao dever ético uma fundamentagao
racional e uma inteligibilidade, por meio do exemplo — como € o caso da figura de

Cristo — e do apelo as sensibilidades, fragilidades e inclinagdes humanas.

Em segundo lugar, tanto para Kant, quanto para Kierkegaard, a religiosidade
expande a ética, na medida em que introduz no¢des que ndo sao acessiveis a
razao. Por exemplo, como foi apontado anteriormente em Schopenhauer, a nog¢ao

de vida ideal cristd, de doar seus bens e amar seus inimigos, ndo parece

5 No original: “The fact is, for Kierkegaard, Kant's ethics is the truth about man's moral situation
unless the case of Abraham shows otherwise.”



56

particularmente racional. Ainda, € interessante notar que esses ideais s&o
tipicamente oriundos de tradi¢des religiosas, e € possivel encontrar uma variedade
de outros exemplos religiosos além do cristianismo, que encontram valores éticos
que similarmente desafiam o senso comum ou racional, como o budismo, o tacismo
ou o confucionismo. Assim, por mais que seja possivel alcangar esses valores por

outras vias, € notavel que isso se deu, ao longo da historia, por meio de religides.

Ainda, ha a nogédo que Kierkegaard enfatiza: a incapacidade da ética em
lidar apropriadamente com a realidade humana, isto €, o pecado e a transgressao da
ética. A religiosidade, assim, adiciona a possibilidade de redencao e reconciliagao,
além das medidas estritamente punitivas que se concebem na legislagdo de um

Estado, por exemplo.

Tanto Kant quanto Kierkegaard reconhecem os limites da capacidade
humana diante do ideal ético. Por um lado, Kant afirma que a ética e a religiao séo
independentes, na medida em que a ética € acessivel internamente ao individuo,
como um produto de sua razdo. No entanto, o ser humano dificilmente é capaz de
justificar obediéncia a ética como dever, diante de suas inclinagbes e de sua
experiéncia sensorial, e a religido contribui substancialmente para essa

compreensao.

Por sua vez, Kierkegaard enfatiza o papel que o pecado exerce na sua
experiéncia. Diferente de Kant, ele se apoia mais fortemente em varios aspectos da
sensibilidade humana para sustentar a fé singular de Abrado, como exemplo
paradigmatico de pai da fé. Varios desses aspectos parecem vir em contraméo a
racionalidade: a crenga pelo absurdo, a confianca, a esperanga e o amor. De fato,
esses aspectos sdao fundamentais para a experiéncia religiosa como & concebida

tipicamente.

Assim, Kant parece abordar a questao por uma via mais pragmatica, em que
a ética deve ser racionalmente sustentada pela religiosidade, enquanto Kierkegaard
parece colocar que a religiosidade estd além do alcance da razdo, em certos
aspectos. Enquanto ambos evitam reduzir a religiosidade a ética, isso € um aspecto
saliente no texto de Kierkegaard, enquanto Kant toma uma abordagem mais

conciliadora.



57

Enquanto é possivel apontar para exemplos histéricos do abuso da religido,
principalmente da religido como organizagao politica, para fins antiéticos (algo que o
préprio Kant aponta), mesmo assim €& dificii negar que a religiosidade
frequentemente se mescla na compreensdo humana de ética. Talvez seja por isso
que Kant busca enfatizar a participagdo da razdo na religiosidade, a fim de evitar

abusos nesse sentido, e € uma abordagem prudente a se seguir.

Todavia, a abordagem de Kierkegaard mostra também, por outra via, que
valores religiosos podem ser compativeis com uma ética positiva, mesmo quando
sao “irracionais”. Seu foco na imperfeicdo humana, na busca por redencdo e um
modo de vida melhor sdo exemplos disso, claramente expressos no ideal de vida
cristdo apontado por Schopenhauer, e em geral sdo tidos como as preocupagdes

centrais da vida religiosa.

Ainda, seu foco ressalta outro aspecto fundamental da vivéncia ética
humana, a saber, a confianca que Abrado tem em Deus, sem a qual seria incapaz
de ama-lo, ou fazer sua vontade. Isto &€, considerando a relagcdo mais direta que
Abrado tem com Deus (em contraste a formas mais contemporéneas, que sao
mediadas e indiretas), a disposicdo que Abrado demonstra ao confiar em Deus para
além da razao, expressa um exemplo importante de confiangca, que € de suma
importancia para a vivéncia em comunidade. Em outras palavras, a fé em Deus é o
exemplo mais extremo do tipo de confianga mais mundana que se exerce em um
meio social comum, e a religiosidade tende a nutrir esse tipo de confianga, advinda

de uma boa-disposigao e fé no outro.

Além disso, cabe ressaltar a dificuldade de se fundamentar a ética.
Enquanto muitas criticas contemporaneas a ética religiosa, ou a passagens biblicas
controversas (como o sacrificio de Isaac), tendem a destacar uma certa
incompatibilidade entre essas tradigdes e o ideal contemporaneo de ética, esse ideal
nao é algo “dado” na humanidade. Em outras palavras, muitas das coisas que se
tém contemporaneamente como indefensaveis, como a escravidao, o racismo, a
desigualdade, dentre outros, ja foram defendidos por figuras intelectuais eminentes,
como Aristoteles ou Schopenhauer, ou foram observados em praticas como o

racismo cientifico.



58

Desta forma, enquanto a religiosidade talvez ndo seja a unica forma de se
fundamentar uma ética, é notavel que ideais éticos sejam frequentemente expressos
em tradi¢cdes religiosas. Em varios casos, podem se dar de forma a questionar o
status quo vigente de sua época e repensar seus valores, além de prover esperanga

e sensibilidade.

De forma preliminar, € possivel apontar que a ética se da por uma longa,
histérica e complexa interagao entre a religiosidade, a filosofia, e variadas formas de
se articular a experiéncia humana, seu sofrimento, sua inadequagao, mas também
sua esperanga e seus anseios. Kierkegaard ressalta essa dimensao da experiéncia
humana, enquanto Kant busca enxergar uma aplicagdo mais concreta dessa

interag&o entre ética e religido, tal que sirvam a razdo no que falta a esta.



59

CONCLUSAO

Ao longo do trabalho, buscou-se expor os textos Temor e Tremor, de
Kierkegaard, e A Religido nos Limites da Simples Razdo, de Kant, a fim de
demonstrar possiveis abordagens ao problema do papel da religidao na ética,
apontado desde o Eutifron, de Platdo. Diante do Dilema de Eutifron, ambos
respondem que a ética e a religido séo coisas separadas. No entanto, para ambos, a

ética e a religiosidade se complementam de formas substanciais e importantes.

Por meio da linha interpretativa de Palmquist, desafiou-se a percepcgao
comum de que Kant faz uma redugao da religido a ética, em que aquela € um mero
instrumento desta, ou um desenvolvimento desnecessario dela. Todavia, Kant o faz
por uma abordagem em grande parte pautada na razdo, o que exclui dimensdes
importantes da religiosidade, como o aspecto afetivo da fé, e o fomento a uma

boa-disposi¢cao, por meio da confianca e do amor.

Em contraste, a obra de Kierkegaard traz esses elementos em destaque.
Por meio da analise do sacrificio de Isaac, seu heterébnimo, Johannes, levanta uma
série de caracteristicas importantes da vivéncia religiosa que impactam diretamente
na ética, mas que vao para além da razao. A confianca e boa-disposi¢cdo que Abrado
tem para com Deus, a esperanca que nutre mesmo em meio a situagao
desesperadora que vive, sao elementos caracteristicos da experiéncia religiosa.
Ainda, com base nas interpretagdes levantadas por Lippitt, pode-se pensar no
sentido do papel que a religiosidade exerce nas nogdes de perdao e reconciliagao, e

como esses aspectos sdo complementos importantes a ética.

Por fim, esses elementos foram reunidos, de forma a criar um panorama da
relacdo entre religiosidade e ética. Por um lado, Kant vé na religido uma
fundamentacédo racional ao dever moral. Por sua vez, Kierkegaard vai além da
fundamentagé&o racional, e reconhece a realidade humana como algo que n&do adere
ao ideal ético, e portanto precisa ser mediada por uma forga maior. Essa mediacao
favorece uma variedade de boas-disposicbes na natureza humana, como a

confianga, necessaria para a formagao de uma comunidade, e a esperanca.

Enquanto nao se pode definir com certeza qual veio primeiro, entre religido e

ética, buscou-se demonstrar ao longo deste trabalhos formas como ambas podem



60

contribuir entre si. Mesmo que sejam independentes, a religiosidade pode servir para
ajudar na compreensao da ética, seja em seus valores, seja em sua manifestagcao

como fenébmeno.

Desta forma, o Dilema de Eutifron se mostra, na experiéncia humana, como
uma falsa dicotomia, advinda de uma perspectiva reducionista. Como coloca Kant, a
religiosidade, temperada pela razdo, é capaz de fundamentar a ética. Kierkegaard,
por sua vez, demonstra como a religiosidade pode expandir a ética, para além da
razao e do senso comum. Mesmo que a ética ndo seja derivada da religido, a
religiosidade ainda € capaz de contribuir substancialmente para a experiéncia da

ética em termos praticos, diante da realidade humana.



61

Referéncias Bibliograficas:

ARMSTRONG, Karen. A History of God: The 4000-Year Quest of Judaism,
Christianity and Islam. New York: Ballantine Books, 1994.

FURTAK, Rick A. On being moved and hearing voices: passion and religious
experience in Fear and Trembling /n: CONWAY, Daniel. Kierkegaard’s Fear and
Trembling: A Critical Guide. 12 ed. United Kingdom: Cambridge University Press,
2015. p. 142-165.

GARCIA, R. K.; KING, N. L. Introduction. In: GARCIA, R. K.; KING, N. L. (ed.). Is
Goodness without God Good Enough? : A Debate on Faith, Secularism and
Ethics. Maryland: Rowman & Littlefield Publishers, Inc., 2009. p. 1-21.

GEROULANOS, Stefanos. An Atheism that is not Humanist Emerges in French
Thought. California: Stanford University Press, 2010.

GREEN, Robert M. Kant and Kierkegaard on time and eternity. Georgia: Mercer
University Press, 2011.

HANNAY, Alastair. Honing in on Fear and Trembling. /n: CONWAY, Daniel.
Kierkegaard’s Fear and Trembling: A Critical Guide. 12 ed. United Kingdom:
Cambridge University Press, 2015. p. 6-25.

HECHT, Jennifer M. The End of the Soul: Scientific Modernity, Atheism, and
Anthropology in France. New York: Columbia University Press, 2003.

HICK, John. Uma Interpretagcdo da Religido: Respostas Humanas ao

Transcendente. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2018.

KANT, Immanuel. A Religidao nos Limites da Simples Razao. Lisboa: Edi¢cbes 70,
Lda., 1992.

KANT, Immanuel. Religion Within the Bounds of Bare Reason. Indianapolis:

Hackett Publishing Company, Inc., 2009.
KANT, Immanuel. The Conflict of the Faculties. New York: Abaris Books, 1979.

KIERKEGAARD, Sgren. Temor e Tremor. Lisboa: Reldgio D’Agua Editores, 2010.



62

KIERKEGAARD, Soren. Kierkegaard’s Writings, VI, Volume 6: Fear and Trembling

| Repetition. New Jersey: Princeton University Press, 1983.

KRISHEK, Sharon. The existential dimension of faith. /n: CONWAY, Daniel.
Kierkegaard’s Fear and Trembling: A Critical Guide. 12 ed. United Kingdom:
Cambridge University Press, 2015. p. 106-121.

LIPPITT, John. The Routledge Guidebook to Kierkegaard’s Fear and Trembling.
Abingdon: Routledge, 2016.

MIORANZA, Ciro. Apresentagao. /n: KANT, Immanuel. A Religido nos Limites da
Simples Razao. S&o Paulo: Editora Escala, 199-. p. 7-8.

MOONEY, Edward F. Knights of faith and resignation: Reading Kierkegaard’'s Fear
and Trembling. Albany: State University of New York Press, 1991.

MORAO, Artur. Adverténcia. In: KANT, Immanuel. A Religiao nos Limites da
Simples Razao. Lisboa: Edicdes 70, Lda., 1992. p. 9-10.

PALMQUIST, Stephen R. Comprehensive commentary on Kant’s Religion within

the bounds of bare reason. West Sussex: John Wiley & Sons, Inc., 2016.

PALMQUIST, Stephen R. Introduction. /n: KANT, Immanuel. Religion Within the
Bounds of Bare Reason. Indianapolis: Hackett Publishing Company, Inc., 2009. p.

xv-xlix.

PLATO. Five Dialogues: Euthyphro, Apology, Crito, Meno, Phaedo. 2nd ed.
Indianapolis: Hackett Publishing Company, Inc., 2002.

PERKINS, Robert L. For sanity’s sake: Kant, Kierkegaard and Father Abraham. In:
PERKINS, Robert L. (ed.). Kierkegaard’s Fear and Trembling: Critical Appraisals.
Alabama: The University of Alabama Press, 1981. p. 43-61.

SCHOPENHAUER, Arthur. The World as Will and Representation: Volume 1. New
York: Cambridge University Press, 2010.

SPINELLI, Leticia M. A Religiao nos limites da simples razdo. Kant e-Prints,

Campinas, v. 8, n. 1, p. 127-151, jan.—jun., 2013.



63

ZIZEK, Slavoj. “If there is a God, then anything is permitted”: On Dostoevsky,

freedom, and religious violence. ABC News, Australia, 21 jan. 2024. Religion &

Ethics. Disponivel em:

d/10100616. Acesso em: 10 jan. 2025.


https://www.abc.net.au/religion/slavoj-zizek-if-there-is-a-god-then-anything-is-permitted/10100616
https://www.abc.net.au/religion/slavoj-zizek-if-there-is-a-god-then-anything-is-permitted/10100616

	INTRODUÇÃO 
	CAPÍTULO 1 — A RELIGIÃO NOS LIMITES DA SIMPLES RAZÃO, DE KANT: A NECESSIDADE DA RELIGIÃO COMO SUPLEMENTO À FRAQUEZA MORAL HUMANA 
	1.1 — A interpretação reducionista de A Religião nos Limites da Simples Razão 
	1.2 — A religião como indicador da moral na experiência humana 
	1.3 — A realidade humana como limite da ética, a religião como ideal 
	1.4 — Igreja como organização comunitária em torno do fomento à ética 
	1.5 — Conclusão 

	CAPÍTULO 2 — TEMOR E TREMOR, DE KIERKEGAARD: A RELIGIÃO EXPANDE A CONCEPÇÃO DE ÉTICA PARA ALÉM DO SENSO COMUM 
	2.1 — Uma crítica a Kant em Schopenhauer34, e a dimensão afetiva da ética 
	2.2 — Abraão como um desafio à ética 
	2.3 — A resignação e a fé 
	2.4 — Ética como universal 
	2.5 — Conclusão 

	CAPÍTULO 3 — COMPARAÇÕES ENTRE OS DOIS TEXTOS ANALISADOS 
	3.1 – Pontos em comum entre Kant e Kierkegaard, nas obras analisadas 
	3.2 – Pontos de divergência 
	3.3 – Como a religião pode contribuir para a compreensão da ética na experiência humana? 

	CONCLUSÃO 
	Referências Bibliográficas: 

