
 

 

Universidade de Brasília 

Instituto de Ciências Humanas 

Departamento de Filosofia 

 

 

 

Guilherme de Oliveira Clemente 

 

 

 

A relação entre a religião e a ética : uma investigação de A Religião nos Limites da 

Simples Razão e Temor e Tremor 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília  

2025 



1 

Guilherme de Oliveira Clemente 

 

 

 

 

 

 

 

A relação entre a religião e a ética : uma investigação de A Religião nos Limites da 

Simples Razão e Temor e Tremor 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado 
ao Departamento de Filosofia da Universidade 
de Brasília como requisito parcial para 
obtenção do título de Bacharel em Filosofia 

 

Orientador: Prof. Dr. Agnaldo Cuoco Portugal 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 

 



2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

Guilherme de Oliveira Clemente 

 

 

 

 

 

A relação entre a religião e a ética : uma investigação de A Religião nos Limites da 

Simples Razão e Temor e Tremor 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado 
ao Departamento de Filosofia da Universidade 
de Brasília como requisito parcial para 
obtenção do título de Bacharel em Filosofia 

 

 

Data de aprovação: 24/02/2025 

 

________________________________________________________ 

Prof. Dr. Agnaldo Cuoco Portugal — Orientador 

Departamento de Filosofia (UnB) 

 

________________________________________________________ 

Prof. Dr. Marcio Gimenes de Paula — Membro da Banca 

Departamento de Filosofia (UnB) 

 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para Felipe e Rafael 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

Agradecimentos: 

Em primeiro lugar, agradeço a Deus, a quem tudo é possível, e à Nossa Senhora, 

que sempre intercedeu por mim nos meus momentos de necessidade. Sem sua 

ajuda, não teria conseguido terminar esse trabalho. 

Agradeço à comunidade acadêmica da UnB, dentre eles Agnaldo Cuoco Portugal, 

que sempre me acolheu e proveu oportunidades valiosas; à Raiane, que me 

acompanhou na trajetória desse trabalho; à Maria Clara, Pedro, Nicole, Danilo e 

Victória, cuja acolhida, companhia e mentes afiadas foram de um valor imensurável. 

Agradeço à minha mãe, Cláudia, cuja resiliência e fé, mesmo diante das dificuldades 

mais árduas, me inspiram sempre a ser melhor; ao meu pai, Mário, pelos sacrifícios 

que fez ao longo de sua vida inteira para cuidar de nós; e ao meu irmão, Rafael, que 

sempre cuidou de mim e me mostrou o caminho. 

Agradeço aos meus amigos, dentre eles os Lucas (Novaes, Lacerda, Dantas), 

Alexandre, Beatriz, Carlos, Felipe, Gabrielle, Giovana, Gustavo, Juan e Victor. É 

impossível fazer um trabalho sobre uma disposição ética para a vida, sobre fé e 

confiança, e sobre as dificuldades de se articular em palavras, sem  ao menos 

mencionar vocês. Devo muito a cada um de vocês 

Agradeço à minha avó, Heronita, a quem sempre dei muito trabalho, mas que 

também sempre rezou por mim. O mesmo vale para minha tia, Socorro. E aos meus 

tios, Rogério, Sílvio e Sérgio, a quem dei ainda mais trabalho, e que sempre 

cuidaram de mim e da minha família nos momentos mais críticos. E ainda, que me 

inspiraram no hábito de ler, sem o qual teria sido impossível fazer este trabalho. 

E, por fim, agradeço a Rafael Fernandes Ribeiro, que cuidou de mim nos momentos 

mais desesperados desse processo. 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quando se tornaram maus, começaram a falar em 

fraternidade e humanidade e entenderam essas 

ideias. Quando se tornaram criminosos, conceberam 

a justiça e prescreveram a si mesmos códigos inteiros 

para mantê-la, e para garantir os códigos instalaram a 

guilhotina. (Fiódor Dostoiévski) 

 



7 

INTRODUÇÃO............................................................................................................. 9 

CAPÍTULO 1 — A RELIGIÃO NOS LIMITES DA SIMPLES RAZÃO, DE KANT: A 
NECESSIDADE DA RELIGIÃO COMO SUPLEMENTO À FRAQUEZA MORAL 
HUMANA....................................................................................................................15 

1.1 — A interpretação reducionista de A Religião nos Limites da Simples Razão...

15 

1.2 — A religião como indicador da moral na experiência humana......................19 

1.3 — A realidade humana como limite da ética, a religião como ideal............... 22 

1.4 — Igreja como organização comunitária em torno do fomento à ética...........25 

1.5 — Conclusão...................................................................................................29 

CAPÍTULO 2 — TEMOR E TREMOR, DE KIERKEGAARD: A RELIGIÃO 
EXPANDE A CONCEPÇÃO DE ÉTICA PARA ALÉM DO SENSO COMUM........... 32 

2.1 — Uma crítica a Kant em Schopenhauer, e a dimensão afetiva da ética.......32 

2.2 — Abraão como um desafio à ética................................................................35 

2.3 — A resignação e a fé.....................................................................................37 

2.4 — Ética como universal.................................................................................. 40 

2.5 — Conclusão...................................................................................................46 

CAPÍTULO 3 — COMPARAÇÕES ENTRE OS DOIS TEXTOS ANALISADOS.......48 

3.1 – Pontos em comum entre Kant e Kierkegaard, nas obras analisadas.......... 48 

3.2 – Pontos de divergência..................................................................................51 

3.3 – Como a religião pode contribuir para a compreensão da ética na 

experiência humana?............................................................................................55 

CONCLUSÃO............................................................................................................ 59 

Referências Bibliográficas:..................................................................................... 61 

 
 

 

 

 

 



8 

RESUMO  

Este trabalho tem em vista investigar a relação entre a ética e a religião, 

historicamente exemplificado no Dilema de Eutífron e em discussões filosóficas do 

século XVIII e XIX. Para isso, será feita uma exploração dos textos A Religião nos 

Limites da Simples Razão, de Immanuel Kant, e Temor e Tremor, de Soren 

Kierkegaard. Comparando as ideias expostas por ambos autores nesses textos, um 

panorama mais amplo da relação entre religiosidade e da ética será exposto, de tal 

forma a elucidar uma compreensão mais cuidadosa e profunda dessa relação. Ao 

final, o questionamento inicial apresentado no Dilema de Eutífron será retomada, 

com base nas leituras. 

Palavra-chave: A Religião nos Limites da Simples Razão, Temor e Tremor, Religião, 

Ética. 

ABSTRACT  

The following text aims to investigate the relationship between ethics and religion, as 

exemplified throughout history in Euthyphro’s Dilemma and philosophical and 

scientific discussion of the 18th and 19th centuries. For this, an exploration of 

Religion within the Bounds of Bare Reason, by Immanuel Kant, and Fear and 

Trembling, by Soren Kierkegaard, will be made. Comparing the ideas they put forth in 

these texts, a broader picture of the relationship between religion and ethics will be 

made, in order to provide a deeper, more careful understanding of this relationship. 

Finally, the initial question posed in the Euthyphro’s Dilemma will be brought back 

and examined, based on these texts. 

Key-words: Religion within the Bounds of Bare Reason, Fear and Trembling, 

Religion, Ethics. 

 

 

 

 

 

 



9 

INTRODUÇÃO 

O papel da religião1 na ética é um tópico de discussão desde a Antiguidade, 

e uma das manifestações mais notáveis a respeito dessa discussão se encontra em 

Platão, no chamado Dilema de Eutífron: “O piedoso é amado pelos deuses porque é 

piedoso, ou é piedoso porque é amado pelos deuses?”2 (Platão, 2002, p. 12, 

tradução nossa). De imediato, já se observa um questionamento da base para a 

tradição religiosa: aquilo que “honra aos deuses” depende da opinião dos deuses, ou 

os deuses meramente indicam o caminho, que existe independentemente deles? 

Esta discussão frequentemente é aplicada ao âmbito ético: “As ações são 

corretas porque Deus as ordena, ou Deus as ordena porque são corretas?” (Hick, 

2018, p. 131). John Hick coloca que, “na linguagem teísta tradicional”, tem-se “a 

moralidade como obediência – e o pecado, correlativamente, como desobediência – 

a Deus” (ibid, p. 131). Esta perspectiva tende a ser encarada como insatisfatória, na 

medida em que nem todos compartilham de uma mesma religião, com os mesmos 

padrões éticos e culturais. 

Atualmente, em meio às ramificações da Idade Moderna3 e com a 

secularidade sendo um princípio caro à democracia, é comum que se adote a 

segunda opção do Dilema de Eutífron, colocando a ética e a religião como coisas 

separadas, independentes. Ainda, há uma preferência pela racionalidade como 

fundamento para a ética: espera-se que sejamos capazes de justificar racionalmente 

nossas posições éticas, e o motivo pelo qual agimos de tal forma, ou evitamos agir 

de outra forma. 

No entanto, mesmo diante da aparente razoabilidade desta proposta, nunca 

se chegou a um conceito único, pleno e de amplo acordo a respeito da ética. Na 

verdade, o contrário ocorreu: no que alguns descrevem como uma “crise” na ética, 

3 Especificamente, o surgimento da Reforma Protestante e suas consequências, como a separação 
de Igreja e Estado, e a consequente secularização, de forma a desatrelar o pensamento religioso, 
científico, filosófico e político uns dos outros. Isso acarreta, naturalmente, em consequências para a 
forma de se pensar a ética. 

2 No original: “Is the pious being loved by the gods because it is pious, or is it pious because it is being 
loved by the gods?” 

1 Enquanto aqui se coloca “a religião”, em sentido amplo, é importante notar que o texto tratará, 
principalmente, da tradição cristã que subjaz à concepção ética do mundo ocidental. Todavia, não se 
pretende afirmar que o cristianismo possui um monopólio do pensamento ético, ou que seria o 
melhor. Na verdade, pretende-se deixar aberta a questão de como as outras religiões se encaixam 
nesse tema para discussões futuras, além do escopo deste trabalho. 

 



10 

uma multiplicidade de teorias surgiram,  e não se sabia se alguma cumpria seu 

objetivo, nem se eram adequadas para tal (Garcia; King, 2009, p. 5). Isto é, os 

métodos que levaram ao progresso em tantos campos do conhecimento humano 

não estavam se traduzindo tão bem para a investigação na ética. 

Assim, o Dilema de Eutífron tomou particular relevância na Modernidade 

tardia (entendida aqui como o século XIX), onde formou-se uma espécie de divisão: 

por um lado, os que defendiam a importância da religiosidade na ética, e os que 

defendiam sua independência, pautando-se em algum aspecto concreto, acessível 

da realidade como fundamento para a ética. Ferdinand Brunètiere, escritor e crítico 

literário francês do século XIX, fez uma polêmica defesa de que a França deveria 

retornar à Igreja Católica, e talvez seja um dos exemplos mais notórios das 

preocupações expressas pelo lado religioso na época: 

[...] seu ponto principal era que a moralidade secular dos cientistas 
ensinavam as mesmas lições que a religião, sem a supervisão requerida. 
Ele se convenceu de que a ciência não poderia providenciar uma 
moralidade social convincente porque, sem sanções no pós-vida, nenhuma 
moralidade poderia ser suficientemente imponente.4 (Hecht, 2003, p. 174, 
tradução nossa). 

Alguns intelectuais percebiam, na religiosidade, uma série de mecanismos 

voltados para uma arbitragem moral, e acreditavam que um regime estritamente 

humano, desprovido de recursos assim, não daria conta de substituí-lo 

adequadamente. No entanto, é inegável que a instituição religiosa foi utilizada, 

também, de forma corrupta, e o período que precedeu a Modernidade foi marcado 

por guerras, conflitos e violações da ética religiosa, usando a religião como a 

justificativa para algumas dessas transgressões. 

Ainda assim, a longo prazo, a “crise da ética” mencionada anteriormente 

apenas se agravou, mediante os eventos do século XX. Mesmo diante de todo o 

cenário que se mostrava como um “avanço” à prosperidade, à consciência e ao 

progresso, as duas Grandes Guerras e a ascensão de regimes totalitários lançaram 

a ética em uma crise ainda mais grave: 

Se o século dezenove foi marcado por uma “Morte de Deus”, o Homem 
depois da era da catástrofe [...] não mais poderia alegar que fecharia o vazio 

4 No original: “Still, his chief concern was not that scientific morality would be vicious. Rather, his main 
point was that the secular morality of scientists taught the same lessons as religion without the 
requisite supervision. He had become convinced that science could not provide a convincing social 
morality because without sanctions in the afterlife, no morality could be sufficiently imposing” 

 



11 

deixado pela ausência de Deus sem trazer o pior na história humana e, 
paradoxalmente, degradando a dignidade do sujeito humano. O humanismo 
ateu, especialmente após a Segunda Guerra Mundial, não poderia mais 
alegar que oferece uma ética poderosa e suficiente para este mundo.5 
(Geroulanos, 2010, p. 2, tradução nossa). 

Esta colocação de Geroulanos é pertinente no sentido em que demonstra a 

grande contradição que se observou entre o ideal ético do período e a realidade 

material, pragmática. As implicações éticas desses eventos foram uma grande 

preocupação do pensamento filosófico da época, observadas em uma variedade de 

autores, desde Jean-Paul Sartre até Hannah Arendt6. Ainda, a significância da 

“morte de Deus” passou a ser analisada minuciosamente por uma variedade de 

intelectuais do período (ibid, p. 5). 

Ao mesmo tempo em que se questionava se a existência de Deus seria 

possível mediante tais eventos, (Armstrong, 1994, pp. 375-376), também se 

levantava a questão de como o ser humano seria capaz de fazer esses eventos 

acontecerem. Desta forma, as duas maneiras de se fundamentar a ética (isto é, a 

religião e o humanismo) teriam aparentemente falhado: não só falharam em prevenir 

alguns dos eventos mais notoriamente sangrentos da história da humanidade, mas 

ainda serviram como o fundamento de justificativas para eles (Geroulanos, 2010, p. 

11). 

Enquanto o debate a respeito da fundamentação da ética permanece vivo, 

essa “crise da ética” também a acompanha. Mediante o exposto, este trabalho tem 

em vista explorar a complexa relação entre religiosidade e ética por um ângulo 

alternativo, a fim de reexaminar a forma como a religiosidade foi tratada nessa 

discussão, e em busca de possíveis contribuições que a religião pode oferecer a 

esse debate. 

Esta abordagem se pauta, primeiramente, na noção de que a religião é algo 

que surgiu espontaneamente na humanidade, em uma diversidade de formas e 

6 Há diferenças relevantes no pensamento de Arendt e Sartre, especialmente no que diz respeito à 
religião. Todavia, ambos exemplificam por vias diferentes como a filosofia analisou as implicações 
éticas das duas Guerras Mundiais e das implicações éticas dos totalitarismos que surgiram em meio a 
esses eventos. 

5 No original: “If the nineteenth century was marked by a “Death of God,” Man after the era of 
catastrophe (...) could no longer claim to fill the void left by God’s absence without bringing forth the 
worst in human history and paradoxically denigrating the dignity of the human subject. Atheist 
humanism, especially after World War II, could no longer claim to offer a powerful and sufficient ethics 
for this world.” 

 



12 

manifestações (Armstrong, 1994, p. XIX). Ainda, não se sabe efetivamente qual veio 

primeiro, entre ética e religião, mas sabe-se que as duas tendem a se relacionar de 

variadas formas. 

Assim, surge a questão: por que há esta relação? Na medida em que esta 

relação existe, como ela afeta a forma que a humanidade compreende a ética? Ela 

possui algum propósito efetivo na compreensão da ética, ou ela serviu apenas como 

um degrau nesse processo, e se apegar a esse degrau atrapalhou o progresso da 

ética, a longo prazo? 

Para os fins desta discussão, foram selecionados dois livros: A Religião nos 

Limites da Simples Razão, de Immanuel Kant; e Temor e Tremor, de Soren 

Kierkegaard. Enquanto a bibliografia filosófica a respeito do assunto é muito mais 

ampla, essas duas obras levantam considerações importantes a respeito do debate, 

de forma a oferecer um panorama complexo e profundo, mediante o que suas 

semelhanças e contrastes revelam a respeito disso. 

Por um lado, Kant parece colocar a religiosidade7 como uma ramificação 

natural da cognição humana, uma ferramenta por meio da qual a razão define um 

télos para o qual almeja (Kant, 2009, pp. 2-4). Assim, ele encontra dois sentidos 

principais para a religiosidade: por um lado, ela serve como uma espécie de apoio à 

convicção moral do ser humano, que necessita disso em virtude de sua fraqueza 

moral e das limitações de sua sensibilidade e razão. Sem uma espécie de apoio 

divino, o ser humano encontraria uma série de dificuldades, com as quais 

frequentemente é incapaz de lidar, e apela à religiosidade em prol disso. 

Em contrapartida, a religiosidade pode servir para encobrir seu verdadeiro 

sentido, isto é, a moral. Por meio de rituais e da própria lógica interna da fé 

específica, histórica, é possível encontrar vários casos em que a religiosidade serviu 

para contornar as obrigações morais, ou ainda justificar a violação das obrigações 

morais (ibid, pp. 58-59). Nesse sentido, Kant tem como uma das chaves para sua 

concepção do mal uma espécie de autoengano, em que o indivíduo realiza uma 

7 Ao longo do texto, “religiosidade” e “religião” serão utilizados de forma equivalente, não no sentido 
de que toda religiosidade está atrelada a uma religião (entendida como “religião organizada”), mas 
que ambos se referem a uma qualidade manifestada na experiência humana do que é religioso, e se 
relacionam de formas relevantes nesse sentido. Enquanto há diferenças importantes, elas não serão 
abordadas dentro do escopo deste trabalho, e serão superficialmente tratadas como noções 
concêntricas. 

 



13 

ação com uma má atitude, mas é capaz de permanecer com uma paz de espírito 

porque se considera justificado perante a lei, mesmo quando não a tem em vista, 

nem a tem enraizada em sua consciência (Kant, 2009, p. 42). 

Este ponto da religiosidade é muito problemático, e talvez seja o maior ponto 

de controvérsia a respeito da religião na contemporaneidade. Žižek, em uma crítica 

ao fundamentalismo religioso, apresenta uma forma mais extrema dessa ideia, 

colocando que apenas a religião seria capaz de “permitir” qualquer coisa, em prol de 

seu télos. Em outras palavras, o ser humano, munido apenas de sua moralidade 

humana, seria incapaz de cometer atos como o assassinato, e precisa recorrer a 

uma “instância maior” que justifique, para a sua consciência, a transgressão da 

moral8 (Žižek, 2024). 

Desta forma, a noção de um “bem maior” é deslocada do plano físico, real, 

em que se almeja alcançar um bem para a maior parte da humanidade, e passa-se a 

ter em vista um plano espiritual, religioso em que o que está em jogo é uma 

realidade “mais importante” do que esta realidade. Assim, essa “judicialização”9 da 

ética é vista como algo prejudicial, na medida em que acarreta em um desvio do 

sentido da ética, resultando não só em uma interpretação contraproducente da ética, 

mas também em manifestações violentas da fé. 

Por sua vez, Kierkegaard explora esta noção por outra via: enquanto ele 

compartilha a noção de que a ética seria uma espécie de ideal inalcançável ao ser 

humano, em termos práticos, e de que a religião media a relação entre o humano e 

a ética, Kierkegaard coloca ainda que a religiosidade provê os meios para inserir o 

humano, falho, de volta à ética, ideal de perfeição (Kierkegaard, 2010, p. 161). Ele 

afirma: “Uma ética que ignora o pecado é uma paixão completamente ociosa, mas 

se valida o pecado, então exceder-se-á [por esse facto] a si própria” (ibid, p. 162). 

Isto é, a ética é um ideal que não pode reconhecer a realidade do pecado, 

sem se contradizer. Mas o pecado é uma realidade que só existe mediante a ética, e 

9 Isto é, o apelo a uma instância maior da Justiça para lidar com uma situação legal que poderia ser 
resolvida por uma instância menor. A instância maior também possui certa liberdade em interpretar a 
lei, para além do que o texto mais rígido da lei diz, em casos mais complexos. 

8 É importante notar, todavia, que Kant não compartilha da noção, expressa no artigo citado, de que o 
ser humano é inerentemente bom. Isso será explorado mais a fundo ao longo do trabalho. 

 



14 

é uma parte integral da experiência humana da ética. É com base nisso que Green, 

a partir de Kierkegaard, afirma:  

(...) uma compreensão rigorosa dos princípios da moralidade serve apenas 
para destacar a enorme dificuldade e, talvez, a impossibilidade de um 
indivíduo sequer agir plenamente em conta desses princípios10 (Green, 
1993, p. 194 apud Lippitt, 2016, pp. 201-202, tradução nossa). 

Nesse sentido, a religião provê uma forma de lidar com essa realidade, dando à 

ética um complemento por meio do qual a humanidade encontra uma forma de ser 

“resgatada”. Isto é, por meio da religião, encontra-se uma forma de “redenção” 

mediante as transgressões contra a ética. 

Ainda, Lippitt afirma: “a fé não requer tanto a violação do dever ético, mas 

sua transformação”11 (Lippitt, 2016, p. 204). A partir de uma análise do evento do 

sacrifício de Isaac, Kierkegaard e seus comentadores extraem dimensões 

significativas da interação entre a ética e a religião. 

A partir disso, o trabalho será desenvolvido da seguinte forma: o primeiro 

capítulo se ocupará de expor e analisar a obra mencionada de Kant, montando um 

panorama inicial a respeito de como ele concebe a relação entre ética e religião. O 

segundo capítulo entrará mais a fundo na obra de Kierkegaard, contrastando suas 

ideias com as de Kant. Por fim, o terceiro capítulo reunirá os pontos levantados ao 

longo dos dois capítulos anteriores, a fim de se construir uma imagem mais rica da 

relação entre ética e religião. 

 

 

 

 

 

 

11 No original: “Thus faith requires not so much the violation of ethical duty, but its transformation.” 

10  No original: “(...) a rigorous understanding of the principles of morality only serves to highlight the 
enormous difficulty and perhaps the impossibility of an individual’s ever fully acting on these 
principles.” 

 



15 

CAPÍTULO 1 — A RELIGIÃO NOS LIMITES DA SIMPLES RAZÃO, DE KANT: A 
NECESSIDADE DA RELIGIÃO COMO SUPLEMENTO À FRAQUEZA MORAL 

HUMANA 

1.1 — A interpretação reducionista de A Religião nos Limites da Simples Razão 

A Religião nos Limites da Simples Razão (daqui em diante, referida como 

Religião, com inicial maiúscula e em itálico), de Immanuel Kant, começa com as 

seguintes afirmações: “a moral (...) não precisa nem da ideia de outro ser acima do 

homem para conhecer o seu dever, nem de outro móbil diferente da própria lei para 

o observar” (Kant, 1992, p. 11). Pouco depois, ele reitera: 

Por conseguinte, a Moral, em prol de si própria (tanto objectivamente, no 
tocante ao querer, como subjetivamente, no que diz respeito ao poder), de 
nenhum modo precisa da religião, mas basta-se a si própria em virtude da 
razão pura prática (ibid, p. 11). 

Desta forma, tomando essas palavras à primeira vista, é compreensível que muitos 

comentadores tenham interpretado a obra como sendo uma tentativa não só de 

separar a religião da ética, mas ainda de tentar reduzir a religiosidade à ética. 

De acordo com Palmquist, “a posição tomada como certa na maior parte da 

bibliografia secundária ao longo dos primeiros noventa anos do século vinte era que 

Kant reduzia a religião à moralidade”12 (Palmquist, 2016, p. xiv, tradução nossa). 

Todavia, Palmquist afirma que isso é um equívoco, baseado em traduções e 

interpretações reducionistas (Palmquist, 2009, p. xv). 

Esse reducionismo se tornou prevalente por um período, até mesmo em 

traduções para o português. Artur Morão, em sua introdução à obra, enxerga uma 

“redução da religião à moral” (Morão, 1992, p. 10). Ciro Mioranza, por sua vez, 

afirma não só que “é uma tentativa de Kant de enquadrar o sistema religioso dentro 

do pensamento puramente racional”, como ainda que ele “[descarta] a revelação 

divina” (Mioranza, 199-, p. 7). 

Palmquist, por sua vez, propõe que a intenção de Kant é, na verdade, 

“[elevar] a moralidade ao nível da religião, como um suplemento necessário à 

12 No original: “the position taken as granted in most of the secondary literature throughout the first 
ninety years of the twentieth century was that Kant reduces religion to morality” 
 

 



16 

fraqueza moral da humanidade”13 (Palmquist, 2016, p. xiv, tradução nossa, itálico do 

original). Ainda, ele destaca que o título, frequentemente traduzido como “Reason 

Alone” ou “Mere Reason” (e, em português, como “Simples Razão”), seria mais 

adequadamente colocado como “Bare Reason” (ou “Razão Descoberta”, no sentido 

mais literal de “tirar a cobertura de algo”, ou “Razão Despida”). 

De acordo com Palmquist, essa tradução 

preserva a crucial metáfora de vestimenta que Kant apresenta no Prefácio e 
emprega ao longo do livro, por meio do qual a religião racional é um corpo 
“descoberto” [ou “despido”] (bloβ-) que é inevitavelmente encoberto [ou 
vestido] por alguma fé histórica14 (Palmquist, 2009, p. xv, tradução nossa) 

Assim, retomando o primeiro Prefácio de Religião, o que Kant parece afirmar é que, 

“pelo poder da pura razão prática”, as exigências da ética são acessíveis ao ser 

humano, de tal forma que ele deveria ser não só capaz de reconhecê-las, mas de 

cumpri-las (Kant, 1992, p. 11). Todavia, essa racionalidade espontaneamente busca 

causas para fora de si mesma, a fim de satisfazer uma “natural necessidade de 

pensar um fim último qualquer que possa ser justificado pela razão para todo o 

nosso fazer (...), necessidade que seria, aliás, um obstáculo para a decisão moral” 

(ibid, p. 13). 

Desta forma, Kant propõe que o ser humano não encontra na religião uma 

fundamentação, mas sim um télos para a ética. Ainda, deve-se notar que Kant 

coloca esse télos como uma necessidade (ibid, p. 12). Por isso, Palmquist afirma 

que “a moralidade é (...) independente da religião, mas leva ‘inescapavelmente’ a um 

objetivo religioso que se manifesta na história humana”15 (Palmquist, 2009, p. xxii). 

Por um lado, Kant defende que a religião e a ética são independentes, na 

medida em que a ética deveria encontrar um fundamento racional, interno ao 

indivíduo, em vez de procurá-lo em algo externo (Palmquist, 2016, p. 9). Todavia, 

Palmquist destaca que “isso é muito longe de se afirmar que a religião é 

15 No original: “Morality is, therefore, independent from religion, yet leads ‘inescapably’ to a religious 
goal that manifests itself in human history.” 

14 No original: “(...) preserves the crucial clothing metaphor Kant presents in the Preface and employs 
throughout the book, whereby rational religion is a "bare" (bloβ-) body that is inevitably clothed by 
some historical faith.” 

13 No original: “[Kant] raises morality to the level of religion, as a necessary supplement to humanity’s 
moral weakness.” 

 



17 

inteiramente irrelevante à moralidade como a experimentamos”16 (ibid, tradução 

nossa).  

A ideia central, então, seria que a religiosidade não só afeta a forma como a 

humanidade interage com a ética, tanto positivamente quanto negativamente (a 

depender de ser corretamente aplicada), mas ainda que a religiosidade pode exercer 

um papel necessário para o cumprimento efetivo da ética na experiência humana. 

Dessa forma, a obra de Kant deseja conciliar a filosofia e a teologia17, que se 

complementam em pontos importantes e podem colaborar de forma substancial. 

Em suas próprias palavras: “Se assim é, pode dizer-se que, entre a razão e 

a Escritura, existe não só compatibilidade, mas também harmonia, de modo que 

quem segue uma (sob a direcção dos conceitos morais) não deixará de coincidir 

com a outra” (Kant, 1992, p. 22). Assim, Kant parece ter uma preocupação em 

conciliar, de forma produtiva, a religiosidade e a filosofia, na medida em que acredita 

que os dois são complementares. 

Ainda, há outro elemento fundamental nesse primeiro Prefácio: Kant afirma 

que “a moral conduz, pois, inevitavelmente à religião, pela qual se estende, fora do 

homem, à ideia de um legislador moral poderoso” (ibid, p. 14). Aqui, Kant parece 

estar afirmando que a religiosidade implica em uma “extensão” (na tradução de 

Palmquist, “expansão”, o que realça mais essa ideia) da moral.  

Em relação a isso, Palmquist levanta dois pontos pertinentes: em primeiro 

lugar, “a ética nos dirige com uma necessidade prática à religião”18; em segundo 

lugar, “a religião não pode ser idêntica com o que é moral, (...) porque, ao nos dirigir 

à religião, a ética se expande para algo novo, algo que portanto não pode ser 

meramente redutível à moralidade”19 (Palmquist, 2016, p. 17, tradução nossa, 

19 No original: “religion cannot be identical with what is moral (i.e., with ethics) because, in directing us 
to religion, ethics “expands” to something new, something that therefore cannot be merely reducible to 
morality.” 

18 No original: “(...) ethics directs us with practical necessity to religion.” 

17 Enquanto “teologia” e “religião” são coisas diferentes, o ponto que se deseja salientar aqui é que 
Kant não se opõe à investigação religiosa, ou ao pensamento religioso, e reiteradamente afirma que é 
um campo válido, relevante e que possui sua devida importância, cujas delimitações devem ser 
respeitadas. Em outras palavras, deseja-se questionar a interpretação reducionista que se faz de 
Kant, tal como fora mencionado anteriormente. 

16 No original: “This is a far cry from saying that religion is entirely irrelevant to morality as we actually 
experience it.” 

 



18 

itálicos do original). Assim, esse trecho parece contradizer a interpretação 

reducionista levantada anteriormente. 

Ainda, Kant afirma que “se a Moral, na santidade da sua lei, reconhece um 

objecto do maior respeito, então, ao nível da religião, na causa suprema que cumpre 

essas leis, propõe um objecto de adoração, e aparece na sua majestade (Kant, 

1992, p. 15). Aqui, pode-se notar o aspecto previamente mencionado, da religião 

como uma espécie de apresentação (ou “vestimenta”) para a ética, por meio da qual 

a razão humana interage de forma única com as sensibilidades humanas. A 

moralidade se torna um “objeto de adoração”, e “aparece” para nós “em sua própria 

majestade”, como algo que produz na sensibilidade humana um respeito em termos 

religiosos. 

Isso se relaciona com um ponto que ele levanta anteriormente. De acordo 

com ele, 

(...) neste fim, embora lhe seja proposta pela simples razão [ou razão 
descoberta], o homem busca algo que possa amar; por isso, a lei, que só 
inspira reverência, embora não reconheça aquele como necessidade, 
estende-se em vista dele ao acolhimento do fim último moral da razão entre 
seus fundamentos de determinação (Kant, 1992, p. 15, itálico do original) 

Assim, a religiosidade também supre uma espécie de necessidade afetiva do 

humano, provendo a ele algo que possa amar, em concordância com seu dever, 

reconciliando suas inclinações com seus deveres. 

Todavia, essa não é a única aplicação da religiosidade. De acordo com ele, 

o ser humano, por sua conta, é incapaz de levar a cabo a finalidade da ética, isto é, 

conciliar a felicidade humana com a “dignidade de ser feliz”. Para isso, faz-se 

necessário conceber um “ser moral omnipotente (...), sob cuja providência isto 

acontece” (ibid, p. 15). 

Mas Kant procede, adicionando uma ressalva importante: “Mas tudo, até o 

mais sublime, se degrada nas mãos dos homens, quando estes empregam para uso 

seu a ideia daquele” (ibid, p. 15). Aqui, ele demonstra sua preocupação com o 

emprego errôneo da religiosidade, isto é, o desvio de sua finalidade (em vez de 

buscar o télos adequado da religião, usá-la para fins próprios), acarretando por sua 

vez em um desvio para o mal. 

 



19 

Esse é um tópico que Kant explora minuciosamente ao longo da obra, isto é, 

a origem e a significância do mal na humanidade, e como isso interage com a 

religiosidade. Para começar, Kant defende uma perspectiva que chama de 

“rigorista”, isto é, que o ser humano é “(por natureza) ou moralmente bom ou 

moralmente mal” (Kant, 1992, p. 28). Em outras palavras, ele não acredita em um 

meio termo, que o ser humano pode ser em parte bom, em parte ruim. Isso é um 

produto da sua filosofia, de forma mais ampla: “para Kant, costumes (...) são um 

produto da razão; máximas deveriam, portanto, ser racionais, e a razão (...) não olha 

favoravelmente à ambiguidade”20 (Palmquist, 2016, p. 52, tradução nossa). 

1.2 — A religião como indicador da moral na experiência humana 

De acordo com Palmquist, Kant interpreta símbolos religiosos como sendo 

indicadores de verdades morais (Palmquist, 2009, p. xx). Enquanto isso pode ser 

utilizado para apoiar a perspectiva reducionista, o ponto parece ser, 

especificamente, que a ética por si é incapaz de apelar à sensibilidade humana de 

forma adequada, nem servir como “móbil” para a razão humana, em virtude da 

presença do que ele denomina de “mal radical” (Kant, 1992, p. 43). Desta forma, 

enquanto Kant defende essa perspectiva rigorista, é importante ressaltar que sua 

posição é mais nuançada, apresentando uma dicotomia entre razão e experiência, e 

a religião como uma ponte entre ambos. 

Kant afirma, em uma nota de rodapé: 

[...] quando se quer julgar moralmente este ser moral, o homem, no 
fenómeno, i.e., como no-lo deixa conhecer a experiência, então pode 
responder-se afirmativamente às duas perguntas aduzidas [isto é, “deve a 
virtude ensinar-se (portanto, será o homem por natureza indiferente à 
virtude e ao vício)” e “haverá mais de uma virtude (por conseguinte, 
acontecerá porventura que o homem seja virtuoso numas partes, e vicioso 
noutras)”]. Com efeito, o homem não é então julgado pela balança da razão 
(diante de um tribunal divino), mas segundo um critério empírico (por um juiz 
humano). (Kant, 1992, pp. 30-31, itálico do original). 

Nota-se aqui que Kant faz uma distinção entre um julgamento com base na ideia, ou 

no critério ideal, de ética, em que se segue o padrão rigorista anteriormente 

mencionado, e um julgamento empírico, marcado pelas limitações inerentes à 

experiência humana, e o que se pode esperar dessa realidade concreta.  

20 No original: “For Kant, mores (i.e., ethical/moral customs) are a product of reason; maxims should 
therefore be rational, and reason, being motivated in large part by the goal of seeking consistency in 
its comparisons, does not look kindly upon ambiguity.” 

 



20 

Assim, Palmquist propõe:  

(...) ele admite (...) que essa posição (rigorista) — a posição que ele mesmo 
defende na Crítica da Razão Pura — adota a perspectiva de um “divino” juiz 
do coração humano. Se, em contraste, adotarmos a perspectiva de um juiz 
de ações humanas meramente humano, devemos empregar algum “padrão 
empírico”, diferente. (...) Na realidade, Kant está oferecendo um revigorado 
relato (judicial) de como nós, seres humanos, devemos compreender e 
julgar as próprias naturezas morais, dadas as limitações implícitas em 
nossos status como seres encarnados21 (Palmquist, 2016, pp. 60-61, 
tradução nossa, itálico do original) 

Com isso, pode-se perceber que Kant tem em vista expandir sua perspectiva a 

respeito da religiosidade, de forma que seja capaz de abarcar a experiência 

concreta, os limites e a sensorialidade do ser humano. Ainda, como Palmquist 

dispôs anteriormente, Kant frequentemente coloca a religiosidade como uma ponte, 

seja entre a liberdade e a natureza, ou entre a teoria e a prática, ou entre o númeno 

e o fenômeno (ibid, pp. 16, 57). 

Isto é, a religiosidade serviria como uma (ou, talvez, a única) ferramenta 

capaz de articular no ser humano o ideal ético que deve seguir, na medida em que 

interage com sua sensibilidade de forma única, de modo a transmitir esses valores 

e, mais ainda, inspirar uma certa relação com esses valores. Em uma nota de 

rodapé anterior, Kant afirma: 

A majestade da lei (igual à lei do Sinai) inspira veneração (não timidez que 
repele, também não encanto que convida à confiança), que desperta 
respeito no subordinado ao seu soberano, mas que neste caso, em virtude 
de o senhor residir em nós próprios, desperta um sentimento do sublime da 
nossa própria determinação, que nos arrebata mais do que toda a beleza 
(Kant, 1992, p. 29). 

Aqui, Kant novamente parece atribuir um caráter majestoso à lei, que deve inspirar 

veneração como uma espécie de meio termo adequado da relação que a 

humanidade deve ter com a lei, efetivamente, evitando a familiaridade ou a aversão. 

Pouco depois, ele coloca: 

A última disposição de ânimo [isto é, o temperamento da virtude dobrado 
pelo medo e deprimido], própria de um escravo, nunca pode ter lugar sem 
um ódio oculto à lei, e o coração alegre no seguimento do seu dever (não a 

21 No original: “Nevertheless, he admits (somewhat shockingly, to interpreters who assume that Kant’s 
point of view is exclusively anthropocentric) that this (rigorist) position—the position he himself 
defends in CPrR—adopts the perspective of a “divine” judge of the human heart. If, by contrast, we 
adopt the perspective of a merely human judge of human actions, we must employ some different, 
“empirical standard. (...) In fact Kant is offering a fresh (judicial) account of how we human beings are 
to understand and judge their own moral nature, given the limitations implicit in our status as 
embodied beings.” 

 



21 

comodidade no seu reconhecimento) é um sinal da autenticidade da 
intenção virtuosa (Kant, 1992, p. 30, itálico do original) 

Assim, o ponto anterior sobre a disposição do indivíduo a respeito da lei é ilustrado. 

Kant provê a imagem de um escravo, que é incapaz de conformar plenamente sua 

vontade à lei, em contraste a uma pessoa virtuosa, que alegremente aceita a lei 

como a máxima de sua vida. Essa ilustração é bastante similar, em certos pontos, ao 

que Kierkegaard denomina como “cavaleiro da resignação” e “cavaleiro da fé”, que 

será explorado no capítulo seguinte. 

Se a lei moral se apresenta ao ser humano tanto pela força da razão, interna 

a ele, quanto pela força do símbolo religioso, então como é possível que se desvie 

dela? Kant propõe que a diferença entre uma máxima positiva ou negativa diz 

respeito à hierarquia das “motivações” humanas, por assim dizer. Especificamente, o 

ser humano pode ser afetado por dois elementos, de forma mais ampla: a razão e as 

inclinações.  

Esses dois elementos se encontram em todos os seres humanos, e sua 

mera presença não constitui a moralidade ou a imoralidade. Na verdade, isso seria 

determinado pela forma como são hierarquizados entre si, isto é, se a razão se 

sobrepõe às inclinações, ou vice-versa (Kant, 1992, pp. 40-41). O primeiro seria o 

que Kant considera bom, e o contrário seria o mal (Spinelli, 2013, pp. 133-135). 

Ainda, Spinelli clarifica que o mal não é meramente não resistir às inclinações, mas 

sim “não querer” resistir a elas, novamente mostrando o papel de destaque que a 

vontade e o livre-arbítrio possuem na concepção de Kant (ibid, p. 138). 

Em relação a isso, Kant retorna à ideia de religião como uma espécie de 

indicador de realidades morais. Por meio da narrativa da queda do homem no 

Gênesis, ele demonstra como desde essa história pode-se observar a teoria que ele 

propõe. De acordo com ele, a ordem de Deus veio primeiro como uma proibição, 

“como deve ser num homem enquanto ser ainda não puro, mas tentado por 

inclinações” (Kant, 1992, p. 48). 

Ainda, ele afirma que o ser humano não se contentou em seguir essa lei, 

mas procurou por outros incentivos. Assim, diminuiu a importância do dever, 

introduziu outros âmbitos para isso, fazendo-o duvidar do rigor da lei, o que aos 

 



22 

poucos fomentou em sua razão motivos para contornar a lei e o dever, em prol de 

outras causas (ibid, pp. 48-50). 

Desse modo, Kant afirma que a narrativa bíblica da queda do homem não 

seria um relato literal da “origem do mal” como algo herdado de Adão e Eva para o 

restante da humanidade. Em vez disso, deve ser interpretado como o modelo 

paradigmático de como o mal se manifesta, em geral, na humanidade (ibid, pp. 

44-45), isto é, por uma livre escolha pela inclinação, em vez da obediência ao dever 

e ao bom emprego do rigor racional. 

1.3 — A realidade humana como limite da ética, a religião como ideal 

Assim, pode-se definir a concepção de moral de Kant como algo 

profundamente enraizado na racionalidade. O indivíduo, na capacidade de sua 

liberdade e de sua razão, pode assumir uma máxima positiva para si, e agir com 

base nela. De outra forma, pode assumir uma máxima negativa, sendo então 

considerado mal (Kant, 2009, pp. 20-22). Por meio de sua razão, é capaz de (e, de 

fato, inclina-se a) vincular sua conduta a valores éticos, de tal forma a alcançar uma 

forma de liberdade (ibid, p. 1). 

Enquanto Kant parece defender a perspectiva rigorista, ele ainda reconhece 

que há fatores adicionais na experiência sensível que influenciam essa decisão. 

Palmquist afirma que o argumento de Kant é que a tensão entre a experiência 

humana, que produz uma perspectiva pessimista da inerência do mal à humanidade, 

e a razão humana, que propõe uma visão mais otimista, capaz de cultivar uma 

boa-disposição na humanidade, acaba por produzir a religião (Palmquist, 2016, pp. 

45-46).  

Em outras palavras, mesmo que Kant ceda à interpretação pessimista de 

que o ser humano tem uma espécie de propensão ao mal (Kant, 1992, p. 31), ele 

ainda concede que somos capazes de superar esse mal, não só pelo emprego da 

razão, mas ainda da religiosidade, como um auxílio à razão. A presença do que Kant 

chama de “mal radical”, isto é, a tendência de submeter a razão às inclinações, é 

algo que “corrompe o fundamento de todas as máximas” (ibid, p. 43), que ele 

especifica como uma perversidade, que provém da “fragilidade da natureza 

humana”.  

 



23 

Para superar isso, Kant coloca a possibilidade de uma assistência divina 

(ibid, p. 50, 58). Isto é, o ser humano, pelas experiências de sua sensibilidade e pela 

presença desse mal radical, tende a projetar a necessidade de uma “cooperação 

sobrenatural”, na medida em que tem, na razão, o ideal de “tornar-nos homens 

melhores” (ibid, p. 50-51), o que se traduz no entendimento de sermos capazes de 

alcançar esse ideal. Todavia, a experiência humana mostra claramente a dificuldade 

nessa empreitada. De acordo com Kant,  

Mas que alguém se torne não só um homem legalmente bom, mas também 
moralmente bom (agradável a Deus), i.e., virtuoso segundo o caráter 
inteligível (virtus noumenon), um homem que, quando conhece algo como 
dever, não necessita de mais nenhum outro motivo impulsor além desta 
representação do dever, tal não pode levar-se a cabo mediante reforma 
gradual, enquanto o fundamento das máximas permanece impuro, mas tem 
de produzir-se por meio de uma revolução na disposição de ânimo no 
homem (por uma transição para a máxima da santidade dela) (ibid, p. 53, 
itálico do original). 

Aqui, nota-se uma variedade de fatores importantes: primeiro, a concepção 

de “moralmente bom” como o “agradável a Deus”, tal como se dispôs no Eutífron, de 

Platão. Em segundo lugar, Kant parece admitir que agir em mera conformidade às 

leis não é suficiente para o agir: faz-se necessário ter uma plena convicção do dever, 

que transforma o “fundamento das máximas”, o que foi anteriormente apontado 

como o coração perverso que produz o mal radical, retornando-o então à sua ordem 

adequada (em que a razão se sobrepõe às inclinações). 

Em terceiro lugar, há a ideia de que isso se dá “por meio de uma revolução 

na disposição de ânimo no homem”. O que parece ser capaz de produzir essa 

revolução seria a união de uma “melhoria dos costumes”, algo externo e que se dá 

pela prática, com uma “conversão do modo de pensar e pela fundação de um 

carácter” (ibid, p. 54). A partir dessa concepção, Kant enxerga o que ele chama de 

“religião moral”, que consiste justamente nessa união: “que cada um deve fazer 

tanto quanto está nas suas forças para se tornar um homem melhor”, e que por meio 

do cultivo da “disposição originária para o bem (...), pode esperar que será 

completado mediante uma cooperação superior o que não está na sua capacidade” 

(ibid, p. 58). 

Aqui, há um aspecto mais amplo da filosofia kantiana: o ser humano não 

sabe em que, especificamente, consiste esse apoio divino (afinal, não pode acessar 

esse plano superior). Todavia, ele não deixa de ter esperança nessa assistência, e 

 



24 

ainda, “não é necessário a cada qual saber o que é que Deus faz ou fez (...); mas 

sim saber o que ele próprio deve fazer, para se tornar digno desta assistência” (ibid, 

p. 58). Mais especificamente, “uma fé nessa possibilidade hipotética pode 

empoderar pessoas convertidas a experimentar uma genuína reforma moral ao 

realçar ‘a força de suas máximas’”22 (Palmquist, 2016, p. 132, tradução nossa). 

O conceito de religião moral se contrasta à “religião de petição de favor (do 

simples culto)”23 (Kant, 1992, p. 57), que busca contornar esse trabalho interior de 

melhoria dos costumes e conversão. Para isso, apela-se a Deus por meio de ofertas 

materiais ou rituais, de modo que acredita que “Deus o pode fazer um homem 

melhor sem que ele próprio tenha de fazer algo mais a não ser suplicar-lhe” (ibid, p. 

57). Isto é, na concepção de Kant, é necessário se tornar digno dessa assistência 

divina, e o mero querer, ou suplicar, não é suficiente sem um trabalho real da parte 

do indivíduo ou uma convicção profunda (advinda de uma conversão). 

Então, Kant discute a manifestação concreta das tradições religiosas no 

mundo, contrastando-as entre si a fim de distinguir entre as religiões de “simples 

culto” das “religiões morais” mais minuciosamente. Nesse sentido, ele reconhece a 

necessidade de uma manifestação concreta de algum elemento sobrenatural para 

ajudar o indivíduo a ser convencido, como uma limitação de sua racionalidade.  

Em primeiro lugar, “a encarnação de Cristo provê à razão desnuda uma 

maneira plausível de compreender o que, de outra forma, permaneceria 

completamente misterioso”24 (Palmquist, 2016, p. 163). Isto é, não só Cristo viria 

como um exemplo do bem prático alcançável à humanidade, mas também não é 

algo que a humanidade seria capaz de produzir apenas pela razão, mas vem como 

assistência divina, servindo como um arquétipo à razão. 

Ainda, Palmquist afirma: 

(...) em vez disso, ele está reconhecendo que a razão enfrenta um imenso 
buraco (um mistério) (...), que nós precisamos de algo que nos empodere a 

24 No original: “The paragraph continues by explaining how the biblical symbolism describing the 
incarnation of Christ provides bare reason with a plausible way of understanding what would otherwise 
remain utterly mysterious.” 

23 Enquanto Pluhar traduz como “mere cult” (isto é, “mero culto”) e Morão como “simples culto”, 
Palmquist traduz como “bare ritual worship” (isto é, “adoração ritual descoberta”, ou desnuda). A 
opção de Palmquist provavelmente se dá pelo seu desejo em preservar o paralelo com “bare reason”. 

22 No original: “a faith in this hypothetical possibility can empower the converted persons to experience 
genuine moral reformation by enhancing ‘the strength of their maxims.’” 

 



25 

recuperar o acesso à predisposição ao bem que foi cortada por nossa 
propensão ao mal, e que o simbolismo cristão preenche essa lacuna bem 
efetivamente.25 (ibid, p. 164, tradução nossa, itálico do original) 

Assim, esse arquétipo ilustra claramente o exemplo a ser seguido pela 

humanidade, de um ideal ético. Ainda, esse ideal se apresenta à humanidade, de tal 

forma que possibilita “crer e pôr em si mesmo uma confiança fundada” em sua 

própria capacidade para realizar esse exemplo, “em fiel imitação” (Kant, 1992, p. 

68). Palmquist adiciona que “Kant não diz que devemos, de fato, ser bem-sucedidos 

em viver uma vida perfeita para satisfazer a Deus. (...) Em vez disso, ele diz, 

devemos acreditar que somos capazes”26 (Palmquist, 2016, p. 166). 

Mas, além de um exemplo concreto do tipo de conduta que a religião prática 

exige, Kant ainda levanta o caso de pessoas que exigem outras provas, como a 

realização de milagres (Kant, 1992, p. 69). Isto é, não basta que o arquétipo (no 

caso, Jesus) seja um exemplar do que a religião exige da humanidade em prática, 

ainda se tende a exigir uma conexão direta e irrefutável de sua relação com o divino, 

por meio da realização de milagres. 

Kant associa essa exigência não só a uma “incredulidade moral”, mas ainda 

a um aspecto da religião histórica, em que a utilização de milagres se torna uma 

espécie de necessidade para declarar sua autoridade nesse meio (ibid, p. 90). Aqui, 

ele coloca que os milagres servem como uma espécie de “adorno”, exemplificando 

aqui a metáfora da roupagem, destacada na interpretação de Palmquist. 

1.4 — Igreja como organização comunitária em torno do fomento à ética 

Dessa forma, ele parece propor que a “verdadeira” religião moral precisa de 

uma apresentação adequada, que se faça entender diante da sensibilidade e 

compreensão humana, preservando elementos da “religião anterior”, de mero culto. 

Todavia, ele afirma que, plenamente compreendida, a religião não precisa de forma 

alguma de milagres para “se provar”, por assim dizer, na medida em que o conteúdo 

26 No original: “Note that Kant does not say that we must actually succeed in living a perfect life in 
order to satisfy God. (Indeed in various passages throughout Religion he explicitly denies our ability to 
accomplish such a feat.) Rather, he says, we must believe we are capable.” 

25 No original: “(...) rather he is acknowledging that reason faces a gaping hole (a mystery) at the 
outset of the Second Piece, that we need something to empower us to regain access to the good 
predisposition that was cut off by our evil propensity, and that the Christian symbolism of incarnation 
fills that gap very effectively.” 

 



26 

da religião tem como sua preocupação principal outro âmbito, a saber, a realização 

da ética no indivíduo. 

Diante dessa noção, da religiosidade como um horizonte que inspira a 

realização da ética na realidade, Kant então passa para a noção de “comunidade 

ética” (Kant, 1992, p. 100-101). Aqui, a preocupação não é mais o indivíduo, 

especificamente, e sua conversão e suas inclinações, mas a comunidade e como ela 

afeta o indivíduo, isto é, os “vícios sociais que surgem quando estamos com outras 

pessoas”27 (Palmquist, 2016, p. 253, tradução nossa). 

Dessa forma, enquanto a seção anterior girava em torno do cultivo da boa 

disposição individual, agora Kant se volta para a possibilidade da humanidade se 

organizar em favor de produzir e preservar essa disposição mutuamente (ibid, p. 

253). Assim, a organização social pode tanto incentivar uma boa, ou uma má, 

disposição, contribuindo ou dificultando substancialmente a realização da ética. 

Kant se apoia na noção de “estado de natureza”, contrapondo a civilização 

propriamente dita. O “estado de natureza ético” se constitui na ideia de que, nele, 

“cada homem proporciona a si mesmo a lei” (Kant, 1992, p. 101). Isso possui dois 

elementos: primeiramente, a humanidade ainda não se uniu com base em leis 

compartilhadas; em segundo lugar, parece haver, de forma implícita, uma ausência 

da determinação objetiva, ou racional, das leis. 

Aqui, há outra diferenciação importante: a sociedade política, que gira em 

torno de leis jurídicas, contraposta a uma sociedade ética, que se volta para a 

virtude e as leis da razão. Enquanto a primeira necessita de recursos e órgãos legais 

para impor sua vontade, mesmo que nem todos concordem, a segunda dispensa 

esses mecanismos, na medida em que cada um seria capaz de reconhecer e 

concordar com as leis, visto que partem de si mesmos e de sua razão (ibid, p. 

102-104). Mais especificamente, por meio de sua razão, adequadamente dirigida 

(segundo o que foi discutido até aqui), seriam capazes de chegar à ética. 

Todavia, não se deve pensar que isso seria uma espécie de anarquia, em 

que cada um se governa à maneira do seu entendimento, sem alguma espécie de 

força que governe além da razão. De acordo com Kant, em uma comunidade ética, 

27 No original: “(...) the social vices that arise whenever we are with other people.” 

 



27 

que saiu do estado de natureza ética, “não há que considerar o próprio povo como 

legislador” (ibid, p. 104). Isto é, diferente de uma sociedade política, a lei não emana 

do povo: “uma comunidade ética só pode pensar-se como um povo sob 

mandamentos divinos, i.e., como um povo de Deus e, claro está, de acordo com leis 

de virtude” (ibid, p. 105, itálico do original). 

A seção IV da Terceira Parte de Religião possui o título, um tanto chamativo, 

de “A ideia de um povo de Deus só é (sob organização humana) realizável na forma 

de uma Igreja.” Palmquist destaca que “a palavra ‘igreja’ deve ser entendida aqui 

como se referindo a uma organização pública, mas não-política, devotada à tarefa 

de apoiar seus membros em fazer o bem, mas sem buscar tomar controle sobre a lei 

da terra à forma de uma teocracia típica”28 (Palmquist, 2016, p. 267, tradução nossa) 

Considerando o que até agora foi disposto por Kant, “a ideia de um povo de 

Deus” parece ser correspondente à ideia de uma comunidade ética. Por um lado, ele 

afirma que “a ideia sublime, nunca plenamente alcançável, de uma comunidade 

ética mingua muito em mãos humanas,” inclusive em seu aspecto institucional, na 

formação de uma igreja, visto que “está, no tocante aos meios de erigir semelhante 

todo, muito restringida sob condições da natureza sensível do homem” (Kant, 1992, 

p. 106). 

Ainda, Kant coloca que a formação de uma comunidade ética, na forma de 

uma Igreja, é “uma obra cuja execução não se pode esperar dos homens, mas 

somente do próprio Deus” (ibid, p. 106). Palmquist ainda chama atenção ao fato de 

que, apesar de a noção de “comunidade ética” ser destacada na bibliografia 

secundária, ela aparece “apenas mais seis vezes” no restante da obra, enquanto 

“usa ‘igreja’ bem mais que cem vezes apenas na Terceira Parte”29 (Palmquist, 2016, 

p. 267). Nesse sentido, Palmquist busca destacar que a noção de uma comunidade 

ética, manifesta na noção de Igreja em Kant, tem uma conotação de entidade 

religiosa, e não apenas de uma organização social. 

29 No original: “A fact rarely reflected in the secondary literature on Religion is that, after this 
transitional section (introducing the idea of the “church” and using “ethical community” only three 
times), Kant uses “ethical community” only six more times in the remainder of the book, while using 
“church” well over a hundered [sic] times in the Third Piece alone.” 

28 No original: “(...) the word “church” should be understood here as referring to a public yet 
nonpolitical organization devoted to the task of supporting its members in doing good, but without 
seeking to take control over the law of the land in the way a typical theocracy does.” 

 



28 

A ideia de Kant parece, novamente, ser que a humanidade é incapaz de 

estabelecer uma comunidade ética por sua própria força, em virtude do mal radical 

em seu coração, e precisa de um apoio em algo maior, nesse caso, Deus. Ainda, ele 

faz uma distinção entre uma “igreja invisível,” que seria o arquétipo dessa 

comunidade, de uma “visível,” que seria a tentativa de manifestar concretamente 

esse arquétipo (Kant, 1992, p. 107). 

Kant afirma: “A verdadeira Igreja (visível) é aquela que representa o reino 

(moral) de Deus na Terra, tanto quanto isso pode acontecer através dos homens” 

(ibid, p. 107). Enquanto ele coloca que a Igreja não deve servir politicamente, e em 

geral coloca uma série de limites à organização religiosa em comparação a como ela 

funcionava na época, ele ainda reconhece que a “fé eclesial precede naturalmente a 

fé religiosa pura” (ibid, p. 112). A fé eclesial seria, como disposto anteriormente, um 

meio de introduzir o ser humano à religião, em virtude de “exigir sempre algum apelo 

sensível” (ibid, p. 115). 

Todavia, cabe notar que, apesar de ser de uma tradição cristã, como um 

europeu ocidental do século XVIII (ou talvez especificamente por isso), ele 

reconhece que as disputas de fé podem ser prejudiciais para a religião. Em geral, 

isso advém de sua preocupação com o foco exacerbado na manifestação física, 

histórica, da religião, em contraposição à verdadeira religião, que seria seu conteúdo 

ético, ideal.  

Assim, ele coloca que “há somente uma (verdadeira) religião; mas pode 

haver múltiplos tipos de fé” (ibid, p. 113, itálico do original), mostrando uma espécie 

“primitiva”, por assim dizer, de pluralismo religioso. Isto é, Kant parece reconhecer 

que várias fés históricas apontam para o sentido último da religião, em sua essência, 

isto é, uma doutrina moral que busca a “melhoria do homem” (ibid, p. 116-118).  

Nesse sentido, pode-se perceber a noção de que a fé histórica pode ser 

utilizada para justificar uma transgressão da moral. É, em parte, por isso que Kant 

busca destacar a importância do conteúdo moral da fé, em contraste ao conteúdo 

histórico, material. Utilizando o exemplo de um inquisidor, encarregado de executar 

um “pretenso herege (aliás, bom cidadão) acusado de incredulidade” (ibid, p. 188), 

Kant questiona se a devoção desse inquisidor advém de um erro em sua 

consciência moral, ou em uma ausência desta (Palmquist, 2016, p. 466). 

 



29 

De acordo com Palmquist,  

Se o inquisidor leva a cabo um ato que é auto-evidentemente imoral a 
qualquer ser humano (normal), mesmo que ele esteja necessariamente 
incerto a respeito de estar fazendo algo ‘extremamente errado’, então sua 
decisão ‘mostra uma falta de consciência’ — independentemente de a ação 
estar correta ou não (ibid, p. 467, tradução nossa).30 

Assim, ele enxerga e aponta como a religião histórica pode ser usada para promover 

a corrupção, ou o abuso de sua autoridade eclesial, colocando um contraste entre os 

ditames da consciência moral e a ausência desta, quando é substituída por devoção 

irrefletida, ou por interesses espúrios. Nas palavras de Kant, “pode porventura haver 

verdade no crido e, no entanto, ao mesmo tempo falta de veracidade na fé” (Kant, 

1992, p. 189), isto é, é possível acreditar em algo verdadeiro, mas da forma errada 

(Palmquist, 2016, p. 469) 

1.5 — Conclusão 

A Religião nos Limites da Simples Razão provê uma rica, densa e complexa 

interpretação do papel da religiosidade na experiência humana de ética. Mesmo com 

as defesas e ressalvas de Palmquist, ainda é possível defender que Kant comete o 

reducionismo da religiosidade à ética. Todavia, isso talvez se dê mais pela 

preocupação mais ampla de Kant com explorar o que o ser humano pode saber e o 

que pode fazer, materialmente. 

Assim, sua abordagem poderia ser entendida não como uma forma de 

esvaziar a religião de seu conteúdo, e depositar tudo na conta da ética, mas sim de 

explorar a religião em termos práticos para o ser humano, que na concepção de 

Kant parece se manifestar efetivamente na ética. Ao mesmo tempo que parece 

defender uma teoria do comando divino, ele parece não identificar esse comando 

divino estritamente em termos do comando de Deus propriamente dito, mas da 

consciência moral interna do ser humano como a ferramenta que identifica esse 

comando divino. 

Todavia, uma parte um tanto limitada de sua teoria é que frequentemente 

identifica a moral como as leis, tipicamente formuladas, e que a ética religiosa 

deveria se conformar a ela. Enquanto isso é uma abordagem prudente contra 

30 No original: “If the inquisitor carries out an act that is self‐evidently immoral to any (normal) human 
being, even though he is necessarily uncertain as to whether he is doing something “extremely 
wrong,” then his decision “shows lack of conscience”—whether or not it is actually right or wrong.” 

 



30 

excessos e abusos (como foi delineado há pouco), isso acaba limitando sua 

abordagem à religião em certos aspectos. 

Um exemplo notável disso é a referência corrente à história do sacrifício de 

Isaac, no Livro de Gênesis: no caso do Inquisidor, ele afirma  

A revelação chegou-lhe apenas através dos homens e foi por estes 
interpretada, e embora se lhe afigure que veio do próprio Deus (como a 
ordem dada a Abraão de sacrificar o seu próprio filho como um carneiro) é, 
pelo menos, possível que haja aqui um erro (Kant, 1992, p. 188, negrito 
nosso) 

Ainda, antes, ele afirma:  

Com efeito, quanto aos [milagres] teísticos, ela poderia ao menos ter um 
critério negativo para o seu uso, a saber, que se algo se conceber como 
ordenado por Deus numa manifestação imediata sua e que, no entanto, se 
opõe directamente à moralidade, não pode então – pese a toda a aparência 
de um milagre divino – ser tal (por exemplo, se a um pai ordenasse matar o 
seu filho que, pelo que ele sabe, é inteiramente inocente) (ibid, p. 93). 

É evidente, não só nesta obra, como em outras31, que Kant concebe o 

episódio do sacrifício de Isaac como uma parte muito problemática das Escrituras, 

especificamente porque contradiz a consciência moral tal como ele a imagina. 

Todavia, ao que será exposto no capítulo seguinte, essa interpretação, e sua 

excessiva preocupação com o que é prático e o que é conhecível, ele acaba 

negligenciando dimensões importantes da religiosidade, e da experiência do ser 

humano com Deus e com a religiosidade, para além dessa dimensão prática e 

racional. 

Em uma pertinente colocação de Palmquist: 

O que Kant deixou de considerar aqui é que, da mesma forma que ‘um 
espírito maligno frequentemente se disfarça como um anjo da luz’, um mal 
radical, também, pode nos enganar em julgar algo como vil, quando na 
verdade é bom. Apenas se a história de Abraão é interpretada com essa 
possibilidade em mente (i.e., a possibilidade de que Deus pode escolher 
usar um mal aparente para ensinar a uma pessoa uma boa lição) ela pode 
ser preservada como uma diretriz útil para crescimento moral/espiritual e 
uma reforma religiosa genuína; e todas as três tradições monoteístas, de 

31 Um exemplo notável é O Conflito das Faculdades, em que ele deixa ainda mais explícito a 
dificuldade que sente diante dessa história: “Abraão deveria ter respondido a essa suposta divina voz: 
‘Que eu não devo matar meu bom filho é bem certo. Mas que você, essa aparição, é Deus— disso eu 
não tenho certeza, e nunca posso ter, nem mesmo quando essa voz ressoa para mim do (visível) 
céu.’” (Kant, 1979, p. 115, tradução nossa)  

 



31 

fato, interpretam a história dessa forma32 (Palmquist, 2016, p. 241, tradução 
nossa)  

Aqui, Palmquist ressalta uma falta de consideração em Kant diante de aspectos 

mais sutis da religiosidade, não só em termos da experiência religiosa, mas o que a 

narrativa tem em vista transmitir. Sua perspectiva excessivamente apoiada na 

racionalidade, e ainda na conformidade com a moral, mostra-se incapaz de 

reconhecer algo que diverge dessa interpretação mais restrita. 

Ainda, Palmquist continua: 

Mas o fato de que Kant muito precipitadamente abandonou a potencial 
conformidade da história de Abraão com sua própria teoria de religião 
racional só confirma sua principal alegação nessa passagem: a razão é 
verdadeiramente paralisada sempre que tenta identificar um milagre de 
qualquer tipo, porque Deus (sendo onipotente), certamente seria capaz de 
esconder o bem por trás de um mal aparente, tal como um demônio seria 
capaz de fazer passar um mal por um bem33 (ibid., p. 241, tradução nossa, 
itálico do original) 

Essa parte destaca outro defeito da perspectiva kantiana: a forma como “a razão é 

verdadeiramente paralisada,” e ainda como a tentativa da razão em explicar esse 

evento dificulta a sua compreensão. Os episódios bíblicos que giram em torno do 

sacrifício de Isaac e Jó, como outro exemplo, são um desafio a tentativas de se 

racionalizar a religiosidade, em fazê-la se conformar com um ideal ético, 

mostrando-se então incapaz de compreender a vontade de Deus, ou fazer com que 

Ele se conforme a uma noção específica de ética, defendida pela filosofia ou por 

certos ramos teológicos. 

É precisamente o sacrifício de Isaac, e a dificuldade que esse evento 

apresenta à razão e à ética, que Kierkegaard irá explorar em sua obra, Temor e 

Tremor. Nela, ele dá um passo adiante, seguindo por um caminho que Kant preferiu 

não adentrar, seja por prudência, ou por sua preocupação filosófica com permanecer 

dentro das delimitações da razão e da experiência humana. 

33 No original: “But the fact that Kant too hastily abandoned the potential conformity of the Abraham 
story to his own theory of rational religion only confirms his main claim in this passage: reason is well 
and truly paralyzed whenever it attempts to identify a miracle of any kind, because God (being 
omnipotent) would surely be able to conceal good behind apparent evil just as easily as a demon 
could pass evil off as good.” 

32 No original: “What Kant failed to consider here is that, just as “the evil spirit often disguises himself 
as an angel of light,” so radical evil, too, can fool us into judging something as evil when it is actually 
good. Only if the Abraham story is interpreted with this possibility in mind (i.e., the possibility that God 
might choose to use apparent evil to teach a person a good lesson) can it be preserved as a useful 
guideline for moral/spiritual growth and genuinely religious reformation; and all three monotheistic 
traditions have, indeed, interpreted that story along these lines.” 

 



32 

CAPÍTULO 2 — TEMOR E TREMOR, DE KIERKEGAARD: A RELIGIÃO 
EXPANDE A CONCEPÇÃO DE ÉTICA PARA ALÉM DO SENSO COMUM 

2.1 — Uma crítica a Kant em Schopenhauer34, e a dimensão afetiva da ética 

Como foi visto no capítulo anterior, é possível verificar como a abordagem 

de Kant, em geral, se pauta na racionalidade. Enquanto a leitura de Palmquist ajuda 

a evitar uma interpretação reducionista da perspectiva de Kant, ainda percebe-se 

uma ênfase no papel que a religiosidade exerce para auxiliar a razão a compreender 

a ética, seja como uma necessidade prática, seja como um auxílio ideal ou 

motivacional. 

É com base nesta ênfase racional que Schopenhauer faz uma crítica mais 

ampla à filosofia de Kant: 

O restante do mundo pensa em conduta virtuosa e uma vida racional como 
duas coisas completamente diferentes. Seria muito degradante, e talvez até 
blasfemo, considerar o sublime fundador da religião cristã, cuja vida é 
colocada como um modelo para toda a virtude, como a pessoa mais 
racional de todas, e seria quase tão ruim se fosse dito que ele apenas 
prescreveu as melhores instruções para uma plena vida racional. Ainda, 
qualquer um que siga esses preceitos e, em vez de pensar em si mesmo e 
suas futuras necessidades, pensasse apenas em remediar a maior 
necessidade presente de outros, e ainda dá todas as suas posses aos 
pobres antes de seguir adiante sem qualquer meio de suporte, para pregar 
a virtude que ele mesmo pratica; todos corretamente honrariam tal pessoa, 
mas quem arriscaria elogiá-lo como o ápice da racionalidade?35 
(Schopenhauer, 2010, p. 545, tradução nossa, itálico do texto original) 

Assim, Schopenhauer destaca a forma como o ideal ético postulado pela 

religiosidade cristã, sendo esse um dos exemplos mais notáveis no Ocidente, 

desafia o senso comum, e ainda desafia ideais racionais de ética e justiça. Ainda, é 

possível ressaltar por meio disso como a racionalidade e a ética parecem ser 

elementos independentes: “Tal como a malícia é perfeitamente compatível com a 

35 Na tradução original: “The rest of the world thinks of virtuous conduct and a rational life d as two 
completely different things. It would be very degradinge and perhaps even blasphemous to consider 
the sublime founder of the Christian religion, whose life is set up as a model for all virtue, as the most 
rational person of all, and it would be almost just as bad if it was said that he only prescribed the best 
instructions for an entirely rational life. Moreover, anyone who follows these precepts and, instead of 
thinking of himself and his own future needs, only ever thinks about remedying the greater present 
needs of others, and in fact gives all his possessions to the poor before going on his way without any 
means of support, to preach the virtue that he himself practises; everyone rightly honours such a 
person, but who would venture to praise him as the pinnacle of rationality?” 

34 Não será feita uma abordagem aprofundada de Schopenhauer. O que se tem em vista aqui, ao 
trazer este breve trecho de sua obra, é sua crítica a um aspecto fundamental da visão kantiana, isto 
é, sua ênfase exacerbada na racionalidade. Ainda, sua crítica levanta pontos pertinentes sobre a 
relação da religião com a ética, que podem ser aproveitadas para a exposição que se fará de 
Kierkegaard. 

 



33 

razão, e de fato só se torna realmente terrível em conjunto com ela, a 

magnanimidade, ao que lhe cabe, é às vezes combinada com uma falta de razão” 

(ibid., p. 546, tradução nossa). 

Todavia, faz-se necessário destacar que a ética e a racionalidade também 

não são contrárias ou incompatíveis. Na realidade, o que se deseja destacar por 

meio deste ponto é que a base do comportamento ético não parece ter sua origem 

na razão, e a razão parece servir principalmente como uma forma de intensificar o 

comportamento ético, ou antiético. 

Enquanto Schopenhauer, a princípio, apresenta o emprego da razão para 

tornar o mal “especialmente terrível”, ele mais tarde apresenta a razão como uma 

força responsável pela temperança, por meio da qual uma disposição se torna 

especialmente terrível ou boa. De acordo com ele, um indivíduo “irracional” seria 

incapaz de fazer algo especialmente terrível, na medida em que isso exige 

autocontrole, disciplina e discrição, algo que exige racionalidade; todavia, mesmo 

que esse indivíduo seja bom, ele dificilmente alcançaria um “alto grau de virtude”, 

porque não seria capaz de resistir a “surtos” de malícia ou perversão, a qual “todos 

os seres humanos são sujeitados”36 (ibid, p. 549, tradução nossa). 

Assim, Schopenhauer reconhece que a razão colabora de forma substancial 

à ética, mas não acredita que a razão subjaz à ética. Desta forma, cabe questionar, 

então, onde a ética encontra seu fundamento (se é que o possui)? De acordo com 

Schopenhauer, parece ser o amor: 

(...) o Cristianismo corretamente ensina que todos os trabalhos externos não 
têm valor se eles não vêm de uma verdadeira disposição, que consiste em 
uma genuína prontidão e amor puro, e que não são trabalhos realizados 
(opera operata) que trazem bem-aventurança e redenção, mas sim fé (...)37 
(Schopenhauer, 2010, p. 557, tradução nossa, itálico do texto original) 

Note que, além do “corretamente”, ele ainda inclui uma discussão a respeito 

do papel da fé, que mais cedo ele identificou como algo que “a virtude acompanha 

como um mero sintoma”38 (ibid, p. 554, tradução nossa). Em certa medida, ele não 

38 No original: “(...) only the faith that virtue accompanies as a mere symptom, (...)” 

37 No original: “(...) Christianity rightly teaches that all outer works are worthless if they do not come 
from that true disposition that consists of genuine willingness and pure love, and that it is not 
accomplished works (opera operata) that bring blessedness and redemption but rather faith (...)” 

36 No original: “Yet they are unlikely to achieve any great degree of virtue, because no matter how 
naturally inclined they are to the good, they cannot prevent the isolated vicious and malicious 
outbursts that every human being is subject to (...)” 

 



34 

discorda plenamente de Kant, e é notável que ele não discuta A Religião nos Limites 

da Simples Razão em sua crítica a Kant. No entanto, há um ponto crucial em que 

discordam: Kant acredita que a religião vem como uma força motivadora para a ação 

ética, não só servindo como uma espécie de justificação racional para os atos, mas 

ainda como uma forma de se alcançar a felicidade mesmo em uma situação em que 

a realização da ética traga a infelicidade do indivíduo, ou a frustração de sua 

vontade (Kant, 2009, p. 3). 

Schopenhauer acredita que esta espécie de “salvaguarda” da felicidade 

como um aspecto importante da ética seria como um engano, que anula o autêntico 

conteúdo da ética, e seria um mero egoísmo disfarçado (Schopenhauer, 2010, pp. 

554-555). Neste sentido, ele aparentemente defende uma perspectiva da ética em 

que o bem deve ser buscado por si, e não pelo efeito que produz, e que a felicidade 

nada tem a ver com a ética. 

A partir dos pontos apresentados, sobre a fundamentação da ética, e o 

papel que diferentes facetas da experiência humana exercem na percepção, 

cumprimento, transmissão da ética, e como a ética influencia outras facetas da 

experiência humana, como a felicidade, Kierkegaard oferece um contraponto 

substancial a ambos. Por um lado, Kierkegaard preserva a preocupação de 

Schopenhauer com o aspecto afetivo, especificamente amoroso, que subjaz à ética, 

e ainda destaca o exemplo de Abraão como um desafio à racionalidade da ética e 

da religião. Todavia, ele preserva a preocupação de Kant em relação ao 

envolvimento da felicidade na ética. 

Assim, em sua obra Temor e Tremor, Kierkegaard extrai, por meio de seu 

heterônimo39 Johannes de silentio, várias dimensões importantes da ética e da 

religiosidade, e sua relação com a razão, usando como referência a história do 

sacrifício de Isaac, no livro de Gênesis. Ainda, ele explora a figura de Abraão como 

um pai da fé, diante deste dilema. 

39 A autoria de Johannes, e sua compreensão como uma espécie de heterônimo, é reiteradamente 
levantada e explorada na interpretação de Lippitt, dentre outros autores nos quais ele se apoia. Isto é, 
Johannes de silentio não representa fidedignamente a perspectiva de Kierkegaard, e serve como uma 
espécie de personagem com traços próprios, que comunica indiretamente certos aspectos 
importantes para a interpretação do texto. Para um aprofundamento dessa questão (na medida em 
que não se faz relevante para os interesses deste trabalho), conferir Lippit (2016, pp. 9-11, e o 
Capítulo 7 da mesma obra).  

 



35 

2.2 — Abraão como um desafio à ética 

Em meio a uma consciência secular, racionalista, tal como a que Kant 

inspirou (intencionalmente ou não), qual moral seria possível extrair da história do 

sacrifício de Isaac? Johannes (o heterônimo de Kierkegaard que escreve a obra) 

demonstra grande preocupação a respeito disso, ilustrando com uma hipótese que 

levaria essa ideia às suas últimas consequências, por assim dizer: pregada de forma 

irrefletida, a história poderia inspirar um fiel da forma errada, levando-o a crer que o 

sacrifício humano é correto. 

Assim, Johannes coloca: 

Será porque Abraão obteve por prescrição o direito de ser um grande 
homem e, assim sendo, o que ele faz é grande e, quando um outro homem 
faz a mesma coisa, é pecado, um pecado de bradar aos céus? 
(Kierkegaard, 2010, p. 83) 

Isto é, como um personagem bíblico que estava em uma relação de contato direto 

com Deus, Abraão teria alguma espécie de privilégio que o permite matar pessoas e 

violar princípios éticos tão fundamentais? Ou ele seria algum personagem especial 

da história, cuja grandeza inata torna todos os atos que pratica justos, corretos e 

grandes? 

Johannes não acredita que esse seja o caso (ibid, pp. 83-85). Para ele, o 

caso de Abraão e do sacrifício de Isaac remontam a um contexto específico, com 

uma mistura singular de fatores que o elevaram ao status de “pai da fé”. Na seção 

denominada “Disposição”, ele cria quatro alternativas hipotéticas à história do 

sacrifício, em que Abraão falhou porque lhe faltou algum aspecto integral de seu 

caráter, como a fé, a confiança em Deus, ou a esperança. 

Também é notável, nos exemplos que Lippitt chama de “sub-Abraãos” 

(Lippitt, 2016, p. 24), que apenas em um deles faltou a obediência. Assim, Johannes 

está apontando que a interpretação comum, de que a história é uma exaltação da 

obediência de Abraão, não captura sua plena significância. Em outras palavras, o 

que torna Abraão grandioso não seria apenas, ou especificamente, sua obediência. 

Na verdade, seria uma combinação de fatores, que justificam sua obediência, 

mostrando a causa de sua obediência mesmo diante dessa situação. 

 



36 

Entretanto, esses fatores não são racionais, estritamente. Ainda, alguns dos 

exemplos de “sub-Abraãos” falham por se apoiarem excessivamente na razão, e 

falham em compreender exatamente a natureza do pedido que Deus faz a ele. 

Este é um dos pontos centrais da obra: a forma como a razão não é capaz 

de dar conta de certos aspectos da ética, ou da experiência humana, e ainda, a 

forma como empregar a razão nesses casos pode atrapalhar sua compreensão. 

Lippitt afirma: 

Uma parte significativa do projeto de Johannes, então, envolve apontar – 
usando Abraão como uma espécie de caso de teste – que há limitações 
para o que pode ser alcançado por uma abordagem puramente racional, 
conceitual, para vários aspectos complexos da vida e comportamento 
humanos.40 (Lippitt, 2016, p. 44, tradução nossa) 

Novamente, é importante ressaltar que isto não serve para menosprezar a 

importância da racionalidade. O que se tem em vista, nesse caso, é reconhecer as 

diversas facetas da experiência humana, da qual a razão é apenas parte. Como um 

contraponto tanto a Kant, quanto a Schopenhauer, Kierkegaard se aprofunda ainda 

mais na dimensão emocional, afetiva, do ser humano, e a forma como ela interage 

com a ética. 

Essa dificuldade da compreensão racional sobre os assuntos da fé e sobre 

esses aspectos da ética é algo frisado ao longo da obra inteira. Entre Abraão e 

Deus, mas também entre Johannes e Abraão, em que Johannes afirma que não 

consegue compreender o “passo a mais” que Abraão dá, no que ele chama de duplo 

movimento da fé (Kierkegaard, 2010, pp. 90-93). Johannes afirma, enfatizando essa 

distinção entre o conhecimento e a prática: 

Pela minha parte, sei muito bem descrever os movimentos da fé, mas não 
sou capaz de executá-los. Quando se pretende aprender a executar os 
movimentos da natação, podemos pedir que nos suspendam do tecto por 
meio de um cinto de natação; reproduz-se bem os movimentos, mas não 
está a nadar; (ibid, p. 93) 

Em outras palavras, mesmo no caso em que ele é capaz de descrever esse 

movimento teoricamente, ele não consegue realizá-lo, porque a realização desse 

movimento não se dá apenas pelo conhecimento racional, teórico, dele. Isto é, há 

outros fatores envolvidos, que vão para além da razão. 

40 No original: “A significant part of Johannes’ project, then, involves pointing up – by using Abraham 
as a sort of test case – that there are limitations to what can be achieved by a purely rational, 
conceptual approach to many complex aspects of human life and behaviour.” 

 



37 

Kant identifica esses fatores, primariamente, como sendo o interesse 

próprio, e o desejo que o indivíduo naturalmente tem em ser feliz e realizar seus 

desejos. A princípio, a religiosidade seria uma forma de alinhar os dois, na medida 

em que o interesse próprio poderia servir como um empecilho à realização da ética. 

O respeito a Deus, então, torna a realização do que é ético desejável ao indivíduo, 

logo sua felicidade se torna fazer o que é ético.  

Schopenhauer frisa que o ético deve ser buscado por si, independentemente 

dos desejos de ser feliz, e que o amor a Deus (ou ao próximo, de forma geral) deve 

permear a ética do indivíduo de forma que sua felicidade própria pode ser 

menosprezável em comparação a fazer o que é certo. Kierkegaard, desta forma, 

incorpora elementos de ambos nesse duplo movimento da fé, que consiste na 

resignação e na fé41. 

2.3 — A resignação e a fé 

A resignação parece, à primeira vista, com a proposta de Schopenhauer: 

usando o exemplo de um rapaz apaixonado por uma princesa, ele deve reconhecer 

a impossibilidade de que esse amor se concretize, isto é, “resignar” a esse amor 

(Kierkegaard, 2010, pp. 97-103). O processo é, ao mesmo tempo, doloroso e 

reconfortante, na medida em que abre mão de sua esperança terrena, concreta, mas 

encontra um consolo no transcendente. Por isso, Johannes afirma: “Na resignação 

infinita há paz e repouso e consolo na dor” (ibid, p. 102). Isto é, a resignação 

consiste em uma “reconciliação com a existência” (ibid, p. 99-100), em que o 

indivíduo transfigura sua paixão fugidia (neste caso, um amor por uma pessoa) em 

uma “expressão de um amor eterno (...) por um ser eterno” (ibid, p. 100). 

Krishek (2015, pp. 110-111) frisa que o processo de resignação não é uma 

sublimação, em que o amor por algo específico é substituído pelo amor a Deus, mas 

sim que “o amor [pela Princesa] se torna uma expressão do amor por [Deus]”42 (ibid, 

p. 111, tradução nossa, itálico do original). De acordo com ela, o rapaz passa a 

42 No original: “However, it is important to pay attention to Kierkegaard’s exact words: he does not 
claim that love A (for the princess) is substituted by love B (for God), but rather that love A becomes 
an expression of love B.” 

41 Aqui, não se pretende dizer que Kierkegaard está propositalmente incorporando a filosofia de 
ambos para a sua própria filosofia. O que se tem em vista aqui é, na verdade, ilustrar e articular as 
noções apresentadas anteriormente por meio desses autores, para ilustrar algumas das noções 
apresentadas por Kierkegaard, como uma exemplificação pedagógica. 

 



38 

reconhecer, no amor pela princesa, “um amor mais primordial” que residia nele, isto 

é, seu amor a Deus (ibid, p. 113), e isso informa sua disposição ética renovada.  

Ainda, Krishek elabora que o movimento da resignação tem, em seu cerne, 

a crença inabalável de que Deus é amor (e, por isso, o amor que o rapaz nutria pela 

princesa é preservado). Desta forma, confia na providência de Deus, isto é, que 

Deus tem em vista o melhor para ele, mesmo que “o melhor” não corresponda à sua 

felicidade (ibid, p. 112-113). Assim, o “centro de sua vida” é deslocado, de seu amor 

à Princesa para seu amor a Deus, e alinha sua própria vontade à vontade de Deus. 

Para o cavaleiro da resignação, seu amor pela Princesa toma forma quando ele ama 

a Deus, e “para ele, isso é suficiente” (ibid, p. 114). 

Desta forma, pode-se representar a perspectiva de Schopenhauer a respeito 

da fé, em certa medida, como sendo uma manifestação dessa postura do cavaleiro 

da resignação. O cerne moral do indivíduo é deslocado de sua vontade (que 

reconhece como fonte de frustração e impossibilidade) para o transcendente (onde 

seu amor e dedicação são expressos em uma forma que não pode ser frustrada). O 

amor pelo transcendente (neste caso, Deus), altruísta e desprovido dos aspectos 

mais desagradáveis do amor fugidio (por exemplo, a impossibilidade de sua 

realização), carrega consigo a disposição ética descrita por Schopenhauer, em que 

se busca fazer o que é certo, abdicando de sua felicidade no processo. 

No entanto, Johannes caracteriza este apenas como o primeiro movimento. 

O segundo seria a fé, caracterizada pela esperança e uma disposição otimista em 

relação à vida. Por isso, Lippitt coloca a fé “como a capacidade de apreciar o mundo 

finito como um presente divino”43 (Lippitt, 2016, p. 45, tradução nossa). 

A diferença entre o cavaleiro da resignação e o da fé, ainda de acordo com 

Lippitt, seria precisamente que, mesmo amando a Deus, o primeiro considera que 

tudo está perdido, enquanto o segundo preserva sua alegria, pela força da 

esperança, que seria uma crença irracional no absurdo (ibid, pp. 45-46). A forma 

como Krishek caracteriza o cavaleiro da resignação enfatiza essa diferença de modo 

mais explícito: “O cavaleiro da resignação não consegue atravessar à força sua 

incapacidade de compreender a vontade de Deus, que ele mesmo assim toma sem 

43 No original: “Here we encounter a crucial theme: faith as the capacity to appreciate the finite world 
as a divine gift, which seems to be a key aspect of Johannes’ inability to have faith.” 

 



39 

dúvidas como algo bom e amável”44 (Krishek, 2015, p. 117, tradução nossa). O 

cavaleiro da fé, todavia, seria capaz de compreender (mesmo que não de forma 

racional) a vontade de Deus especificamente como boa e amável. 

Isto é, a forma como ambos confiam em Deus difere, no sentido em que o 

resignado vê a realização de Sua vontade como discrepante à sua própria vontade, 

frustrando sua vida, enquanto o da fé confia que sua vontade e a de Deus irão 

convergir em algum ponto, levando em conta Seu amor e bondade (ibid, p. 118). 

Essa esperança parece ter um caráter irracional, que desafia a percepção imediata 

do indivíduo: no caso de Abraão, Johannes afirma que “ainda no instante em que a 

faca luzia acreditava que Deus não lhe exigiria Isaac” (Kierkegaard, 2010, p. 90), e 

ainda “acreditava por força do absurdo; pois todo o raciocínio humano há muito que 

expirara” (ibid, p. 91). 

Krishek propõe, com base nesta passagem, que o ato de Abraão se 

sustenta em uma confiança profunda em Deus, e ainda ressalta uma discrepância 

entre confiança e racionalidade (Krishek, 2015, p. 118). Isto é, apesar de estar a 

meros momentos de sacrificar Isaac, Abraão preserva sua confiança (e, ainda, sua 

esperança) de que Isaac sobreviverá de alguma forma, pela vontade de Deus. 

Ainda, Lippitt afirma: “O amor (...) sabe tudo que a experiência sabe – e mesmo 

assim confia”45 (Lippitt, 2016, p. 186, tradução nossa). Essa dicotomia entre 

confiança e racionalidade parece ser algo enfatizado em interpretações de Temor e 

Tremor, colocando a confiança como algo afetivo, em vez de racional. 

Nesse ponto, é possível ver uma abordagem alternativa, e talvez mais rica, 

do que Kant afirmou anteriormente, sobre como a religiosidade provê uma ponte 

entre a vontade, a ética e a felicidade. Diferentemente do que Schopenhauer afirma, 

a felicidade não se pauta estritamente em um egoísmo, mas na confiança em Deus, 

que transforma a perspectiva do indivíduo de forma substancial.  

Isto é, esse “movimento da ética” não seria um deslocamento da “minha 

felicidade” para “a ética”, em que o indivíduo precisa sacrificar sua felicidade para 

alcançar a ética. Em vez disso, alcançar o ético implica em uma transformação da 

45 No original: “Love, we are told, knows all that experience knows – and yet trusts.” 

44 No original: “The knight of resignation cannot struggle through his inability to understand God’s will, 
which he nevertheless undoubtedly takes to be good and loving.” 

 



40 

sua felicidade, acarretada por uma mudança da sua perspectiva sobre a realidade 

(vendo esta como presente divino), e na sua confiança na bondade de Deus. 

Aqui, não há apenas um alinhamento entre a vontade do indivíduo e a 

vontade de Deus, entendida nessa concepção como sendo a ética. Um passo a 

mais é dado, em que passa a se confiar na bondade de Deus, que acarretará no 

bem para o indivíduo, e logo em sua felicidade. Nesse sentido, mesmo que 

indiretamente, Schopenhauer e Kant podem ilustrar manifestações de um cavaleiro 

da resignação e um cavaleiro da fé, respectivamente (apesar de não se alinharem 

perfeitamente a qualquer uma das designações, e isso ser mais como uma 

ilustração pedagógica). 

Schopenhauer acredita que a ética deve ser buscada independentemente da 

felicidade do indivíduo, porque muitas vezes as duas coisas podem estar separadas. 

Todavia, Johannes afirma que a confiança na vontade de Deus transforma a 

concepção de felicidade do indivíduo, em virtude de Seu amor pela humanidade. 

Assim, Johannes afirma: “O paradoxo da fé consiste em haver uma 

interioridade que é incomensurável em relação ao exterior, mas repare-se bem que 

não é idêntica a essa primeira interioridade, é antes uma nova interioridade, o que 

não deve ser negligenciado” (Kierkegaard, 2010, p. 129). Isto é, para o indivíduo que 

se encontra no paradoxo da fé, sua relação com a ética se dá pela sua relação com 

Deus, e não o contrário, como se afirma na perspectiva hegeliana (Lippitt, 2016, p. 

111), e, ainda, é o ético que se reduz ao relativo, devido a essa nova interioridade 

(Kierkegaard, 2010, p. 130). 

2.4 — Ética como universal 

Antes de prosseguirmos, faz-se necessário elucidar a noção de ética com a 

qual Johannes dialoga. A que concepção de ética Johannes se refere, em sua 

discussão? Lippitt coloca que uma das intenções de Johannes, ao longo da obra, é 

desafiar a noção vigente da época, no contexto filosófico, de que o ético é o 

universal (Lippitt, 2016, p. 174), entendido como a noção kantiana de regras morais 

universalmente aplicáveis. Johannes afirma que o singular (isto é, o indivíduo) tem 

como “sua tarefa ética: exprimir-se sempre a si mesmo nesta tarefa, de modo a 

 



41 

relevar a sua singularidade para que se converta no universal” (Kierkegaard, 2010, 

p. 112). 

Assim, Johannes se apoia no exemplo de Abraão especificamente para 

questionar essa concepção, na medida em que Abraão exprime sua singularidade 

contra o universal (nesse caso, a ética). Ainda, a própria concepção ética poderia 

interferir negativamente no episódio de Abraão. Para ilustrar isso, Johannes 

contrasta o cavaleiro da fé com os heróis trágicos, exemplificados em Agamémnon, 

Jefté e Brutus (Kierkegaard, 2010, p. 116), que se encontram em uma situação 

similar de serem impelidos a sacrificar um filho por um dever com uma instância 

“superior” da ética, como líderes de suas nações.  

No entanto, diferente de Abraão, os três são capazes de fornecer 

justificativas, na medida em que há uma escolha concreta entre o dever particular, 

de pai para filho, e o dever com o todo, do líder para sua sociedade. Mesmo 

violando uma instância da ética, ao cometer assassinato e violar a responsabilidade 

de pai para filho, “o herói trágico permanece ainda dentro do ético” (ibid, p. 118). 

Assim, Johannes denota diferenças substanciais entre as duas figuras, 

quanto à ética: de acordo com Lippitt, o cavaleiro da resignação (que possui uma 

correspondência com o herói trágico) possui uma “qualidade reconhecivelmente 

heróica”, e pode ser “julgado como eticamente admirável”46 (Lippitt, 2016, p. 47, 

tradução nossa), e a resignação é “uma função de sua vontade” que “pode ser 

compreendida” (ibid, p. 53), em contraste ao da fé, que não pode ser compreendido, 

e é caracterizado pela discrição e introspecção. Ainda, e de forma mais importante, 

Abraão não pode ser justificado pela concepção universal de ética (ibid, p. 104). 

De acordo com Johannes,  

Não foi para salvar um povo, não foi para salvaguardar a ideia do Estado, 
que Abraão agiu, não foi para aplacar deuses enfurecidos. Pudesse aqui 
falar-se de uma divindade em fúria, e tratar-se-ia somente de uma divindade 
enfurecida contra Abraão, e todo o seu acto não estabelecia qualquer 
relação com o universal, era uma iniciativa puramente privada. Por 
conseguinte, ao passo que o herói trágico é grande pela sua virtude moral, 
Abraão é grande por uma virtude puramente pessoal. (Kierkegaard, 2010, p. 
118) 

46 No original: “The knight of infinite resignation has a recognisably heroic quality, which inheres in the 
fact that being prepared to renounce the joys and passions of finite existence for some ‘higher cause’ 
can both be recognised as requiring courage, and judged as ethically admirable.” 

 



42 

Desta forma, Abraão não encontra refúgio na ética, e ainda, buscar um refúgio na 

ética, no contexto de sua provação, o levaria a falhar: “Ora o que por hábito tenta o 

homem é exactamente aquilo que o impedirá de cumprir o seu dever, mas aqui a 

tentação em si mesma é o ético que o impedirá de cumprir a vontade de Deus” (ibid, 

p. 118). 

Essa colocação parece estranha, e um leitor mais cético poderia questionar 

se isso seria, realmente, uma boa ideia, na medida em que o tópico é sacrifício 

humano. Em outras palavras, isso só parece piorar o caso de Abraão, no que diz 

respeito a formar uma imagem proveitosa da ética. Afinal de contas, não seria 

desejável que a consciência ética de um indivíduo sirva como um discernimento, que 

o faz considerar melhor se deveria ou não fazer algo, tal como Kant propõe? 

Johannes usa isso para dois propósitos: criticar uma concepção de ética que 

enfatiza o “desfecho” (Kierkegaard, 2010, p. 121-122), ignorando o aspecto 

introspectivo, afetivo, do evento para focar estritamente “no que aconteceu” e que 

Abraão passou no teste mesmo que não tenha sacrificado seu filho (Lippitt, 2016, p. 

108-109). Em outras palavras, a aparente convicção de Abraão não deve ser levada 

em conta, em uma discussão ética, se ele acabou por não fazer o sacrifício?  

Assim, Johannes tem em vista criticar os que ignoram a dificuldade da 

questão, isto é, que Abraão parecia estar resoluto em sacrificar seu filho, mesmo 

que isso não tenha acontecido no fim das contas. Nessa concepção, irrefletida, a 

história de Abraão não problematiza sua convicção, na medida em que estaria 

aparentemente realizando a vontade de Deus, e “dá tudo certo”, por assim dizer, 

porque Deus muda de ideia no fim das contas, e o assassinato volta a ser algo 

imoral. Há um problema ético evidente aqui, que Johannes não aceita como uma 

interpretação válida. 

Mas então, qual é a concepção de ética que Johannes propõe? Seria uma 

teoria do comando divino, em que a ética se reduz à vontade de Deus, estritamente? 

Que a ética é relativizada, e que o certo e o errado dependem apenas da vontade de 

Deus, tal como em uma das opções do Dilema de Eutífron? 

Enquanto esta interpretação é possível, e alguns são parciais a ela, talvez 

essa seja uma forma reducionista de se interpretar o texto. De acordo com Lippitt, os 

 



43 

“sub-Abraãos” ilustram como não é apenas a obediência que torna Abraão um 

cavaleiro da fé, na medida em que todos eles obedeceram ao comando, mas 

falharam por outros motivos (Lippitt, 2016, p. 160). Enquanto Johannes de fato 

propõe uma nova interioridade em que a relação do indivíduo com a ética se dá por 

meio de Deus, isto é, que a ética se submete à vontade de Deus, é importante 

investigar a significância dessa relativização da ética. 

Afinal, Johannes afirma que, a partir disso, “não se conclua (...) que o dever 

tem de ser suprimido, antes recebe uma expressão inteiramente diferente” 

(Kierkegaard, 2010, p. 130). Isso parece insinuar que a ética não deixa de existir, 

mas é recontextualizada de alguma forma para o indivíduo, tal que ele passa a 

interpretá-la de forma nova. A maneira como a religiosidade transforma a ética é um 

tema recorrente na obra, e um ponto chave de interpretação. 

Nesse sentido, um ponto frequentemente discutido, e que é central ao livro, 

é a noção de “suspensão teleológica do ético” (ibid, p. 111). Isto é, pensando a ética 

como o universal, que serve como o télos para o singular (ibid, p. 112), a suspensão 

teleológica do ético consiste, de acordo com Lippitt, em questionar se há uma 

instância maior que a ética, a qual se pode apelar (Lippitt, 2016, p. 97). Em outras 

palavras, a vontade de Deus seria uma instância maior, com um télos maior, capaz 

de suspender a “instância menor” do ético, em favor de sua própria vontade (ibid, p. 

109). 

É importante notar que a transgressão da ética não diz respeito estritamente 

a um caso onde, por exemplo, matar seja permitido pela vontade de Deus. Mais 

tarde em sua obra, Johannes levanta o ponto de que “uma ética que ignora o 

pecado é uma paixão completamente ociosa, mas se valida o pecado, exceder-se-á 

[por esse facto] a si própria” (Kierkegaard, 2010, p. 162). Isto é, a ética não pode 

abarcar a experiência humana plenamente, colocando-se como um ideal que 

raramente é seguido à risca. Assim, a criação da ética implica a consciência do 

antiético e, ainda, da inadequação do ser humano perante o ético (Green, 1993, p. 

194 apud Lippitt, 2016, pp. 201-202). 

Na proposta de Johannes, então, a ética não pode incluir o antiético sem se 

contradizer, ou se exceder. A respeito disso, ele elabora da seguinte forma: “Assim 

que o pecado surge, a ética afunda-se, e precisamente no arrependimento; pois que 

 



44 

o arrependimento é a expressão ética superior, mas nessa qualidade é precisamente 

a autocontradição ética mais profunda” (Kierkegaard, 2010, p. 161).  

Isto é, estritamente pela concepção de senso comum da ética, não há 

espaço para o arrependimento ou para redenção, na medida em que isso seria uma 

instância onde a ética “excede a si mesma”. Haveria espaço apenas para a justiça, 

onde pode-se observar frequentemente a elaboração de sistemas como o Código de 

Hamurabi, que concebe “olho por olho, dente por dente”, a noção humana de justiça 

como retribuição e quitação de dívidas na mesma medida. 

É a partir disso que a religiosidade (especificamente cristã, na tradição que 

Johannes e Kierkegaard trabalham) oferece uma concepção mais ampla de ética, 

que abarca o pecado e o perdão, e formas de reinserir o indivíduo de volta à ética. 

De acordo com Lippitt: “(...) uma ética com pecado (e perdão) em seu cerne é uma 

quebra radical com éticas concebidas de outra forma: que tal ética é uma ética que 

‘vai além de si’”47 (Lippitt, 2016, p. 203, tradução nossa). Desta forma, uma 

concepção possível da “suspensão teleológica da ética”, por parte da instância maior 

(Deus), seria a possibilidade de perdão e redenção. 

Hannay, por sua vez, define a suspensão teleológica da ética como a 

preservação da ética em algo maior, com outra fonte, identificada como a vontade 

divina (Hannay, 2015, p. 13). Assim, ele afirma:  

“O telos mais elevado em que a ética é preservada é o fundamento de todas 
as coisas, e ações expressando esse fundamento não podem mais ser 
adequadamente identificadas em maneiras associadas com reciprocidade e 
a Regra de Ouro”48 (ibid, p. 13, tradução nossa). 

Novamente, há a ideia de como a religiosidade transforma a concepção de ética e 

justiça encontradas no senso comum. Mesmo no contexto do Judaísmo, do qual a 

história de Abraão é oriunda, por vezes encontra-se a interpretação de que o que 

Deus realmente pretendia transmitir a Abraão é que Ele não precisava de sacrifícios, 

diferente de outras tradições religiosas de sua época. 

48 No original: “The higher telos in which the ethical is preserved is the ground of all things, and actions 
expressing that ground can no longer be adequately identified in ways associated with reciprocity and 
the Golden Rule” 

47 No original: “(...) an ethic with sin (and forgiveness) at its heart is a radical break with ethics as 
otherwise conceived: that such an ethic is an ethic that ‘goes beyond itself’” 

 



45 

No contexto religioso, o sacrifício, caracterizado pelo derramamento de 

sangue animal ou humano, é frequentemente associado à “honra aos deuses”, seja 

como uma forma de se pagar pelos pecados, seja como uma forma de barganhar 

por favores divinos. Assim, a história do sacrifício de Isaac seria uma quebra com 

essa tradição religiosa tão comum à época, e é possível extrair significâncias 

adicionais a partir desse ponto. 

Levando em conta interpretações especificamente cristãs do texto, em que 

acredita-se haver paralelos entre Isaac e Jesus, este aspecto do texto toma uma 

dimensão adicional:  

“(...) porque a maturação da fé que a provação simboliza é precisamente 
uma mudança para uma concepção de Deus que está disposto a derramar 
seu próprio sangue, em vez de ansioso para derramar o sangue de outros 
(...)”49 (Mulhall, 2001, p. 383 apud Lippitt, 2016, p. 204, tradução nossa) 

Assim, tanto na tradição judaica, quanto na cristã, parece haver a possibilidade de 

interpretar o evento como uma transição dos costumes e tradições éticas da época. 

Ainda, oferece uma noção alternativa à religiosidade da época, em que, em vez dos 

fiéis oferecerem sacrifícios para se preservar o status quo, ou para que haja a 

reconciliação do fiel com o divino, o próprio Deus interfere na realidade, a fim de 

transformá-la em algo melhor. 

Historicamente, pode-se ver uma transição notável do pensamento humano, 

no que é chamado de “Era Axial”, identificado como um contexto de grande 

desenvolvimento intelectual, filosófico e religioso, que transformou 

consideravelmente noções de ética e religiosidade (Hick, 2018, pp. 69-71). A partir 

desse período, verificou-se uma transição em que várias religiões começaram a 

enfatizar uma preocupação mais dirigida à ética, de caráter mais introspectivo. 

À primeira vista, essa caracterização de Johannes e por parte de seus 

intérpretes condiz com a perspectiva da religiosidade pós-axial, em que essa 

interação renovada com o transcendente induz uma transformação de visão de 

mundo com consequências éticas, dentre elas, a capacidade de redenção e uma 

disposição introspectiva (ibid, p. 71). No entanto, ela difere no que diz respeito à 

rejeição da realidade material em favor de uma realidade transcendente 

49 No original: “(...) for the maturation of faith that the ordeal symbolizes is precisely a shift towards a 
conception of God as willing to shed his own blood rather than eager to spill the blood of others (...)” 
 

 



46 

infinitamente melhor: como afirma Johannes, Abraão tinha esperança neste mundo, 

“para esta vida”, e acreditava no cumprimento da promessa de Deus para sua vida 

presente (Kierkegaard, 2010, pp. 71-72). Ainda, Johannes enfatiza a boa-disposição 

com que o cavaleiro da fé encara a realidade presente, graças à transformação de 

sua perspectiva de vida, enquanto “as fés pós-axiais têm sido tipicamente negativas 

e, nesse sentido, pessimistas” (Hick, 2018, p. 94). 

2.5 — Conclusão 

Desta forma, é possível verificar em Kierkegaard vários aspectos em que a 

religiosidade e a ética interagem. A concepção de Johannes parece destacar formas 

como as concepções kantiana e hegeliana, vigentes em sua época não são 

inteiramente adequadas para uma plena visão da ética.  

O foco excessivo na racionalidade, por parte dessas tradições, acabou 

falhando em identificar a disposição afetiva que interfere de forma substancial na 

experiência humana da ética. Ainda, a perspectiva religiosa de Johannes enfatiza a 

confiança e a esperança como aspectos integrais para uma construção plena da 

ética, aqui entendida em seu sentido mais amplo. 

Ainda, levando em conta a Era Axial como um evento que redefiniu várias 

concepções e preocupações éticas e religiosas, a proposta de Johannes abarca a 

dimensão transformativa que a religiosidade é capaz de exercer na ética, por meio 

da introdução do perdão, da redenção e da reconciliação à ética. Retomando o 

Dilema de Eutífron, é possível dizer, no mínimo, que a religiosidade afeta a forma 

como a humanidade interage com a ética, na medida em que esta se transforma. 

Isto é, a ética é suspensa em um télos superior, que seria a vontade de 

Deus, mas a forma como o ser humano concebe essa vontade de Deus amplia a 

forma como compreende a ética. O indivíduo pode ser reinserido na ética por meio 

da religiosidade, pode preservar uma esperança mesmo diante do sofrimento, pode 

considerar mais seriamente a possibilidade do perdão, e do amor como fonte para 

sua ética em termos práticos. 

Ainda, o indivíduo identifica que, por si, é incapaz de alcançar o ético, e que 

precisa de auxílio. Neste caso, o auxílio é representado como o divino, mas essa 

disposição de uma necessidade para fora de si é capaz de nutrir, no indivíduo, 

 



47 

valores de suma importância para uma vida social, a saber, a confiança e a 

boa-vontade. Enquanto uma ética estritamente racional, como a de Kant, tende a 

colocar o respeito à Regra de Ouro como seu cerne, e a necessidade de códigos e 

leis, a falta de espaço para a confiança além do interesse próprio (isto é, “não irei 

prejudicar os outros porque não quero ser prejudicado”) cria uma base instável, que 

gira em torno de se aproveitar do egoísmo humano com uma dissuasão coativa. 

É por isso que Schopenhauer afirma que a proposta de Kant serve como 

“um guia útil para a criação de um Estado”50 (Schopenhauer, 2010, pp. 555-556). No 

entanto, com essa noção, parece se perder de vista uma dimensão essencial da 

ética, como a boa-vontade, a confiança e o amor, que são recuperados em 

Kierkegaard. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

50 No original: “But clearly this leaves the desire for well-being, i.e. egoism, as the source of this ethical 
principle. This would be an excellent foundation for a theory of the state but it does not work as a 
foundation for ethics.” 

 



48 

CAPÍTULO 3 — COMPARAÇÕES ENTRE OS DOIS TEXTOS ANALISADOS 

3.1 – Pontos em comum entre Kant e Kierkegaard, nas obras analisadas 

Diante do que foi discutido até aqui, ao longo dos capítulos anteriores, 

passaremos a agregar os pontos levantados pelos dois autores, e articulá-los de 

forma a montar um panorama dos possíveis elementos que relacionem a 

religiosidade e a ética, na concepção de ambos. Primeiro, serão expostos os pontos 

em que convergem. Depois, onde discordam, e a causa e significância dessa 

discordância para a discussão. Por fim, uma síntese desses elementos será feita, de 

forma a elucidar tópicos que apontem para essa relação, pelas diferentes 

abordagens de ambos. 

Para começar, é comum que Kant e Kierkegaard sejam apresentados como 

filósofos inteiramente contrários. Nas palavras de Perkins, “um é racional e o outro é 

irracional, (...) que um fala simplesmente de dever e o outro fala sobre dever em 

relação a Deus, que um é secular e o outro é teológico”51 (Perkins, 1981, p. 43, 

tradução nossa). Todavia, essa é uma visão demasiado reducionista de ambos, e 

alguns até apontam uma certa continuidade entre eles. De acordo com Mooney: “em 

uma variedade de pontos, suas perspectivas convergem”52 (Mooney, 1991, p. 106, 

tradução nossa). 

Um dos pontos mais notáveis em que concordam é a imperfeição do ser 

humano, expressa em sua existência falha, que tende ao pecado e à transgressão 

da moral. Enquanto isso é articulado claramente na noção de “mal radical”, em Kant, 

isso parece ser um pressuposto no texto de Johannes, quando coloca que a 

afirmação da ética leva, naturalmente, a uma consciência do pecado — a realidade 

concreta de que o ser humano é incapaz de fazer jus ao ideal ético. 

Ainda, apesar dessa “visão pessimista,” por assim dizer, os dois não abrem 

mão de uma possibilidade de “salvação” para a humanidade, no sentido de guiá-los 

52 No original: “One might assume that these two moralists [i.e. Kant e Kierkegaard]—one a champion 
of Reason, the other a celebrated ‘irrationalist’—could only meet as adversaries. This is far from true. 
On a number of counts their perspectives converge.” 

51 No original: “Usually it is assumed that the contrasts between Kant and Kierkegaard are entire, (...) 
that one is rational and the other is irrational, that one argues for a universalist ethic and the other 
maintains a subjectivistic and individualist ethic, that one talks simply about duty and the other talks 
about duty to God, that one is secular and the other is theological, that one insisted that the language 
of morals was public and the other insisted upon the incommunicability of our deepest moral 
convictions.” 

 



49 

de volta à ética. Essa possibilidade se encontra por via da religiosidade, que, para 

ambos, expande a concepção de ética. Por um lado, Kant identifica na religião uma 

força motivadora para o bem, que é capaz de convencer a sensibilidade humana e 

trabalhar com sua fragilidade onde a razão não consegue. Por sua vez, Johannes 

frisa a possibilidade de redenção, que a ética, racionalmente concebida, parece 

incapaz de trazer por si. Ainda, ambos parecem aceitar a possibilidade de uma 

assistência divina, capaz de auxiliar a humanidade nesse objetivo. 

Todavia, ambos parecem convergir no sentido de que, para o ser humano, a 

razão não é o suficiente para guia-lo à ética, na medida de sua frágil existência, 

carregada de sensibilidades e inclinações. Talvez a abordagem de Johannes seja 

mais enfática a respeito disso, mas mesmo Kant reconhece isso como sendo a 

experiência humana concreta, e ele faz uma série de concessões a respeito da ética 

em uma realidade prática. 

Ainda, os dois autores colocam uma imagem ideal de conversão, de um 

exemplar paradigmático. Kant coloca o homem com a disposição de um escravo, 

que nutre secretamente um ódio pela lei, que obedece apenas por obrigação, em 

contraste ao verdadeiro convertido, que encontra sua alegria no cumprimento da lei, 

que transformou profundamente sua perspectiva. Isso se assemelha, em certa 

medida, às imagens do cavaleiro da resignação e do cavaleiro da fé: enquanto o 

primeiro “se resigna” à vontade de Deus, passando a viver sem esperança, na 

medida em que é incapaz de compreender Sua vontade, o segundo preserva sua 

felicidade, porque confia plenamente em Deus e em Sua vontade, tomando-a como 

fonte para sua própria felicidade. 

Em ambos os casos, percebe-se uma mudança radical na disposição interna 

do indivíduo. Essa interioridade é outro aspecto que compartilham: para Johannes, o 

caso de Abraão é marcado pela sua incapacidade de se comunicar, ou mais 

especificamente de se fazer entender. O dilema que enfrenta não pode ser 

justificado ou articulado, e não encontra refúgio nos termos da ética. Ainda, sua 

relação com Deus possui uma intimidade, em que é capaz de se comunicar 

diretamente com Ele, em vez de ser mediada por terceiros. 

De forma similar, para Kant, a compreensão do dever é algo interior ao 

indivíduo, que não pode ser efetivamente ordenada a ele por forças externas sem 

 



50 

acabar se fragilizando. Isto é, se a lei não vem de dentro, e não é compreensível à 

razão do indivíduo, então ela é passível de ser questionada ou contornada, e 

sobreposta à força das inclinações ou do interesse próprio. O processo que o 

indivíduo deve passar para se aderir ao seu dever é interno, e seu dever vem de sua 

razão, também interna a si. 

Ademais, e talvez o mais notável para os fins deste trabalho, os dois autores 

enxergam na religiosidade uma capacidade profundamente transformadora: uma 

transformação interna, de sua compreensão da realidade, do seu modo de 

valoração, da significância do dever e de sua finalidade, e da sua própria convicção 

na realização do dever. Enquanto ambos enxergam nessa relação entre religião e 

ética uma conciliação entre o dever e a felicidade, também apontam que a felicidade 

é transformada, mediante o contexto religioso. Isto é, em vez de essa conciliação se 

dar no sentido de um meio termo, ela na verdade seria mais como uma correlação 

entre ambos, que antes não existia, ou eram pensados como mutuamente 

exclusivos. 

Desta forma, ambos parecem enxergar a experiência religiosa como sendo 

capaz de cultivar, na natureza humana, uma disposição ao bem. Enquanto 

acredita-se que o ser humano é capaz de fazer o bem, que possui uma consciência 

e uma noção básica de ética, ambos colocam que a religiosidade é capaz de 

expandir essa base ética, de forma a incluir um modelo que tende-se a ver como 

mais admirável. Isto é, supondo que a chamada “Regra de Ouro” seja o senso 

comum ético, a religiosidade adiciona camadas que vão para além dela, como amar 

até mesmo aos seus inimigos, dar a outra face, abrir mão de seus bens materiais, e 

assim por diante. 

Seja pelos textos e a significância mais profunda que pode ser extraída 

deles, seja pelo exemplo providenciado por Cristo como um paradigma da ética, a 

religiosidade é vista por ambos como uma forma efetiva de transmitir esses valores. 

Ainda, serve como um apoio à ação moral efetiva, na medida em que sustentam a 

esperança do indivíduo em alcançar esse ideal, adicionam a possibilidade do perdão 

e da reconciliação. Enquanto essas dimensões não são necessárias para a 

existência da ética, elas a favorecem de forma substancial, na experiência humana. 

 



51 

Todavia, mesmo diante dessas semelhanças, há divergências notáveis no 

pensamento dos dois a respeito desse assunto. 

3.2 – Pontos de divergência 

O ponto de discordância mais óbvio, amplamente tratado na bibliografia 

secundária, é que Kant faz uma correspondência excessivamente forte entre a ética 

e a religião, de forma a borrar suas delimitações. Em outras palavras, Kant parece 

defender que aquilo que não é ético também não pode ser autenticamente religioso, 

posição claramente expressa no seu tratamento da história do sacrifício de Isaac. 

Assim, há a forte impressão de que ele está tentando reduzir a religião à ética, em 

que a religiosidade gira em torno de sustentar a ética, e as partes da religião que 

não fazem isso estão cometendo algum engano, ou não são religiosas. Nas palavras 

de Perkins, “Kant legisla de uma posição ad hoc o que pode contar como religioso”53 

(Perkins, 1981, p. 59, tradução nossa). Isto é, do ponto de vista kantiano, o que 

conta como religioso é apenas aquilo que expressa algum valor ético, e o que 

expressa algum valor aparentemente imoral não pode ser religioso. 

Kierkegaard, por sua vez, enfrenta a dificuldade diretamente, de forma a não 

relevar a história do sacrifício como um erro, e assim extrai dimensões significativas 

da experiência religiosa e suas implicações na ética. Enquanto Perkins propõe que 

Kierkegaard está defendendo uma espécie de teoria do comando divino (ibid, p. 56), 

isso seria uma interpretação reducionista: como foi apontado anteriormente, a 

obediência estrita ao comando divino (tal como Kant propôs) é sempre presente nas 

figuras dos “sub-Abraãos,” que falharam mesmo assim. 

É possível defender que Kant estava propondo, efetivamente, uma teoria do 

comando divino, em termos práticos. Mas, como foi mencionado anteriormente, há a 

ressalva de que o comando divino deve ser discernido de acordo com a consciência 

moral do indivíduo, para separar o comando divino de alguma inclinação egoísta ou 

de uma ilusão diabólica. Aqui, volta-se ao que Perkins se referiu, em relação ao que, 

para Kant, “conta como religioso.”  

Kierkegaard, em contrapartida, enfatiza que a obediência de Abraão é 

marcada por uma variedade de emoções que o predispõe a confiar e ter esperança 

53 No original: “Kant legislates from an ad hoc position what can count as religious.” 

 



52 

em Deus, mesmo diante dessa situação. Ambos defendem a importância de um 

disposição ética interna, em vez de uma disposição meramente estética, mas em 

Kant isso parece residir na razão, enquanto em Kierkegaard, envolve um aspecto 

mais amplo da experiência humana, incluindo aspectos como a confiança, o amor e 

a afetividade, que vão para além da razão. 

Dentre os escritos pessoais de Kierkegaard, ele apresenta um quinto 

“sub-Abraão”, que afinal de contas faz o sacrifício, matando Isaac (Kierkegaard, 

1983, pp. 270-271). Após ser repreendido por Deus por ter persistido mesmo depois 

de ser instruído a parar pelo anjo, Abraão se justifica: ou ele deveria interpretar a voz 

do anjo como tentação para não cumprir a vontade de Deus, ou que a voz que 

mandou ele sacrificar era a voz do tentador. Furtak destaca, nesse versão alternativa 

de Abraão, sua incapacidade em discernir qual é o verdadeiro comando divino, e 

que não sabe o que está fazendo (Furtak, 2015, p. 161).  

Sua percepção, desprovida da fé robusta que possui em Deus, o leva a 

obstinadamente realizar o primeiro comando, tratando o segundo como tentação. 

Aqui, novamente pode-se perceber como a racionalização da vontade de Deus, 

misturada a uma incapacidade de confiar e discernir, acabou levando essa versão 

alternativa de Abraão a falhar. 

Green coloca que, na perspectiva de Kant, o ser humano possui uma 

liberdade em agir de forma imoral de modo que não pode ser racionalmente 

condenado. Assim, a religiosidade provê à razão “uma necessidade racional onde 

(...) nenhuma existe”54 (Green, 2011, p. 101, tradução nossa). Isto é, a razão não 

consegue forçar o indivíduo a aceitar a prioridade da moral, e ainda essa prioridade 

“desafia uma justificação racional estrita”55 (ibid, p. 100-101, tradução nossa), que é, 

então, suplementada por crenças religiosas.  

Assim, enquanto ambos reconhecem que a religiosidade está para além da 

razão, de forma que não pode ser reduzida a essa, Kant frisa a importância de 

regrar a experiência religiosa dentro dos parâmetros da razão, como um auxílio a ela 

no cumprimento da ética. De acordo com Green: “a graça [divina] entra para prover 

55 No original: “But the priority of moral reason nevertheless defies strict rational justification.” 
 

54 No original: “That would be to find rational necessity where, as I have said, none exists.” 

 



53 

uma fundamentação racional para o que, de outra forma, parece irracional”56 (ibid, p. 

112, tradução nossa). 

Em contrapartida, Johannes insiste que a religião é capaz de transcender a 

ética, e desta forma inclui um aspecto que vai para além da razão ou da capacidade 

humana. Com o exemplo da história de Agnete e seu relacionamento com tritão 

(Kierkegaard, 2010, pp. 157-163), ele estabelece um paralelo com a história de 

Abraão: ambos saem do universal, colocando sua singularidade acima do universal, 

e só podem retornar a ele “por força de ter entrado em relação absoluta com o 

universal enquanto singularidade” (ibid, p. 161). 

Para Green, Abraão e o tritão são “expressões positiva e negativa do 

mesmo problema,” em que “ambos suspenderam o ético, um por obediência e o 

outro pelo pecado, e ambos só podem ser salvos por uma relação direta, supraética 

com Deus”57 (Green, 2011, p. 172, tradução nossa). Isto é, diferente de Kant, 

Johannes parece enxergar no pecado uma afirmação da condição singular de cada 

indivíduo, e a relação com Deus é “supraética”. Enquanto ele não renega a ética, 

parece haver aqui uma imagem de que ela não se adequa plenamente à experiência 

humana, de tal forma que apenas uma suspensão da ética, por meio de Deus, é 

capaz de efetivar a redenção humana em meio às suas transgressões. 

Kant vê na religião uma forma de motivar racionalmente o ser humano a 

persistir na ética, que se afirma como algo em que o indivíduo deve se adequar, tal 

como em uma relação do “singular com o universal". Johannes coloca a esperança 

religiosa como algo irracional, que se pauta no absurdo, e que se sobrepõe à ética 

no sentido de ser capaz de redimir o indivíduo e salvá-lo de seu pecado. 

De acordo com Green,  

reconhecer nossa pecaminosidade significa reconhecer nossa inabilidade 
em viver à altura das exigências do domínio da ética; reconhecer Cristo 
significa reconhecer que essas exigências, mesmo assim, devem ser 

57 No original: “What Kierkegaard is letting us know here, is that Abraham and the merman are 
counterparts, positive and negative expressions of the same problem. Both have suspended the 
ethical, one by obedience and one by sin, and both are saved only by a direct, supraethical 
relationship to God.” 

56 No original: “Grace enters to provide a rational grounding for what might otherwise appear 
irrational." 

 



54 

atendidas, com a ajuda de um poder maior que o nosso58 (Green, 2001, p. 
386, apud Lippitt, 2016, p. 205, tradução nossa) 

Enquanto essa interpretação também pode servir para Kant, este parece toma-la em 

um sentido mais psicológico, motivacional, ou simbólico. Em outras palavras, Kant 

não assume concretamente a existência de Deus como um fator, apenas o que essa 

possibilidade pode fazer para a razão humana, como fundamentar racionalmente a 

ética. Por isso, quando a religião sai do âmbito ético, Kant a rejeita terminantemente, 

como no caso de certas religiões históricas. Johannes, por sua vez, parece aceitar a 

afirmação do conteúdo metafísico da religiosidade, mesmo que vá para além das 

delimitações da razão, no sentido kantiano. 

Além disso, em uma interpretação alternativa da suspensão teleológica da 

ética, Mooney a interpreta como “um terrível impasse onde requerimentos 

inescapáveis entram em conflito (...) uma provação da razão que deixa um indivíduo 

sem o conforto de certeza moral ou orientação definitiva,” e ainda “o que é suspenso 

para Abraão é o poder da ética para guiar claramente ou justificar”59 (Mooney, 1991, 

p. 80, apud Lippitt, 2016, p. 166, tradução nossa). Tanto na interpretação de Green, 

quanto na de Mooney, pode-se perceber a concepção de que a ética não se adequa 

plenamente à realidade concreta, no sentido de que há ocasiões onde ela é incapaz 

de guiar o ser humano perfeitamente, seja no caso de um impasse, seja na 

realidade do pecado. 

Nesse sentido, Lippitt ressalta que Johannes está questionando a noção de 

“ético como universal". De acordo com ele, “nem a lei moral, nem as leis de qualquer 

sociedade são divinas: ambas as suposições, para Johannes, são formas de 

idolatria”60 (Lippitt, 2016, p. 160). Em uma colocação pertinente de Perkins, em 

relação a isso, “o fato é, para Kierkegaard, a ética de Kant é a verdade sobre a 

60 No original: “Yet it is surely true that one point of Fear and Trembling is indeed to place under 
scrutiny the idea that ‘the ethical is the universal’. Neither the moral law nor the laws of any given 
society are divine: both assumptions, for Johannes (and Kierkegaard), are forms of idolatry.” 

59 No original: “a terrible deadlock where inescapable requirements clash … an ordeal of reason which 
leaves an individual without the comfort of moral assurance or definitive guidance. (...) what gets 
suspended for Abraham is the power of ethics to clearly guide or justify.” 

58 No original: “Acknowledging our sinfulness means acknowledging our inability to live up to the 
demands of the ethical realm; acknowledging Christ means acknowledging that those demands must 
nevertheless be met, with help from a power greater than our own.” 

 



55 

situação moral do homem a não ser que o caso de Abraão mostre o contrário”61 

(Perkins, 1981, p. 54, tradução nossa). 

Isto é, no fim das contas, a situação moral do ser humano não é 

adequadamente descrita pela noção de que o ético é o universal. Frequentemente, o 

ser humano se remove do universal pelo pecado e pela transgressão, e a única 

possibilidade de retorno é por meio de uma intervenção divina, que possibilita a 

redenção. Enquanto Kant também concebe que o aspecto de redenção do ser 

humano na religião é importante para motivá-lo à ação ética, ele ressalta a cada 

passo que a redenção efetiva se dá por ação individual, na medida em que o ser 

humano deve ser digno dela. 

3.3 – Como a religião pode contribuir para a compreensão da ética na experiência 

humana? 

Assim, levando em conta as ideias de ambos, onde convergem e divergem, 

podemos montar um panorama mais rico da natureza da religiosidade diante da 

experiência humana da ética. Deve-se notar, todavia, que não se pretende defender 

a realidade metafísica de qualquer crença religiosa, por exemplo, a existência de 

Deus. O interesse primordial deste trabalho é verificar como o fenômeno religioso é 

capaz de interagir com a concepção humana de ética, e as formas em que aquele 

influenciou esta. 

Em primeiro lugar, é pertinente levantar a colocação de Green, a respeito da 

perspectiva de Kant, que a ética concebida como dever não possui fundamentação 

racional (Green, 2011, p. 100-101). Assim, tal como Kant coloca em Religião, “uma 

comunidade ética só pode pensar-se como um povo sob mandamentos divinos” 

(Kant, 1992,  p. 105). A religiosidade provê ao dever ético uma fundamentação 

racional e uma inteligibilidade, por meio do exemplo — como é o caso da figura de 

Cristo — e do apelo às sensibilidades, fragilidades e inclinações humanas. 

Em segundo lugar, tanto para Kant, quanto para Kierkegaard, a religiosidade 

expande a ética, na medida em que introduz noções que não são acessíveis à 

razão. Por exemplo, como foi apontado anteriormente em Schopenhauer, a noção 

de vida ideal cristã, de doar seus bens e amar seus inimigos, não parece 

61 No original: “The fact is, for Kierkegaard, Kant's ethics is the truth about man's moral situation 
unless the case of Abraham shows otherwise.” 

 



56 

particularmente racional. Ainda, é interessante notar que esses ideais são 

tipicamente oriundos de tradições religiosas, e é possível encontrar uma variedade 

de outros exemplos religiosos além do cristianismo, que encontram valores éticos 

que similarmente desafiam o senso comum ou racional, como o budismo, o taoísmo 

ou o confucionismo. Assim, por mais que seja possível alcançar esses valores por 

outras vias, é notável que isso se deu, ao longo da história, por meio de religiões. 

Ainda, há a noção que Kierkegaard enfatiza: a incapacidade da ética em 

lidar apropriadamente com a realidade humana, isto é, o pecado e a transgressão da 

ética. A religiosidade, assim, adiciona a possibilidade de redenção e reconciliação, 

além das medidas estritamente punitivas que se concebem na legislação de um 

Estado, por exemplo. 

Tanto Kant quanto Kierkegaard reconhecem os limites da capacidade 

humana diante do ideal ético. Por um lado, Kant afirma que a ética e a religião são 

independentes, na medida em que a ética é acessível internamente ao indivíduo, 

como um produto de sua razão. No entanto, o ser humano dificilmente é capaz de 

justificar obediência à ética como dever, diante de suas inclinações e de sua 

experiência sensorial, e a religião contribui substancialmente para essa 

compreensão. 

Por sua vez, Kierkegaard enfatiza o papel que o pecado exerce na sua 

experiência. Diferente de Kant, ele se apoia mais fortemente em vários aspectos da 

sensibilidade humana para sustentar a fé singular de Abraão, como exemplo 

paradigmático de pai da fé. Vários desses aspectos parecem vir em contramão à 

racionalidade: a crença pelo absurdo, a confiança, a esperança e o amor. De fato, 

esses aspectos são fundamentais para a experiência religiosa como é concebida 

tipicamente. 

Assim, Kant parece abordar a questão por uma via mais pragmática, em que 

a ética deve ser racionalmente sustentada pela religiosidade, enquanto Kierkegaard 

parece colocar que a religiosidade está além do alcance da razão, em certos 

aspectos. Enquanto ambos evitam reduzir a religiosidade à ética, isso é um aspecto 

saliente no texto de Kierkegaard, enquanto Kant toma uma abordagem mais 

conciliadora. 

 



57 

Enquanto é possível apontar para exemplos históricos do abuso da religião, 

principalmente da religião como organização política, para fins antiéticos (algo que o 

próprio Kant aponta), mesmo assim é difícil negar que a religiosidade 

frequentemente se mescla na compreensão humana de ética. Talvez seja por isso 

que Kant busca enfatizar a participação da razão na religiosidade, a fim de evitar 

abusos nesse sentido, e é uma abordagem prudente a se seguir. 

Todavia, a abordagem de Kierkegaard mostra também, por outra via, que 

valores religiosos podem ser compatíveis com uma ética positiva, mesmo quando 

são “irracionais”. Seu foco na imperfeição humana, na busca por redenção e um 

modo de vida melhor são exemplos disso, claramente expressos no ideal de vida 

cristão apontado por Schopenhauer, e em geral são tidos como as preocupações 

centrais da vida religiosa.  

Ainda, seu foco ressalta outro aspecto fundamental da vivência ética 

humana, a saber, a confiança que Abraão tem em Deus, sem a qual seria incapaz 

de amá-lo, ou fazer sua vontade. Isto é, considerando a relação mais direta que 

Abraão tem com Deus (em contraste a formas mais contemporâneas, que são 

mediadas e indiretas), a disposição que Abraão demonstra ao confiar em Deus para 

além da razão, expressa um exemplo importante de confiança, que é de suma 

importância para a vivência em comunidade. Em outras palavras, a fé em Deus é o 

exemplo mais extremo do tipo de confiança mais mundana que se exerce em um 

meio social comum, e a religiosidade tende a nutrir esse tipo de confiança, advinda 

de uma boa-disposição e fé no outro. 

Além disso, cabe ressaltar a dificuldade de se fundamentar a ética. 

Enquanto muitas críticas contemporâneas à ética religiosa, ou a passagens bíblicas 

controversas (como o sacrifício de Isaac), tendem a destacar uma certa 

incompatibilidade entre essas tradições e o ideal contemporâneo de ética, esse ideal 

não é algo “dado” na humanidade. Em outras palavras, muitas das coisas que se 

têm contemporaneamente como indefensáveis, como a escravidão, o racismo, a 

desigualdade, dentre outros, já foram defendidos por figuras intelectuais eminentes, 

como Aristóteles ou Schopenhauer, ou foram observados em práticas como o 

racismo científico. 

 



58 

Desta forma, enquanto a religiosidade talvez não seja a única forma de se 

fundamentar uma ética, é notável que ideais éticos sejam frequentemente expressos 

em tradições religiosas. Em vários casos, podem se dar de forma a questionar o 

status quo vigente de sua época e repensar seus valores, além de prover esperança 

e sensibilidade.  

De forma preliminar, é possível apontar que a ética se dá por uma longa, 

histórica e complexa interação entre a religiosidade, a filosofia, e variadas formas de 

se articular a experiência humana, seu sofrimento, sua inadequação, mas também 

sua esperança e seus anseios. Kierkegaard ressalta essa dimensão da experiência 

humana, enquanto Kant busca enxergar uma aplicação mais concreta dessa 

interação entre ética e religião, tal que sirvam à razão no que falta a esta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 

CONCLUSÃO 

Ao longo do trabalho, buscou-se expor os textos Temor e Tremor, de 

Kierkegaard, e A Religião nos Limites da Simples Razão, de Kant, a fim de 

demonstrar possíveis abordagens ao problema do papel da religião na ética, 

apontado desde o Eutífron, de Platão. Diante do Dilema de Eutífron, ambos 

respondem que a ética e a religião são coisas separadas. No entanto, para ambos, a 

ética e a religiosidade se complementam de formas substanciais e importantes. 

Por meio da linha interpretativa de Palmquist, desafiou-se a percepção 

comum de que Kant faz uma redução da religião à ética, em que aquela é um mero 

instrumento desta, ou um desenvolvimento desnecessário dela. Todavia, Kant o faz 

por uma abordagem em grande parte pautada na razão, o que exclui dimensões 

importantes da religiosidade, como o aspecto afetivo da fé, e o fomento a uma 

boa-disposição, por meio da confiança e do amor. 

Em contraste, a obra de Kierkegaard traz esses elementos em destaque. 

Por meio da análise do sacrifício de Isaac, seu heterônimo, Johannes, levanta uma 

série de características importantes da vivência religiosa que impactam diretamente 

na ética, mas que vão para além da razão. A confiança e boa-disposição que Abraão 

tem para com Deus, a esperança que nutre mesmo em meio à situação 

desesperadora que vive, são elementos característicos da experiência religiosa. 

Ainda, com base nas interpretações levantadas por Lippitt, pode-se pensar no 

sentido do papel que a religiosidade exerce nas noções de perdão e reconciliação, e 

como esses aspectos são complementos importantes à ética. 

Por fim, esses elementos foram reunidos, de forma a criar um panorama da 

relação entre religiosidade e ética. Por um lado, Kant vê na religião uma 

fundamentação racional ao dever moral. Por sua vez, Kierkegaard vai além da 

fundamentação racional, e reconhece a realidade humana como algo que não adere 

ao ideal ético, e portanto precisa ser mediada por uma força maior. Essa mediação 

favorece uma variedade de boas-disposições na natureza humana, como a 

confiança, necessária para a formação de uma comunidade, e a esperança. 

Enquanto não se pode definir com certeza qual veio primeiro, entre religião e 

ética, buscou-se demonstrar ao longo deste trabalhos formas como ambas podem 

 



60 

contribuir entre si. Mesmo que sejam independentes, a religiosidade pode servir para 

ajudar na compreensão da ética, seja em seus valores, seja em sua manifestação 

como fenômeno. 

Desta forma, o Dilema de Eutífron se mostra, na experiência humana, como 

uma falsa dicotomia, advinda de uma perspectiva reducionista. Como coloca Kant, a 

religiosidade, temperada pela razão, é capaz de fundamentar a ética. Kierkegaard, 

por sua vez, demonstra como a religiosidade pode expandir a ética, para além da 

razão e do senso comum. Mesmo que a ética não seja derivada da religião, a 

religiosidade ainda é capaz de contribuir substancialmente para a experiência da 

ética em termos práticos, diante da realidade humana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 

Referências Bibliográficas: 

ARMSTRONG, Karen. A History of God: The 4000-Year Quest of Judaism, 

Christianity and Islam. New York: Ballantine Books, 1994. 

FURTAK, Rick A. On being moved and hearing voices: passion and religious 

experience in Fear and Trembling In: CONWAY, Daniel. Kierkegaard’s Fear and 
Trembling: A Critical Guide. 1ª ed. United Kingdom: Cambridge University Press, 

2015. p. 142-165. 

GARCIA, R. K.; KING, N. L. Introduction. In: GARCIA, R. K.; KING, N. L. (ed.). Is 
Goodness without God Good Enough? : A Debate on Faith, Secularism and 

Ethics. Maryland: Rowman & Littlefield Publishers, Inc., 2009. p. 1-21. 

GEROULANOS, Stefanos. An Atheism that is not Humanist Emerges in French 
Thought. California: Stanford University Press, 2010. 

GREEN, Robert M. Kant and Kierkegaard on time and eternity. Georgia: Mercer 

University Press, 2011. 

HANNAY, Alastair. Honing in on Fear and Trembling. In: CONWAY, Daniel. 

Kierkegaard’s Fear and Trembling: A Critical Guide. 1ª ed. United Kingdom: 

Cambridge University Press, 2015. p. 6-25. 

HECHT, Jennifer M. The End of the Soul: Scientific Modernity, Atheism, and 

Anthropology in France. New York: Columbia University Press, 2003. 

HICK, John. Uma Interpretação da Religião: Respostas Humanas ao 

Transcendente. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2018. 

KANT, Immanuel. A Religião nos Limites da Simples Razão. Lisboa: Edições 70, 

Lda., 1992. 

KANT, Immanuel. Religion Within the Bounds of Bare Reason. Indianapolis: 

Hackett Publishing Company, Inc., 2009. 

KANT, Immanuel. The Conflict of the Faculties. New York: Abaris Books, 1979. 

KIERKEGAARD, Søren. Temor e Tremor. Lisboa: Relógio D’Água Editores, 2010. 

 



62 

KIERKEGAARD, Soren. Kierkegaard’s Writings, VI, Volume 6: Fear and Trembling 

/ Repetition. New Jersey: Princeton University Press, 1983. 

KRISHEK, Sharon. The existential dimension of faith. In: CONWAY, Daniel. 

Kierkegaard’s Fear and Trembling: A Critical Guide. 1ª ed. United Kingdom: 

Cambridge University Press, 2015. p. 106-121. 

LIPPITT, John. The Routledge Guidebook to Kierkegaard’s Fear and Trembling. 
Abingdon: Routledge, 2016.  

MIORANZA, Ciro. Apresentação. In: KANT, Immanuel. A Religião nos Limites da 
Simples Razão. São Paulo: Editora Escala, 199-. p. 7-8. 

MOONEY, Edward F. Knights of faith and resignation: Reading Kierkegaard’s Fear 

and Trembling. Albany: State University of New York Press, 1991. 

MORÃO, Artur. Advertência. In: KANT, Immanuel. A Religião nos Limites da 
Simples Razão. Lisboa: Edições 70, Lda., 1992. p. 9-10. 

PALMQUIST, Stephen R. Comprehensive commentary on Kant’s Religion within 
the bounds of bare reason. West Sussex: John Wiley & Sons, Inc., 2016. 

PALMQUIST, Stephen R. Introduction. In: KANT, Immanuel. Religion Within the 
Bounds of Bare Reason. Indianapolis: Hackett Publishing Company, Inc., 2009. p. 

xv-xlix. 

PLATO. Five Dialogues: Euthyphro, Apology, Crito, Meno, Phaedo. 2nd ed. 

Indianapolis: Hackett Publishing Company, Inc., 2002. 

PERKINS, Robert L. For sanity’s sake: Kant, Kierkegaard and Father Abraham. In: 

PERKINS, Robert L. (ed.). Kierkegaard’s Fear and Trembling: Critical Appraisals. 

Alabama: The University of Alabama Press, 1981. p. 43-61. 

SCHOPENHAUER, Arthur. The World as Will and Representation: Volume 1. New 

York: Cambridge University Press, 2010. 

SPINELLI, Letícia M. A Religião nos limites da simples razão. Kant e-Prints, 

Campinas, v. 8, n. 1, p. 127-151, jan.–jun., 2013. 

 



63 

ŽIŽEK, Slavoj. “If there is a God, then anything is permitted”: On Dostoevsky, 

freedom, and religious violence. ABC News, Australia, 21 jan. 2024. Religion & 

Ethics. Disponível em: 

https://www.abc.net.au/religion/slavoj-zizek-if-there-is-a-god-then-anything-is-permitte

d/10100616. Acesso em: 10 jan. 2025. 

 

https://www.abc.net.au/religion/slavoj-zizek-if-there-is-a-god-then-anything-is-permitted/10100616
https://www.abc.net.au/religion/slavoj-zizek-if-there-is-a-god-then-anything-is-permitted/10100616

	INTRODUÇÃO 
	CAPÍTULO 1 — A RELIGIÃO NOS LIMITES DA SIMPLES RAZÃO, DE KANT: A NECESSIDADE DA RELIGIÃO COMO SUPLEMENTO À FRAQUEZA MORAL HUMANA 
	1.1 — A interpretação reducionista de A Religião nos Limites da Simples Razão 
	1.2 — A religião como indicador da moral na experiência humana 
	1.3 — A realidade humana como limite da ética, a religião como ideal 
	1.4 — Igreja como organização comunitária em torno do fomento à ética 
	1.5 — Conclusão 

	CAPÍTULO 2 — TEMOR E TREMOR, DE KIERKEGAARD: A RELIGIÃO EXPANDE A CONCEPÇÃO DE ÉTICA PARA ALÉM DO SENSO COMUM 
	2.1 — Uma crítica a Kant em Schopenhauer34, e a dimensão afetiva da ética 
	2.2 — Abraão como um desafio à ética 
	2.3 — A resignação e a fé 
	2.4 — Ética como universal 
	2.5 — Conclusão 

	CAPÍTULO 3 — COMPARAÇÕES ENTRE OS DOIS TEXTOS ANALISADOS 
	3.1 – Pontos em comum entre Kant e Kierkegaard, nas obras analisadas 
	3.2 – Pontos de divergência 
	3.3 – Como a religião pode contribuir para a compreensão da ética na experiência humana? 

	CONCLUSÃO 
	Referências Bibliográficas: 

